
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)

Heft: 1

Artikel: L'histoire des religions à Genève : un atélier comparatiste

Autor: Borgeaud, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

13

L'histoire des religions à Genève : un atelier comparatiste

Philippe Borgeaud*

1. Historique
L'histoire des religions (à comprendre à la fois
comme Religionsgeschichte et Religionswissenschaft)

apparaît clairement comme résultat d'une
sortie de la théologie. La création en 1873 de la
chaire genevoise d'histoire des religions fut en effet
précédée par un enseignement d'apologétique et de
« philosophie religieuse comparée » que donnait en
faculté de théologie un théologien libéral, Auguste
Bouvier qui fut aussi le maître d'un des premiers
professeurs d'histoire des religions français, Jean
Réville.

C'est dans le contexte politique des années
soixante-dix du 19ème siècle que l'Université de
Genève devint ainsi la première au monde à se doter

d'une chaire spécifique d'histoire des religions,
trois ans après les fameuses leçons de Max Muller
sur la science des religions (ou « théologie comparée

»), données dans une chaire oxfordienne de
philologie comparée en 1870 ; quatre ans avant
l'introduction de l'histoire des religions dans les chaires

de théologie laïcisées des Universités hollandaises

(1877)1; six ans avant la chaire d'histoire
comparée des religions du Collège de France (1879);
onze ans avant le premier cours public d'histoire des
religions du Comte Goblet d'Alviella à l'Université
libre de Bruxelles (en 1884).

A Genève, comme un peu plus tard en Hollande, en
France et en Belgique, la naissance de cette
nouvelle discipline académique fut encouragée par le
désir d'une laïcisation des études concernant les
phénomènes religieux. A Genève, l'histoire des
religions fut d'emblée conçue comme relevant des
sciences sociales, et la création de la chaire fut rendue

possible par la transformation de l'Académie de
Calvin, à partir de 1870, en une authentique Université

dégagée de la tutelle théologique. On assistait
alors aux premiers débats devant aboutir à la séparation

de l'Eglise et de l'Etat (séparation réalisée, à

Genève, en 1907).

* Université de Genève, Faculté des Lettres, Département des
Sciences de l'Antiquité, Unité Histoire des Religions, UNI
BASTIONS, rue de Candolle 3, 1211 Genève 4.
E-mail : Philippe.Borgeaud@uniqe.ch

Philippe Borgeaud, Dr. ès lettres, est professeur ordinaire d'histoire

des religions antiques à l'Université de Genève.

Chaire de C. P. Tieie à Leiden : « Histoire comparée des
religions en dehors de celle d'Israël et du christianisme ».

C'est donc bien naturellement que la chaire genevoise

fut localisée, en 1873, dans la toute nouvelle
Section des sciences sociales de la Faculté des
lettres2.

Aucune référence, à Genève, n'est alors faite à Max
Muller et à son école, malgré l'imposante figure
locale d'un précurseur de Ferdinand de Saussure,
Adolphe Pictet, premier savant à avoir introduit le

celtique dans les recherches de philologie comparée
indo-européenne, et « chantre des origines aryennes

»3.

Le premier titulaire de la chaire d'histoire des
religions installée en 1873 dans la section des sciences
sociales de la faculté des lettres n'était ni un théologien,

ni un linguiste, ni même un Genevois. Il

s'agissait d'un essayiste agnostique, il est vrai de
souche protestante, mais originaire du Jura et formé
en lettres et en philosophie, Théophile Droz.

Au moment où Droz inaugurait la chaire d'histoire
des religions, un théologien né la même année que
lui, Ernest Stroehlin, issu d'une famille bien en place
dans la bonne société genevoise, disciple et ami
d'Auguste Bouvier, licencié en théologie de Genève
puis docteur de la faculté réformée de Strasbourg,
propose d'offrir en Faculté des lettres, précisément
dans la Section des sciences sociales mais en tant
que privat-docent, c'est-à-dire sans rémunération,
un enseignement libre sur « L'état religieux du
monde juif et romain à l'époque de la prédication
apostolique ».

En 1880 Théophile Droz reçoit un poste de littérature

française à l'Ecole polytechnique fédérale de
Zurich. La chaire genevoise se libère. Un concours
est ouvert, pour un poste dont le cahier des charges
est redéfini. L'étude des systèmes sociaux va se
trouver séparée de l'histoire des religions.

Cinq candidats présentent leurs candidatures au
poste d'histoire des religions. Trois retiennent
l'attention de la commission : Ernest Stroehlin
évidemment, puis un pasteur- philosophe genevois (J.
J. Gourd), et enfin (en dernière position), un savant

2
Pour un exposé plus développé sur ce contexte, et l'histoire de

la chaire genevoise, cf. Philippe Borgeaud, « L'histoire des
religions à Genève. Origines et métamorphoses », Asdiwal. Revue
genevoise d'anthropologie et d'histoire des religions 1 (2006), p.
13-22.

3
Maurice Ölender, Les langues du paradis. Aryens et Sémites :

un couple providentiel, Paris, Gallimard/Le Seuil, 1989, p. 127 ss.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

14

très enthousiaste, formé dans le domaine de la
linguistique et des religions comparées, docteur de
l'Université de Tübingen, qui maîtrise le sanscrit, le
zend (l'avestique), le grec et le latin, et qui se
présente comme un « ancien pasteur ». Il s'agit de
Jacques David Ehni, connu des archéologues pour
avoir découvert le sanctuaire d'Obodas à Petra lors
d'un voyage effectué en 1862. Cet Allemand né en
1827, élève de F. C. Baur, docteur de l'Université de
Tübingen, finira par s'établir dans le canton de Vaud
puis à Genève (à partir de 1865), comme pasteur de
l'église allemande luthérienne. Il se préoccupe de la
condition ouvrière et n'hésite pas à citer Karl Marx,
tout en se distançant du communisme. Ehni soumet
à la commission de nomination un mémoire qu'il
affirme avoir rédigé et fait imprimer en trois semaines,

sur un thème d'actualité scientifique, la mythologie

comparée, un travail remarquable par
l'érudition et la finesse de l'analyse, qui s'inscrit avec
compétence dans la ligne des recherches de son
temps4. Il y salue au passage les travaux du genevois

Adolphe Pictet, à côté de ceux de Max Muller et
d'Adalbert Kuhn. En vain. Stroehlin, déjà bien en
place, est nommé au grand dam d'Amiel qui, il le dit
dans son Journal intime, ne supporte pas sa fatuité.

La situation de l'histoire des religions au sein de
l'Université donna lieu à de nombreux débats. L'Histoire

de l'Université de Genève de Charles Borgeaud
s'en fait l'écho à partir des archives: "[La Faculté des
Lettres] a réclamé à plusieurs reprises, contre ceux
qui voulaient la transférer dans la Faculté de théologie,

le maintien à son programme de l'histoire des
religions. Elle estimait en effet qu'il y aurait inconvénient

à donner, ne fût-ce qu'en apparence, un caractère

confessionnel à une chaire qui doit être stricte-

4
J[acques] Ehni, Trois formes du mythe de Zeus. Zeus dodo-

néen, Zeus crétois, Zeus olympien Genève, Imprimerie Charles
Schuchardt, 1880 (45 p.). Très savant, Ehni avait collaboré à la

Real-Encyclopädie für protestantische Theologie und Kirche
éditée par Johann-Jabob Herzog, 22 volumes, Hamburg, Gotha,
1854-1867 (destinée à se métamorphoser entre 1908 et 1912 en
The New Schaff-Herzog Encyclopedia, or Religious Knowledge,
sous l'impulsion de Samuel Macauley Jackson). Il deviendra
l'auteur de deux ouvrages de mythologie comparée publiés en
allemand sur le thème du premier homme (Der vedische Mythus
des Yama verglichen mit den analogen Typen der persischen,
griechischen und germanischen Mythologie, Strassburg, K. J.
Trübner, 1890 ; Die ursprüngliche Gottheit des vedischen Yama,
Leipzig, Otto Harrassowitz, 1896). On peut aussi relever, parmi
d'autres publications moins spécialisées, un Essai sur le Faust de
Goethe (Genève, 1880), et Sept conférences sur l'activité
chrétienne (Genève, C.-E. Alioth & CIB, 1889). On trouve son curriculum

vitae dans les archives de la Bibliothèque Publique et Universitaire

de Genève (Lettres adressées à la compagnie des
pasteurs, Ms. Var. 21, folios 35/37). La lettre de candidature de J.
Ehni décrit elle aussi en détail sa formation et son parcours : elle
est conservée aux Archives d'Etat. Série instruction publique.
Ehni ne semble pas avoir été reçu très chaleureusement par la
bonne société genevoise. Cf. le jugement très réservé de Henri-
Frédéric Amiel, Journal intime, édité sous la direction de Bernard
Gagnebin et Philippe Monnier, 12 vols., Lausanne, L'Âge
d'Homme, 1976-1994 : voir vol.12, 27 octobre 1880, p. 718-719.

ment scientifique, et qu'on courrait le risque d'éloigner,

en la déplaçant, bon nombre de ses clients
habituels"5.

Quand Ernest Stroehlin démissionna en 1895, à

l'âge de 51 ans, la chaire fut maintenue en Lettres
(Section des sciences sociales), mais sous une
forme fragilisée. Elle perdit son statut d'ordinaire
pour devenir simplement, comme on dit, extraordinaire.

C'est dans ce contexte difficile que Paul Ol-
tramare, qui était déjà en poste comme suppléant de
Stroehlin dès 1893, devint professeur (extraordinaire)

d'histoire des religions, puis, cumulativement,
professeur ordinaire de latin (dès 1896), et cela
jusqu'en 1928, date de sa retraite. Paul Oltramare était
un latiniste reconnu. Il publia aux Belles Lettres les
Questions naturelles de Sénèque. Il fut aussi un
indianiste et un historien des religions réputé, qui
rédigea entre autres d'importants travaux sur le
bouddhisme6. Les étudiants de théologie suivaient
ses cours d'histoire des religions.

Relevons qu'en 1915 la Faculté des sciences
économiques et sociales ouvrit ses portes et accueillit
83 étudiants. Bien qu'issue de la Section des sciences

sociales de la Faculté des lettres, elle n'attira
pas à elle l'enseignement d'histoire des religions, qui
resta localisé en Lettres. Paul Oltramare devait donner

officiellement sa démission de l'enseignement de
l'histoire des religions en 1924, tout en conservant
sa chaire de langue et de littérature latines. Il acceptait

cependant de faire tous les deux ans un cours
d'histoire des religions.

5
Charles Borgeaud, Histoire de l'Université de Genève, op.cit., t.

3, 1934 (L'Académie et l'Université auXIXe s. Annexes), p. 78.

6
Paul Oltramare est auteur de nombreuses publications dans le

champ de l'histoire des religions, notamment dans La Revue de
l'histoire des religions et dans les Annales du Musée Guimet « L'

évolutionnisme et l'histoire des religions » Revue de I 'Histoire
des Religions (1901) ; La formule bouddhique des douze causes,
son sens originel et son interprétation théologique, Genève 1909,
52 p. (Mémoire publié à l'occasion du Jubilé de l'Université de
Genève) ; L'histoire des idées théosophiques dans l'Inde, Annales
du Musée Guimet, 2 volumes, Paris, 1906-1923; « Les variations
de l'ontologie bouddhique, du phénomène au monisme » Revue
de l'Histoire des Religions (1916), p. 146-184; « La laïcisation
progressive de la vie publique à Rome avant Auguste »
Communication faite au Congrès international d'Histoire des Religions
de Paris en 1923; «La Bhagavad-Gîtâ, partie intégrante du
Mahâbhârata » Revue de I 'Histoire des Religions 97 (1928), p.
161- 185. Paul Oltramare était persuadé de la possibilité et de
l'urgence d'une spiritualité parfaitement laïque. Voici les dernières
lignes d'un livre qu'il publia en 1925 chez Alcan à Paris, La
religion et la vie de l'esprit: « Dans la série effroyable des crises de
la guerre et de l'après-guerre, la religion, ou plutôt les ministres
autorisés de la religion, ont fait éclater leur radicale impuissance.
Qui sait Une sagesse tout humaine réussira peut-être mieux à

polariser les bonnes volontés et à être la colonne de feu qui
guidera l'humanité dans sa marche à travers le désert » (p. 228-
229). Paul Oltramare est père de Géo Oltramare, qui deviendra
un fameux tribun genevois d'extrême droite, et du socialiste André

Oltramare, qui lui succédera comme professeur de latin à

l'Université de Genève.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

Nous sommes alors en plein contexte d'économies
sévères et de réduction des chaires. Mais c'est aussi
l'époque où, « depuis 1920, les Députés socialistes
au Grand Conseil, à chaque discussion de budget,
demandaient la suppression des chaires purement
théologiques de cette Faculté [la Faculté de théologie]

» On reparla alors de l'histoire des religions:
malgré les objections de certains, il fut question que
l'Etat subventionne la discipline, en Théologie, avec
d'autres disciplines historiques et philosophiques.
Selon les Annexes de l'histoire de l'Université de
Genève, publiées précisément en 1924 (au moment
où Oltramare abandonne l'histoire des religions),
« on a demandé [lors des débats au Grand Conseil]
s'il était possible de trouver le savant universel,
capable de parler avec autorité des textes religieux de
l'Inde, de la Chine, de l'Egypte. Ce qu'on a le droit
d'exiger, c'est que le professeur se sente vraiment
chez lui dans une partie au moins du domaine qu'on
lui demande d'explorer. S'il a acquis dans cette
province une compétence spéciale, il comprendra sans
peine comment les problèmes se posent dans les
régions voisines, et il aura entre les mains l'instrument

critique qui lui permettra de trouver son chemin
dans le chaos des options contradictoires. »

Certes liée aux problèmes économiques, mais plus
profondément motivée par la menace que représenterait

pour l'enseignement de la théologie une éventuelle

accession des socialistes à la majorité
gouvernementale, se pose la question de l'autonomisa-
tion de la Faculté de théologie, qui sera réalisée en
1928. Cette même année, une chaire nouvelle, pour
« La psychologie religieuse et l'histoire des
religions », est créée dans une Faculté autonome de
théologie protestante. Son titulaire est George Ber-
guer, docteur en théologie. La psychologie religieuse
était déjà une tradition genevoise, illustrée notamment

par les travaux de Théodore Flournoy, qui
diffusait les thèses de William James, et qui fut lui-
même auteur, entre autres, d'un livre
fameux consacré au spiritisme: Des Indes à la planète
Mars (1899)7. C'est dans ce climat que Georges
Berguer, comme le dit VHistoire de l'Université de
Genève de Charles Borgeaud, « aborda en psychologue

des questions de méthode, l'étude des
tempéraments religieux, la psychologie religieuse "anormale"

(extases, théophanies, "prophétisme", les
épidémies religieuses, etc.), la conversion, les types
psychologiques et la vie religieuses, la mystique...
Berguer traita de questions qui [étaient] à cheval sur
les deux disciplines, telles que l'animisme, le totem,
les mythes sacrificiels, et passa en revue les grandes

religions de l'humanité. »

15

On lui doit une vie de Jésus du point de vue de la
psychanalyse, qui fit quelque bruit8. Relevons aussi
une étude sur les origines psychologiques du rite
sacrificiel9, et un Traité de psychologie de la religion
édité de manière posthume chez Payot à Lausanne
en 1946, ainsi que de nombreux sermons publiés.

Georges Berguer devait occuper son poste jusqu'en
1944, date à laquelle il prit sa retraite. Pour sa
succession, le Conseil de fondation de la Faculté de
théologie fit le choix, comme professeur ordinaire,
du pasteur Edmond Rochedieu qui enseignera
jusqu'en 1965. Sa thèse de théologie est intitulée La

personnalité divine. Comment faut-il l'envisager?
Essai de critique philosophique et de dogmatique
chrétienne sur le spiritualisme français contemporain
et la théologie protestante en France et en Suisse
romande (Genève, Labor, 1938). Il deviendra aussi
docteur ès lettre, avec une thèse intitulée Angoisse
et religion, publiée en 195210. On lui doit divers
travaux sur Jung, ainsi qu'une Initiation à l'histoire des
religions (Neuchâtel, H. Messeiller, 1954) et deux
volumes d'une série sur les grandes religions du
monde.

En 1965, quand Edmond Rochedieu prit sa retraite,
la Faculté de théologie, aux prises avec de nouvelles

difficultés économiques et désireuse de développer

un autre type d'enseignement (plus strictement
théologique), se désintéressa de l'histoire des
religions. La psychologie religieuse, elle, se vit attribuer
une modeste charge de cours.

Le Département des Sciences de l'Antiquité de la
Faculté des lettres reprit l'enseignement d'histoire
des religions grâce à l'intervention du professeur de
Grec, Olivier Reverdin, un homme politique influent
qui vit là une excellente occasion de mettre à profit
le savoir remarquable d'un chargé de recherches,
Jean Rudhardt. Ce grand analyste de la piété grecque,

philosophe et aussi papyrologue à ses heures,
devait occuper, de 1965 à 1987, une chaire intitulée
« Histoire des religions antiques et disciplines
auxiliaires des sciences de l'antiquité ». Jean Rudhardt
est connu notamment pour sa thèse, qui a marqué
l'école de Jean-Pierre Vernant : Notions fondamentales

et actes constitutifs du culte en Grèce classique.

Etude préliminaire pour aider à la compréhension

de la piété athénienne au IVme siècle, publiée

Quelques traits de la vie de Jésus au point de vue psychologique

et psychanalytique, Genève-Paris, Atar, 1920 (traduction
anglaise, Some Aspects of the Life of Jesus from the psychological

and psycho-anaiitic point of view, New York, Harcourt, Brace
and Company, 1923).
g

Parue dans la Revue de Théologie et de Philosophie (1929).
10

Genève, aux Editions du Mont-Blanc.Réimpression, Genève, Slatkine, 1983.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

16

pour la première fois chez Droz, à Genève, en
195811.

Collaborateur de Jean Rudhardt à partir de 1970,
l'auteur de ces lignes devait lui succéder en 1988,
après avoir poursuivi sa formation à Chicago. La
chaire genevoise, qui demeure en Faculté des
lettres, son lieu d'origine, a été redéfinie et rebaptisée
« Histoire des religions antiques ».

De par sa vocation interdisciplinaire (archéologie,
histoire, philologie), et ses compétences aussi bien
dans les domaines classiques que proche orientaux,
le Département des sciences de l'antiquité de
Genève constitue un espace idéal pour l'enseignement
et la recherche en histoire et anthropologie (comparée)

des religions12.

Il est apparu possible de construire, dans le cadre
de ce Département et dans le prolongement de
l'enseignement de Jean Rudhardt, une véritable
histoire comparée des religions prenant appui sur
les terrains où se sont développés nos instruments
d'analyse. L'exercice historiographique consistant à

retracer (depuis l'Antiquité classique et proche orientale,

à travers l'Antiquité tardive, puis les périodes
médiévales et modernes jusqu'à la globalisation
contemporaine) l'émergence et le développement de
ce qui se constitue peu à peu comme une discipline
scientifique, est une tâche absolument indispensable.

Cette tâche déboucha très vite (avec Jean
Rudhardt) sur un enseignement propédeutique des
concepts de base et des méthodes. Mais cela ne
suffisait pas. Il fallait aussi mettre les étudiants en
mesure de reconnaître que d'autres points de vue
sont possibles, parfois très lointains, très déroutants,
issus d'autres aires culturelles. Il ne suffisait pas de

Né à Genève le 14 janvier 1922, Jean Rudhardt est décédé le
29 juin 2003. Il avait eu pour maîtres, au Collège Calvin, certains
des élèves directs de Ferdinand de Saussure. Ses réflexions
originales et fécondes sur le sacrifice et le vocabulaire du sacré,
sur le langage mythique, sur le thème de l'eau primordiale, sur
l'orphisme (en particulier celui des Hymnes orphiques dont il nous
a appris à reconnaître l'importance), le situent dans un courant de
pensée proche à la fois de l'inspiration phénoménologique et de
la démarche historico-anthropologique. Après sa thèse (rééditée
chez Picard, Paris, 1992) ses autres ouvrages principaux ont pour
titres Le thème de l'eau primordiale dans la mythologie grecque
(Berne, Francke, 1971) ; Du mythe, de la religion grecque et de la
compréhension d'autrui (Genève, Droz, 1981) ; Le rôle d'Eros et
d'Aphrodite dans les cosmogonies grecques (Paris, PUF, 1986) ;

Thémis et les Hôrai. Recherche sur les divinités grecques de la
justice et de la paix (Genève, Droz, 1999) ; Les dieux, le féminin,
le pouvoir. Enquêtes d'un historien des religions, (édition
posthume par Philippe Borgeaud et Vinciane Pirenne), Genève,
Labor et Fides, 2006 ; Opera inedita (édition posthume par
Philippe Borgeaud et Vinciane Pirenne), Liège, Supplément Kernos
19, 2008.
12

Cf. Ph. Borgeaud, Aux origines de l'histoire des religions, Paris,
éditions du Seuil (collection « Bibliothèque du XXIe siècle »),
2004.

critiquer, de l'intérieur, la préhistoire, la genèse et les
développements d'une approche qui fut la nôtre. Il

ne suffisait pas de pratiquer une archéologie interne
de l'histoire des religions en Occident. Il fallait
encore nous préparer à rencontrer des élaborations
différentes, issues de cultures extérieures (l'Extrême
Orient, les peuples indigènes d'Australie ou
d'Amazonie, etc...).

Le plan d'étude actuel de l'histoire des religions a
donc été élaboré, pour cela, de manière transdisciplinaire,

prolongeant et développant celui qu'avait
réalisé Jean Rudhardt. Il est coordonné (conformément

au cahier des charges du professeur titulaire)
par l'Unité d'histoire des religions antiques. Ce plan
d'étude conduit à un baccalauréat, puis à une
maîtrise ès lettres en « Histoire des religions ». Le cursus

fait appel à des enseignements généraux de
méthode, à des « exercices de comparaison » (une
nouveauté importante, introduite voici cinq ans, au
niveau de la méthodologie de 3ème année13), ainsi
qu'à des cours spécialisés sur les religions de
l'Antiquité classique (Grèce, Rome) et proche orientale

(Egypte ancienne, Mésopotamie). Le passage
par l'Antiquité est obligatoire, tout comme l'histoire
de l'histoire des religions et la méthodologie. Mais il

est accompagné d'une ou de plusieurs ouvertures (à
choix) sur Byzance, l'Arménie et l'Islam, le Japon, la

Chine, le christianisme et le judaïsme, et enfin sur
l'Inde (en liaison avec Lausanne).

Quand le soussigné est devenu professeur ordinaire
(officiellement en 1988, en fait depuis l'automne
1987), il s'occupait essentiellement de religion grecque,

et accessoirement de religion romaine. Mais
une orientation très nette était déjà en voie de
développement. Le monde classique devait s'ouvrir à une
approche comparatiste des cultures en contacts
dans l'espace très large qui va du bassin méditerranéen

à l'Egypte et au Proche Orient. En ce temps-là
l'unité d'histoire des religions antiques ne comportait
qu'un poste de professeur ordinaire et un poste
d'assistant. Rien d'autre. Le professeur ordinaire, qui
assumait le cours d'introduction générale (histoire de
la discipline, problèmes et méthodes), a tout de suite
œuvré dans le sens d'un renforcement du côté de
l'anthropologie, pour encourager une formation qui
tienne compte à la fois de la genèse de nos approches

et de ce que Jean Rudhardt appelait l'altérité,
la religion d'autrui. C'est ainsi qu'Alain Monnier de-

13
Chaque étudiant(e) doit, au terme d'une année de séminaire,

rédiger un chapitre d'un livre virtuel sur un thème collectif choisi
du point de vue de l'histoire des religions. L'étudiant(e) travaille
en fonction de ses compétences particulières (philosophie, littérature,

histoire, chinois, japonais, égyptologie, ethnologie, christianisme,

judaïsme, islam, etc.) tout en tenant compte de la perspective

comparatiste élaborée dans le cadre du séminaire hebdomadaire.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

vint assistant, puis chargé de cours en anthropologie
religieuse14.

Depuis 1999, un poste de maître d'enseignement et
de recherche est rattaché à l'Unité (celui de Youri
Volokhine, qui enseigne la méthodologie et la
religion égyptienne).

Depuis l'automne 2007, un poste de professeure
boursière de la Confédération a été attribué à Fran-
cesca Prescendi. Il renforce l'enseignement et la

recherche dans le domaine de la religion romaine.

Depuis l'automne 2009, l'enseignement d'Eisa Leg-
gittimo, maître assistant suppléante, boursière
d'excellence de l'Université de Genève, renforce
l'enseignement du bouddhisme et des religions
d'Extrême Orient.

Dans le choix des assistants, à partir du moment où
l'anthropologie s'est vue renforcée, la politique de
l'Unité a été de choisir des jeunes gens engagés
dans des domaines complémentaires de ceux du
professeur ordinaire. C'est ainsi que furent engagés
successivement pour cette tâche, à titre d'assistant
fixes ou suppléants, après Alain Monnier (anthropologie

religieuse), Mme Valérie Secret (qui
s'intéressait à la religion romaine), puis Youri Volokhine

(religion égyptienne), Francesca Prescendi
(religion romaine), Agnès Nagy (christianisme
ancien), Philippe Matthey (Grèce et Egypte), et Daniel
Barbu (judaïsme ancien).

A partir de 2001, l'unité d'histoire des religions a été
associée à la création du projet IRIS religions, dans
le cadre AZUR (Lausanne-Genève EPFL). C'est de
là que résulte la création de l'enseignement Méditerranée

à l'EPFL (au sein du Collège des humanités).

Dès sa désignation en 1987, le professeur actuel a
mis en place (en plus de ses heures de cours) un
séminaire interdisciplinaire de l'histoire des religions,
qui a fonctionné jusqu'à la création du séminaire
« Mythe et rites » (lui aussi interdisciplinaire) créé
dans le cadre du Projet National sur les émotions
dirigé par Klaus Scherer. Les travaux de l'unité
d'histoire des religions dans le cadre de la toute
nouvelle Maison de l'histoire (projet Sinergia sur la
fabrique des savoirs) vont désormais renforcer ce
type d'activité.

L'Unité dirige aussi un programme de Formation
continue de l'Université, et un programme de formation

continue du DIP (écoles secondaires).

14
Alain Monnier est mort en juin 2009. Sa thèse de doctorat

(Déluges et autres catastrophes. Mythes d'Amazonie et de
Nouvelle-Guinée, Genève, Éditions Slatkine, 1999), est un exercice
exemplaire d'analyse comparatiste. Chargé de cours depuis 1993
dans l'unité d'histoire des religions du Département des sciences
de l'antiquité, il donna d'abord, pendant 9 ans, 2 heures de cours
par semaines, puis, à partir de 2002, 4 heures qui furent stabilisées

en 2007. Parallèlement, il collabora périodiquement avec le
Musée d'ethnographie de Genève, et d'autres institutions.

17

Le Département de l'Instruction Publique de Genève
a pris contact en 2009 avec l'Unité d'Histoire des
Religions pour qu'elle participe à la mise au point
d'un enseignement sur le fait religieux dans l'Ecole
secondaire genevoise. -
L'atelier comparatiste réalisé à Genève a été rendu
possible par la participation à des projets interdisciplinaires

soutenus par le Fonds national.


	L'histoire des religions à Genève : un atélier comparatiste

