Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)

Heft: 1

Artikel: Religionswissenschatft in der Schweiz : Geschichte und aktuelle
Perspektiven

Autor: Uehlinger, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893829

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

Religionswissenschaft in der Schweiz:
Geschichte und aktuelle Perspektiven

Christoph Uehlinger*

Der folgende Beitrag stellt die Geschichte der Reli-
gionswissenschaft an Schweizer Universitaten in
einem stark gerafften Uberblick dar. Hinweise auf
die Begriffsgeschichte sollen aufzeigen, dass mit
unterschiedlichen Fachbezeichnungen oft auch un-
terschiedliche, manchmal konkurrierende Sichtwei-
sen auf die Disziplin bzw. auf die wissenschaftliche
Bearbeitung des Gegenstands Religion einherge-
hen. Besonders hervorzuheben ist eine gewisse
Spannung zwischen dem heute im Fach vorherr-
schenden Postulat der Einheit einer (kulturwissen-
schaftlich begriindeten) Disziplin und der haufig
von Fachfremden getroffenen Annahme, die Reli-
gionswissenschaft oder gar ,Religionswissenschaf-
ten” im Plural sei die Gruppierung einer mehr oder
weniger grossen Zahl unterschiedlicher Disziplinen
mit je eigenen Zugangsweisen zum Gegenstand.

1. Terminologisches

Der deutsche Terminus ,Religionswissenschaft” ist
durch den deutschen Orientalisten Friedrich Max
Muller (1823-1900), der seit 1850 an der Universitat
Oxford lehrte, 1870 zeitgleich auf englisch (science
of religion) und deutsch zum Programm erhoben
worden.' Die Wortschopfung analog etwa zu scien-
ce of language lag im letzten Drittel des 19.Jahr-

* Religionswissenschaftliches Seminar der Universitat Zarich,
Kirchgasse 9, CH-8001 Zirich

E-mail: Christoph.Uehlinger@access.uzh.ch
www.religionswissenschaft.uzh.ch

Christoph Uehlinger, Dr. theol., ist Professor fiir Allgemeine
Religionsgeschichte und Religionswissenschaft und Vorsteher
des Religionswissenschaftlichen Seminars der Universitat Zi-
rich. Von 1984 bis 2003 war er als Alttestamentler am Biblischen
Institut/Departement fiir Biblische Studien der Universitat Fri-
bourg tatig. Seit 2004 ist er Vorstandsmitglied, seit 2006 Co-
Prasident der Schweizerischen Gesellschaft fiir Religionswis-
senschaft. Forschungsschwerpunkte: vorderasiatische und me-
diterrane Religionsgeschichte, Visuelle/materielle Kultur und Re-
ligion.

! Vgl. u. a. Friedrich Max Miller, Introduction to the Science of
Religion: Four Lectures, London 1873; dt. Einleitung in die Ver-
gleichende Religionswissenschaft. Vier Vorlesungen, Strassburg
1874; Lectures on the origin and growth of religion as illustrated
by the religions of India, London 1878. Hierzu Hans-Joachim
Klimkeit, Friedrich Max Miller (1823-1900), in: Axel Michaels
(Hg.), Klassiker der Religionswissenschaft. Von Friedrich
2Schleiermacher bis Mircea Eliade, Minchen: C. H. Beck, 1997,
9-40.

hunderts gleichsam ,in der Luft®, stiess aber auch
auch auf Widerstand, der durch unterschiedliche
Sichtweisen auf den Gegenstand begriindet war.’
Sollte die neu zu begriindende Wissenschaft nur von
,Religionen” (im Plural) handeln oder auch bzw. in
erster Linie eine vergleichende und systematisch-
synthetisierende Zusammenschau auf ,Religion® (im
Singular) bieten? Die Morphologie der deutschen
Genitivbildung ist diesbeziglich wenig differenziert.
Anders die Nachbarsprachen, Anders die Nachbar-
sprachen, welche mit Singular (science of religion)
oder Plural (sciences des religions) eindeutige Ak-
zentsetzungen vornehmen kénnen. Wie aber ist der
Begriff der ,Wissenschaft® zu verstehen? Primér
philologisch orientierte Gelehrte hatten damit weni-
ger Mihe als Historiker, welche im alteren Terminus
.Religionsgeschichte” (history of religions, histoire
des religions, storia delle religione...)* die bessere
Alternative sahen, sie allenfalls (darin Muller entge-
genkommend) um den Gesichtspunkt des systema-
tischen Vergleichens zu erweitern bereit waren (his-
toire comparée des religions; engl. comparative reli-
gion).” Theologen schliesslich fanden die Unter-
scheidung einer ,Allgemeinen Religionsgeschichte®
hilfreich; sie impliziert spezielle Religionsgeschich-
ten, u. a. die der eigenen Religion, welche sich — da
in den theologischen Curricula bereits durch eigene
Fachvertreter abgedeckt — je nach Bedarf aus der
Allgemeinen auch aussondern liess.°

. Der Begriff findet sich vereinzelt schon friher, namentlich bei
Hegelianern und bei Hegel selbst, worauf mich Jirgen Mohn
(Basel) dankenswerterweise hinweist. Vgl. hierzu auch Jens
Schlieter, »Aufgabe der Philosophie ist, die Vernunft der Religion
zu zeigen«. Philosophie als religionskritisches und religionspro-
duktives Medium am Beispiel des Hegel'schen Systems, in: Zeit-
schrift fir Religionswissenschaft 14 (2006)133-155.

8 ,Schon der Name Religionswissenschaft hat fiir manche Ohren
etwas Verletzendes" (Muller, Einleitung [Anm. 1], 8).

% H. G. Kippenberg, Die Entdeckung der Religionsgeschichte.
Religionswissenschaft und Moderne, Minchen: C. H. Beck, 1997.

®In den romanischen Sprachen gilt, wenn uberhaupt, der Begriff
sciences (scienze...) nur im Plural als akzeptabel; anders in Nord-
europa mit starkerem Hang zur (oft idealistischen) Synthese.
Dass die 1977 gegrindete schweizerische Fachgesellschaft offi-
ziell den Namen Société suisse de Science des religions tragt,
zeigt, wes Geistes Kind die Griindervater waren!

6Manche Autoren ziehen heute, zumal in Anbetracht neuerer
semantischer Verengungen, der science den Begriff study of
religions vor. Im Englischen am weitesten verbreitet ist die Be-
zeichnung religious studies, was freilich (wie sciences religieuses
u. a.) semantisch und epistemologisch auf Abwege fithren kann.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

6

Im Folgenden wird der Terminus ,Religionswissen-
schaft® als disziplindrer Oberbegriff fir die wissen-
schaftliche Erforschung des Gegenstands ,Religion”
(Sg.) bzw. verschiedener, als ,Religionen” (Pl.) oder
sreligiose Traditionen® klassifizierter, sozio-kulturell
verfasster Symbolsysteme verwendet. Damit soll
zum einen dem Umstand Rechnung getragen wer-
den, dass mit dem Einbezug sozialwissenschaftli-
cher Zugange und Methoden sowie der Ausweitung
des Forschungsgegenstands auf religiose Gegen-
wartsphdnomene im Laufe des 20. Jahrhunderts der
Begriff der ,Religionsgeschichte“ nicht mehr aus-
reicht, um die Breite des Fachs angemessen zu
reprasentieren. Zum anderen soll mit dem Singular
gegenuber diversen konkurrierenden Deutungsan-
spriichen verschiedener Nachbardisziplinen die epi-
stemologisch begriindete Einheit einer universitaren
Disziplin betont werden. Der Plural ,Religionswis-
senschaften wird im Deutschen von Fachvertretern
nicht verwendet (man winschte sich deshalb, dass
er gelegentlich auch aus der Nomenklatur des
Schweizerischen Nationalfonds gestrichen werden
moge). Nicht jeder Religionssoziologie ist auch ein
Religionswissenschaftler, und umgekehrt ist Religi-
onssoziologie nicht einfach eine Teildisziplin der
Religionswissenschaft (s. u. Abschnitt 5).

2. Disziplindre Reichweite

Religionswissenschaft hat sich in Westeuropa als
akademische Disziplin seit dem ausgehenden 19.
Jahrhundert in unterschiedlichen Kontexten etabliert:
an Philosophisch-historischen Fakultdten v. a. in der
Nachbarschaft von Klassischen Altertumswissen-
schaften und Orientalistik (Indologie, Islamwissen-
schaft, Sinologie usw.); an Theologischen Fakultaten
entweder (evangelisch) als ,Allgemeine Religions-
geschichte” oder so genannte ,Religionsphdnome-
nologie“ oder (rédmisch-katholisch) meist im Rahmen
der so genannten ,Fundamentaltheologie“ (Theolo-
gie der Religionen) oder in Verbindung mit der Mis-
sionswissenschaft. Je nach curricularer Einbettung
und institutioneller Ausrichtung standen lange Zeit
die altorientalische, griechische und rémische Reli-
gionsgeschichte (als Kontexte der biblischen, judi-
schen und christlichen Tradition), so genannte ,Welt-
religionen“ (neben Judentum und Islam namentlich
Buddhismus und Hinduismus)’ oder aber ,primitive*
Stammesreligionen (in Afrika, Ozeanien, Sibirien...)
im Vordergrund von Forschung und Lehre. Versu-
che, mit Hilfe der ,Religionsphdnomenologie® einen
allen Kulturen gemeinsamen (meist anthropologisch
oder theologisch bestimmten) religiosen ,Kern‘ und

! Vgl. Tomoko Masuzawa, The Invention of World Religions. Or,
How European Universalism Was Preserved in the Language of
Pluralism, Chicago: University of Chicago Press, 2005.

Religion etwa als Grundanlage eines homo religio-
sus zu bestimmen, sind zumindest im geistes- und
sozialwissenschaftlichen Bereich gescheitert.® Wenn
sie heute in naturwissenschaftliches Gewand dra-
piert (v.a. Genetik und Neurobiologie) zuweilen
wiederkehren, wird man dies vor allem als Neufor-
matierung des aktuellen Religionsdiskurses und
szientistische Variante der viel beschworenen ,Wie-
derkehr des Religidsen® verstehen kénnen.

Sozialwissenschaftliche Forschungen und Theorien
zum Gegenstand Religion gehen ebenfalls ins aus-
gehende 19. Jahrhundert zuriick und haben viel zur
Etablierung bzw. Entwicklung der jeweiligen Diszipli-
nen im 20. Jahrhundert beigetragen (z. B. Soziolo-
gie: Emile Durkheim, Max Weber; Psychologie: Sig-
mund Freud; Ethnologie: Bronislaw Malinowski, Clif-
ford Geertz...). Von Ausnahmen abgesehen, behin-
derten allerdings die institutionell bedingten Diszipli-
nengrenzen lange Zeit die produktive Verarbeitung
der einschléagigen Erkenntnisse durch die von ihren
Urspriingen her klar geisteswissenschaftlich orien-
tierte Religionswissenschaft. Erst die tief greifenden
gesellschaftlichen Transformationsprozesse nach
dem 2. Weltkrieg, die in der Regel mit den Stichwor-
ten Sakularisierung, Privatisierung und Pluralisie-
rung von Religion zusammengefasst werden, sollten
hier einen Umschwung bewirken. Sie fiihrten in

‘Westeuropa zu einer deutlichen Relativierung tradi-

tionell vertretener Religionstraditionen und mehr
noch der Deutungsanspriche ihrer Institutionen und
forderten Erklarungen, die den zunehmenden Ein-
bezug der Sozialwissenschaften, damit aber auch
die Erweiterung des herkdmmliche Fachverstandnis
unabdingbar machten.

3. Religionswissenschaft an Schweizer Uni-
versitaten: Griindungsgeschichten

Die Anfinge der Schweizer Religionswissenschaft
an der Universitdt Genf scheinen auf den ersten
Blick im Widerspruch zum eben Gesagten zu ste-
hen: In der Tat wurde hier schon 1873 an der Facul-
té des Lettres (darin der Section des Sciences socia-
les!) der weltweit erste Lehrstuhl fir Religionswis-
senschaft eingerichtet und mit dem Philosophen
Théophile Droz besetzt. In der Umschreibung Histoi-
re des religions et étude des systémes sociaux spie-
gelt sich geradezu programmatisch — und nota bene
mehr als zwei Jahrzehnte vor dem Erscheinen der
Durkheim’schen Klassiker — die Absicht einer dop-
pelten Ausrichtung an der Empirie. Dass dies freilich

8 Fritz Stolz (Hg.), Homo naturaliter religiosus: Gehért Religion
notwendig zum Mensch-Sein? (Studia Religiosa Helvetica 3),
Bern: P. Lang, 1997; Axel Michaels, Daria Pezzoli-Olgiati & Fritz
Stolz (Hg.), Noch eine Chance fiir die Religionsphdnomenologie?
(Studia Religiosa Helvetica 6/7), Bern: P. Lang, 2001.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

nicht unbestritten war, zeigt die von Philippe Bor-
geaud® meisterhaft nachgezeichnete, wechselhafte
Geschichte eines Lehrstuhls mit offenbar recht elas-
tischer Zustandigkeit: 1928-65 lehrte man ,Psycho-
logie religieuse et histoire des religions* an der Fa-
culté autonome de théologie protestante; mit der
theologischen Verankerung ging also eine Akzent-
verschiebung vom Sozialen zur Psyche des Indivi-
duums einher. 1965 wanderte das Fach als ,Histoire
des religions antiques et disciplines auxiliaires des
sciences de l'antiquité“ an die Faculté des Lettres
zuriick. Hier hat es sich, wenig Uberraschend, ganz
auf die Erforschung der mediterranen Religionsge-
schichte ausgerichtet, den Status einer Hilfswissen-
schaft freilich langst hinter sich gelassen (1965-87
Jean Rudhardt; seit 1988 Philippe Borgeaud).™

Dass es an den anderen Schweizer Universitdten —
in den 1870er Jahren noch allesamt protestanti-
schen Zuschnitts — zu keiner vergleichbaren Lehr-
stuhlgriindung kam, lag nicht am fehlenden Interes-
se am Gegenstand, vielmehr daran, dass man da-
von ausging, die Aufgabe im Rahmen der bereits
etablierten Facherdeputate erfiillen zu kénnen. Den
oben skizzierten Akzentsetzungen entsprechend
waren es entweder an Philosophisch-historischen
Fakultaten lehrende Fachvertreter der Klassischen
Philologie und orientalistischer Disziplinen oder
Fachvertreter der Theologie (meist Alttestamentler
mit einem Flair fur die altorientalische Religionsge-
schichte), die diese Aufgabe tUbernahmen. Da ihre
primare akademische Sozialisation stets in einem
anderen Fach stattgefunden hatte, Uberrascht es
nicht, dass diese ,Religionswissenschaftler im Ne-
benamt’ bei allen Verdiensten um die Sache wenig
zur Entwicklung der Religionswissenschaft als ei-
gensténdiger Disziplin beitrugen.

Ein Potenzial fir eine entsprechende Innovation
hatte die erst 1889 gegriindete Universitét im katho-
lischen Fribourg bieten kénnen. Dass gerade hier,
nicht an den etablierten Universitaten die zweite
genuin religionswissenschaftliche Professur ,fiir indi-
sche Literaturgeschichte und vergleichende Religi-
onswissenschaft® eingerichtet und mit dem in Frei-
burg i. Br. habilitierten Indologen und Priester Ed-
mund Hardy (1852-1904) besetzt wurde, ist wissens-
soziologisch betrachtet durchaus plausibel’’, blieb

° Philippe Borgeaud, L'histoire des religions a Genéve, origines et
métamorphoses, in: Asdiwal. Revue genevoise d’anthropologie et
d'histoire des religions 1 (2006) 13-22 ; vgl. dazu auch seinen
Beitrag im vorliegenden Heft.

10
Vgl. http://www.unige.ch/lettres/antic/HR/index.html.

Vgl. Ulrich Vollmer, Religionswissenschaft als akademische
Disziplin im Kontext katholisch-theologischer Fakultaten, in: J.
Court & M. Klocker (Hg.), Wege und Welten der Religionen.
Forschungen und Vermittiungen (FS Udo Tworuschka), Frankfurt

7

aber leider nur eine Episode. Hardy verliess die Uni-
versitat Fribourg schon 1897 im Gefolge einer hoch-
schulpolitischen Kontroverse, deren Hauptgegens-
tand — neben menschlichen Kleinlichkeiten provin-
ziellen Zuschnitts — unterschiedliche Vorstellungen
Uber die Selbstorganisation und den Stellenwert von
Katholizitat, Theologie und Dominikanerorden fir die
junge Universitat waren.'? Hardys Stelle wurde nicht
mehr besetzt.

So blieb es jahrzehntelang bei der einzigen genuin
religionswissenschaftlichen Professur in Genf. Reli-
gionsgeschichtliche Lehrangebote bestanden frei-
lich, wie erwahnt, an allen grésseren Universitaten.
An der Universitat Zdrich gab es Vorlesungen zur
Religionsgeschichte seit deren Griindung 1833 und
war ,Allgemeine Religionsgeschichte* seit 1860 fes-
ter Bestandteil der an der (evangelisch-reformierten)
Theologischen Fakultat vermittelten Ausbildung an-
gehender Pfarrer.”® Das Lehrpensum wurde prag-
matisch nach Interesse und Begabung von Bibelwis-
senschaftlern oder (seltener) Fachvertretern der Sy-
stematischen Theologie vertreten. Die primar kultur-
geschichtliche Ausrichtung des Fachs lag im libera-
len Ziirich auf der Hand, weshalb die Philosophische
Fakultat es denn bald einmal als sog. ,fakultatseige-
nes“ Nebenfach anerkannte. Erst 1980 wurde fir die
LAllgemeine Religionsgeschichte* ein eigener Lehr-
stuhl eingerichtet und mit dem Alttestamentler Fritz
Stolz (einem Ehemaligen der Fakultét) besetzt — ein
Vorgang, der im Rickblick eine kluge Balance von
wissenschaftlicher Reputation, persénlichen Bezie-
hungen und planerischer Weitsicht erkennen lasst.
Stolz, der Gber lange Jahre auch als Vorsteher des
Theologischen(!) Seminars wirkte, hat bis zu seinem
frhen Tod (2001) viel zur Ausstrahlung und theore-
tischen Festigung der Religionswissenschaft im
deutschen Sprachraum beigetragen. '

am Main: Lembeck, 2009, 647-653. Ich danke Oliver Kruger (Fri-
bourg) fir den Hinweis auf diese Studie.

1 Wichtigste Quelle (aus der Sicht nur einer Partei) ist die Denk-
schrift der aus dem Verbande der Universitdt Freiburg in der
Schweiz ausscheidenden reichsdeutschen Professoren, Min-
chen: Akademischer Verlag, 1898, erwidert durch die Direktion
des Oeffentlichen Unterrichts (Hg.), Die Universitét Freiburg in der
Schweiz und ihre Kritiker. Antwort auf die Denkschrift der acht
aus dem Verbande der Universitét ausgeschiedenen Professoren,
Freiburg (Schweiz): Universitatsbuchhandlung und St. Paulusdru-
ckerei, 1898.

" Fritz Stolz, Der Gott der Theologie und die Gétter der Religi-
onswissenschaft, in: ders., Religion und Rekonstruktion. Ausge-
wéhlte Aufsétze, hg. von Katharina Frank, Anna-Katharina Hopf-
linger, Margaret Jaques, Daria Pezzoli-Olgiati und Annette Schel-

lenberg, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2004, 287-304.

1 Vgl. Daria Pezzoli-Olgiati, Religion, Reconstruction, Compari-

son. From the Work of Fritz Stolz, in: Religious Study Review 30
(2004) 123-127.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

8

An der Universitat Lausanne, wo religionsgeschicht-
liche Lehrveranstaltungen 1895 erstmals im Pro-
gramm erscheinen, nahm eine eigensténdige Religi-
onswissenschaft 1976 vorerst an der (protestanti-
schen) Theologischen Fakultat als Sciences religie-
uses Gestalt an. Das Label ist theoretisch problema-
tisch, zu Carl-Albert Keller (1920-2008), dem ersten
Lehrstuhlinhaber (bis 1987), passte er genau: Auch
Keller war von Hause aus Alttestamentler, dessen
Vorliebe der so genannten ,Weisheit“ galt, welche
Vergleiche mit altorientalischen Texten ebenso na-
helegt wie mit der Sprichworterkultur aller Vélker. Im
Laufe seiner Lehrtatigkeit entwickelte sich er zum
Spezialisten fir indische Religionen, deren Erfor-
schung er nicht nur als akademische Aufgabe, son-
dern more theologorum zugleich auch als spirituelle
Herausforderung verstand. In der schweizerischen
Fachgeschichte steht Keller fiir eine Form der Reli-
gionsphanomenologie, die heute sehr kritisch beur-
teilt wird, in den 1960er und 1970er Jahren aber
eine eigentliche Hochkonjunktur erlebte und — insti-
tutionell betrachtet — an der Lausanner Fakultét da-
mals am richtigen Platz war.

Es ist an dieser Stelle nicht mdglich, die Entwicklung
der Religionswissenschaft an allen Schweizer Uni-
versitaten im Detail nachzuzeichnen. Im Uberblick ist
deutlich erkennbar, wie sehr an jedem Standort die
lokalen Verhéltnisse dominierten: An der Universitat
Basel war ,Vergleichende Religionswissenschaft als
Nebenfach bis vor wenigen Jahren fest in der Hand
der Philosophischen Fakultat, die dafiur freilich nie
eine eigene Professur vorsehen wollte, vielmehr auf
Koryphden der Klassischen Altertumswissenschaf-
ten (wie Karl Meuli und Fritz Graf), der Agyptologie
(wie Erik Hornung), anderer vorwiegend philolo-
gisch-historisch ausgerichteter Facher oder aber der
Ethnologie bzw. Kulturanthropologie setzte. Die
Theologische Fakultét kooperierte, nebst den histo-
rischen Disziplinen mit einer Professur, die in erster
Linie mit Missionsgeschichte bzw. Missionswissen-
schaft befasst war. An der Universitat Bern wurde
das Fach Religionsgeschichte seit den 1960er Jah-
ren an der (evangelisch-reformierten) Theologischen
Fakultat gelehrt, bis 1991 aber nur mit einem Extra-
ordinariat dotiert. In Luzern bestand an der Theolo-
gischen Fakultat seit 1983/84 eine stark durch die
Missionsgesellschaft Bethlehem (Immensee) und
das kirchliche Umfeld gepragte Professur (Otto Bi-
schofberger). Und auch in Fribourg war es zu einer
erneuten Beschaftigung mit Religionswissenschaft
zunéchst in Zusammenhang mit der Missionstheolo-
gie gekommen, fur welche seit 1944 an der Theolo-
gischen Fakultat ein von Professoren des Dominika-
ner-Ordens (Jean de Ménasche, Jacques Michels,
seit 1971 Richard Friedli) geleitetes Institut bestand.

Gibt es einen gemeinsamen Nenner, der Alpthilolo-
logie und Missionstheologie, Agyptologie und inter-
religidsen Dialog verbinden kénnte? Es fallt nicht
leicht, mit den hier nur grob skizzierten, so unter-
schiedlichen institutionellen Zuordnungen und der
noch viel breiteren Streuung theoretischer Pramis-
sen und thematischer Interessen der haupt- und
nebenamtlich wirkenden Fachvertreter die Vorstel-
lung einer kohadrenten akademischen Disziplin, ge-
schweige denn die einer religionswissenschaftlichen
Fachidentitat zu verbinden. Dass es Ende 1977 auf
Initiative des Berner Theologen Fritz Buri, des Zir-
cher Altphilologen Walter Burkert, des Basler Kultur-
anthropologen Peter Weidkuhn und des schon ge-
nannten Richard Friedli zur Grindung einer gemein-
samen Fachgesellschaft, der Schweizerischen Ge-
sellschaft fur Religionswissenschaft, kommen konn-
te, zeigt, dass damals das Interesse am gegenseiti-
gen Austausch und die Bereitschaft zur Kooperation
gegeniiber Differenzen, die wissenschaftlich be-
trach1t5et durchaus erheblich waren, deutlich Gberwo-
gen.

4. Die Konsolidierung der Religionswissen-
schaft seit 1990

Ende der 1980er Jahre war die Religionswissen-
schaft an allen Schweizer Universitaten ausser Ba-
sel, Neuenburg und St. Gallen als eigenstandige
Disziplin mit jeweils einer Professur etabliert. Einer
Professur an einer Faculté des Lettres standen fiinf
Professuren an Theologischen Fakultdten gegen-
Uber. Wer heute das Verhéltnis des Fachs zur Theo-
logie und deren Fachvertretern kritisch beurteilt,
sollte nicht vergessen, dass die Schweizer Religi-
onswissenschaft ihre heute unumstrittene Existenz
in der Schweizer Universitatslandschaft ganz we-
sentlich der Initiative Theologischer Fakultdten ver-
dankt."® Das folgende Jahrzehnt brachte — wissens-
soziologisch und systemtheoretisch wenig Uberra-
schend — eine Phase der institutionellen Konsolidie-
rung und der (freilich erst embryonalen) Ausdifferen-
zierung.

Chronologisch betrachtet, setzte diese — ein Jahr-
hundert nach dem Genfer Pionierschritt — wiederum

18 Die vorliegende Skizze konzentriert sich auf die Geschichte der
Religionswissenschaft als eigenstdndigem Fach an Schweizer
Universitaten. Sie soll gelegentlich um eine kleine Geschichte der
Fachgesellschaft erganzt werden.

1B Dass hinter diesen Initiativen nicht nur uneigennitzige Interes-
sen standen, ist ebenso selbstversténdlich wie die Tatsache, dass
sich mit unterschiedlichen Interessen an den verschiedenen
Standorten auch sehr unterschiedliche Erwartungen an das neue
Fach verbanden.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n® 1, avril 2010

in der Westschweiz ein: Jacques Waardenburg',
Kellers Nachfolger in Lausanne und unter den
Schweizer Lehrstuhlinhabern wohl der erste mit
einer vollumfanglichen Ausbildung im Fach Religi-
onswissenschaft, begriindete 1990 gemeinsam mit
den Indologen Johannes Bronkhorst und Maya Bur-
ger, dem Altphilologen Claude Calame, dem Religi-
onssoziologen Roland Campiche und dem Sozial-
anthropologen Mondher Kilani das ,Département
interfacultaire d’histoire et de sciences des religions*
(DIHSR)."™ An der Universitat Bern wurde im folgen-
den Jahr, gleichzeitig mit der Einrichtung der ersten
eigenen Professur fir Religionswissenschaft, eben-
falls ein interfakultdres Institut gegriindet, dem bis
1996 der Indologe Axel Michaels, danach die Religi-
onswissenschaftlerin, Mongolistin und Tibetologin
Karénina Kollmar-Paulenz vorstand. Mit diesen bifa-
kultdren Initiativen wurde jeweils ein deutliches Zei-
chen gesetzt, dass die Religionswissenschaft kei-
nesfalls nur als Doméane der Theologie betrachtet
werden kénne, sondern auf die Zusammenarbeit mit
geistes- und sozialwissenschaftlichen Féchern der
Nachbarfakultét angewiesen sei. Die Anschlussfra-
ge, ob sie selbst mit ihrem Fachverstandnis vielleicht
sogar besser an einer Philosophischen Fakultat zu-
hause wire, liess nicht lange auf sich warten und
hat an den Schweizer Universitdten recht unter-
schiedliche Antworten gefunden. Wie diese im ein-
zelnen ausfielen, war zum einen durch personelle
Konstellationen bedingt, zum anderen dadurch, dass
konkurrierende Deutungsanspriiche, namentlich in
Bezug auf das Verhiéltnis von Religionswissenschaft
und Theologie, von den Beteiligten nicht tberall
gleich verhandelt wurden. Auf einen einfachen Nen-
ner gebracht wird man sagen kénnen, dass dort, wo
eine Theologische Fakultat der Religionswissen-
schaft Raum flr eine eigenstandige und eigenver-
antwortete Entwicklung zu geben bereit war, weniger
Anlass zu Konflikten bestand; wogegen dort, wo sich
Fachvertreter der Religionswissenschaft theologi-
scher Bevormundung oder Vereinnahmung ausge-
setzt sahen oder wéahnten, es Gber kurz oder lang zu
Konflikten kommen musste und in der Tat gekom-
men ist.

Wie sehr dabei persénliche und institutionelle Fakto-
ren zusammenspielen konnten, ist nirgends so klar

R Vgl. Jacques Waardenburg, Classical Approaches to the Study
of Religion. Aims, Methods and Theories of Research. Introducti-
on and Anthology (Religion and Reason, 3), The Hague: Mouton,
1973; ppb Berlin — New York: W. de Gruyter, 1999; ders., Religio-
nen und Religion. Systematische Einfiihrung in die Religionswis-
Senschaft (Sammlung Géschen, 2228), Berlin: W. de Gruyter,
1986; frz. Des dieux qui se rapprochent. Introduction systémati-
Que a la Science des religions (Religions en perspective, 7),
Geneve: Labor et Fides, 1993.

18
Vgl. http://www.unil.ch/dihsr.

9

ersichtlich wie am Beispiel der Universitat Fribourg.
Wie oben erwdhnt, hatte sich die Religionswissen-
schaft hier aus der Missionswissenschaft entwickelt.
Richard Friedli, seit 1971 Inhaber des Lehrstuhls fur
Missiologie und Religionswissenschaft, hatte zuvor
als Dozent und Studentenpfarrer in Zaire und Ruan-
da gewirkt und vertrat in Bezug auf die Religionswis-
senschaft stets ein sehr erfahrungs- und anwen-
dungsbezogenes Fachversténdnis. Als der engagier-
te Dominikaner anfangs der 1990er Jahre eine priva-
te Beziehung offenlegte, hatte dies nicht nur den
Ausschluss aus dem Orden, sondern auch den Ent-
zug der missio canonica durch den Generalmagister
bzw. die katholische Unterrichtskongregation zur
Folge. Friedli wurde deshalb 1992 an die Philoso-
phische Fakultat transferiert, sein Lehrstuhl von mis-
siologischen Fragestellungen entkoppelt und ganz
auf aktuelle gesellschaftliche Themen (Konflikt- und
Friedensforschung, Globalisierung, Migration...) und
Sozialwissenschaften ausgerichtet. Man kann mit
Fug und Recht feststellen, dass dank Friedlis aus-
serordentlichem Engagement das Fach an der Uni-
versitat Fribourg in der neuen Konstellation an der
Philosophischen Fakultat erst recht aufbliihte, bot es
doch an einer Universitat, an der religiose Akteure
und religidse Traditionen seit der Grindung einen
etwas anderen Status haben als anderswo, eine
klare Alternative flr ein zwar religionsaffines, aber
von religiser Bevormundung freies Studium der
Religionen. Friedlis friherer Mitarbeiter Anand Nay-
ak, der 1994 die Leitung des Instituts an der Theolo-
gischen Fakultdt Gbernahm, vertrat dort bis zu sei-
nem Tod (2009) eine eher religionsphdnomenolo-
gisch orientierte Religionswissenschaft. Die durch
personliche Umstande entstandene Doppelstruktur
ist 2009 institutionell gefestigt worden, freilich mit
einer wichtigen Akzentverschiebung: Die Religions-
wissenschaft im eigentlichen Sinne besetzt nun an
der Philosophischen Fakultat einen Lehrstuhl am
~Studienbereich fur Gesellschafts-, Kultur- und Reli-
gionswissenschaften (seit 2007 Oliver KrUger)19; an
der Theologischen Fakultat ist im Rahmen des neu
gegrindeten ,Instituts fir das Studium der Religio-
nen und den interreligivsen Dialog“*® eine eindeutig
theologisch qualifizierte Professur fir ,Vergleichende
Religionsgeschichte (sic) und interreligioésen Dialog*
eingerichtet worden.

Beispiele dafur, wie unterschiedlich Konsolidierungs-
und Konfliktkarrieren verlaufen koénnen, liefern die
Universitdten Bern und Lausanne: In Bern wurde
kurz nach der oben erwahnten Griindung des bifa-
kultaren Instituts der an der Theologischen Fakultat

i3 Vgl. http://www.unifr.ch/sr/de/home.php.
20 \/g1. http://www.unifr.ch/theo/theo1352de.htm.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n°® 1, avril 2010

10

bestehende Nebenfachstudiengang ,Allgemeine und
vergleichende Religionsgeschichte® aufgehoben und
stattdessen an der Philosophisch-historischen Fakul-
tdt ein Lizentiatsstudiengang ,Religionswissen-
schaft“ geschaffen, fir den 2005 auch eine zweite
Professur eingerichtet und mit dem Religionswis-
senschaftler Jens Schlieter besetzt wurde. 2006 kam
es zur Uberfiihrung des zuvor bifakultiren Instituts
an die Philosophisch-historische Fakultat.?' Im Ge-
genzug richtete die Theologische Fakultdt einen
eigenen, neuen Studiengang ,Religious Studies” ein,
der (&hnlich wie die Freiburger theologische Profes-
sur) auch Fragen des interreligiosen Dialogs be-
arbeiten soll. Damit ist auch hier ausdifferenziert,
was nur schwer unter demselben Dach vereinigt
sein konnte; dem Vernehmen nach kommt dies der
Kooperation eher zugute.

Anders an der Universitédt Lausanne, wo die Theolo-
gische Fakultdt 2002 eine eigene Abteilung (section)
fur Religionswissenschaft einrichtete, der neben der
(seit 1995 als Nachfolgerin von Waardenburg wir-
kenden) Fachvertreterin Maya Burger eine bereits
bestehende, von einem Theologen versehene Pro-
fessur fur Religionspsychologie (Pierre-Yves
Brandt), eine neu besetzte Professur fir Religions-
soziologie (Jorg Stolz)®, 2005 dann eine zweite
religionswissenschaftliche Professur mit Schwer-
punkt auf marginalen Traditionen (Silvia Mancini)
und eine neu errichtete Professur fur Judische Ge-
schichte (Jacques Ehrenfreund) zugeordnet wurden.
Was auf den ersten Blick wie eine mégliche Unter-
gliederung eines sich ausdifferenzierenden Fachs
erscheint, ist de facto eher ein Konglomerat ohne
gemeinsame Fachidentitat, wie sie das Département
interfacultaire d’histoire et de sciences des religions
(DIHSR) zu entwickeln bemiiht gewesen war. Dass
die Theologische Fakultat sich 2005 zur ,Faculté de
théologie et de sciences des religions“ umbenannte,
musste in der Faculté des Lettres und im DIHSR zu
Irritationen fiuhren. Hinter dem Doppelnamen der
Fakultat stehen nicht etwa zwei gleichberechtigte
Partner; vielmehr haben fachfremde Umstande, v. a.
der Zwang zur Koordination der (protestantischen)
Theologischen Fakultdten der Westschweiz (Genf,
Lausanne, Neuenburg), Anlass zu diversen Um-
strukturierungen gegeben”, die stets von starken in-
ternen Spannungen begleitet waren und in einem
betrachtlichen Masse auf dem Riicken des institutio-

= Vgl. http://www.relwi.unibe.ch/index.html.

R Stolz ist zugleich Leiter des 1999 auf Initiative von R. Campi-
che eingerichteten Observatoire des religions en Suisse, eines fir
die Schweizer Religionswissenschaft ausserordentlich wichtigen
und integrativen Zentrums fir sozialwissenschaftliche Religions-
forschung.

= Vgl. http://www.unil.ch/ftsr/page69764.html.

nell schwéacheren Partners, eben der Religionswis-
senschaft, ausgetragen wurden. Mit dem Auszug der
international renommierten Fachvertreterin Maya
Burger in die Philosophische Fakultat finden sich die
,<Faculté de théologie et de sciences des religions”
und ihr ,College de sciences des religions®, das
ji]ngst die section auf der Ebene der Lehre abgeldst
hat*, in der einigermassen paradoxen Lage, dass
(zumindest temporar) keine einzige ihrer Professu-
ren ein klassisch-religionswissenschaftliches Fach-
profil vertritt. Auf der Ebene der Forschung ist die
Fakultat nun in drei Einheiten gegliedert, deren Ta-
xonomie®, sieht man vom renommierten ,Institut
romand de sciences bibliques” ab, den Eindruck
eines Ad hoc-Tribalismus erweckt (,Religion, culture
et modernité®, ,Sciences sociales des religions con-
temporaines®), der auf die etablierten Ordnungskrite-
rien der Religionswissenschaft offenbar verzichten
zu kdnnen meint. Trait de génie ou coup de folie?
Ob sich diese Neuordnung der Dinge bewédhren wird
und es sich eine Universitét leisten kann, das Orga-
non einer etablierten Disziplin eigenmachtig und
ohne Ricksicht auf die allgemeine Fachentwicklung
neu zu definieren, bleibt abzuwarten.

Geht es auch anders? Beispiele hierfiir bieten die
Universitaten Luzern, Zirich und Basel. In Luzern
wurde die Religionswissenschaft schon 1993 bei der
Konstituierung der Universitdren Hochschule zu-
sammen mit dem Philosophischen Institut der Fakul-
tat Il (Geisteswissenschaften) zugeordnet. Mit der
Berufung des Religionswissenschaftlers Martin
Baumann (2001), der die sozialwissenschaftliche
Erforschung von Religion in Migrations- und Diaspo-
rakontexten, nicht zuletzt auch vor Ort, favorisiert, ist
diese Zuordnung zur (2007 umbenannten) Kultur-
und sozialwissenschaftlichen Fakultdt konsolidiert
worden. Um den Lehrstuhl ist erst ein Seminar®,
dann ein ,Zentrum Religionsforschung“ entstan-
den.?” Wie in Bern scheint sich hier die institutionelle
Entkopplung von Religionswissenschaft und Theolo-
gie eher positiv auf die Zusammenarbeit der Fakulta-
ten auszuwirken.

In Zirich wurde 1999 ein Hauptfachstudiengang
,Religionswissenschaft® geschaffen, der eine enge
Zusammenarbeit mit der Philosophischen Fakultat
impliziert. Im Hinblick auf den Studiengang und das
sich weitende Fachprofil richtete man im Jahr darauf
eine Assistenzprofessur mit sozialwissenschaftlicher

2 Vgl. http://www.unil.ch/ftsr/page70282.html.
% Vgl. das Organigramm http://www.unil.ch/ftsr/page70519.html.

£ Vgl. http://www.unilu.ch/deu/religionswissenschaftliches_semi-
nar_77060.html.

o Vgl. http://www.unilu.ch/deu/zentrum_religionsforschung_1173
94.html.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

Ausrichtung ein und besetzte sie mit einem Soziolo-
gen (Hubert Knoblauch). Dass der friihe Tod von
Fritz Stolz und daran anschliessende Vakanzen den
Studiengang nicht im Keim erstickt haben, ist der
guten Kooperation der beiden Fakultaten, dem ent-
schiedenen Willen der Theologischen Fakultat, die
Religionswissenschaft als von der Theologie distink-
te Wissenschaft fordern zu wollen, und dem grossen
Engagement von Nachwuchsforschenden zu ver-
danken. 2003/04 wurde die Vakanzzeit durch die
Berufung des Schreibenden (als Nachfolger von
Stolz) und der Religionswissenschaftlerin Dorothea
Liddeckens (als Nachfolgerin von Knoblauch) be-
endet, weitere Unterstlitzung fand das Fach durch
eine SNF-Forderungsprofessur (Daria Pezzoli-Olgia-
ti). Mit der Grindung des Religionswissenschaftli-
chen Seminars (2006)*® und der Einrichtung einer
zweiten Vollprofessur (mit sozialwissenschaftlicher
Ausrichtung, ab 2010) sind wichtige Etappen der
Konsolidierung erreicht.

Das jungste Schweizer Ordinariat fiir Religionswis-
senschaft ist 2006 an der (evangelisch-reformierten)
Theologischen Fakultat der Universitat Basel einge-
richtet worden (Jirgen Mohn). Die Professur bildet
den Mittelpunkt eines bifakultdren Departements,
dem neben der Religionswissenschaft auch das
Orientalische Seminar der Philosophisch-histori-
schen Fakultat und das Institut fur Judische Studien
(mit je einer Professur an beiden Fakultaten) ange-
héren.?

Universitdare Konsolidierung bedeutet heutzutage
auch interuniversitdre Kooperation. Die Universitaten
Basel, Luzern und Ziirich und das Observatoire des
religions en Suisse (Lausanne) kooperieren seit drei
Jahren im Rahmen eines von der Schweizerischen
Universitatskonferenz (SUK) geférderten ,Zentrums
fir Religion, Wirtschaft und Politik**®, das einen
gleichlautenden Masterstudiengang anbietet. Das
Zentrum wurde 2006-2009 vom Ethiker Reiner An-
selm, seit Januar 2010 wird es von der Religions-
wissenschaftlerin Daria Pezzoli-Olgiati geleitet. Den
beiden anderen Partnern hat es je eine Assistenz-
professur in Religionsékonomie (Peter Seele, Basel)
und Religionspolitologie (Antonius Liedhegener,
Luzern) eingetragen.

5. Quo vadis? Perspektiven

Unter dem Titel ,Quo vadis, Schweizer Religions-
wissenschaft?“ lud das Berner Institut im Herbst
2007, also 30 Jahre nach der Griindung der Schwei-
zerischen Gesellschaft fir Religionswissenschaft,
deren Mitglieder zu einer Standortbestimmung ein.

28
Vgl. http://www.religionswissenschaft.uzh.ch.

29 .
5 Vgl. http://deprel.unibas.ch/.
Vgl. http://www.zrwp.ch/.

11

Die folgenden Uberlegungen erheben nicht den An-
spruch, die Frage beantworten, erst recht nicht, die
Berner Gesprache zu einer Synthese verbinden zu
wollen. Die Artikel der Kollegen in diesem Heft for-
mulieren Antworten aus der Sicht einzelner Standor-
te und je eigener Forschungsperspektiven. Ich will
fur meinen Teil einige persénliche Uberlegungen zur
Zukunft unseres Fachs in der Schweizer Universi-
tatslandschaft skizzieren.

Der historische Rickblick hat gezeigt, wie sehr die
Entwicklung der Religionswissenschaft in der
Schweiz bis zum Ende des 20. Jahrhunderts durch
institutionelle Rahmenbedingungen gepragt wurden,
deren Wurzeln konfessionell bedingt sind. An allen
Standorten wurde die Fachentwicklung durch kontro-
verse Debatten Uber das Verhdéltnis zur Theologie
begleitet. Dass die kultur- und sozialwissenschaftli-
che Profilierung des Fachdiskurses in den letzten
Jahrzehnten auch zu wachsenden Spannungen zwi-
schen Religionswissenschaft und Theologie fiihren
musste, ist deshalb leicht zu verstehen. Diese Span-
nungen sind nur teilweise epistemologisch-theoreti-
scher Natur; ebenso sehr sind sie durch den veran-
derten gesellschaftlichen Kontext, Probleme der Mit-
telverteilung und generelle Umbriiche in der Bestim-
mung nicht nur der eigenen Fachidentitdt, sondern
auch derjenigen der Theologie und anderer Nach-
bardisziplinen bedingt.

Ungeachtet unterschiedlicher institutioneller Einbin-
dung (in Theologischen oder Philosophischen Fakul-
taten) und deutlicher als vor einer Generation be-
steht heute unter den gegenwértig an Schweizer
Universitaten aktiven Fachvertreterinnen und -vertre-
tern Konsens in Bezug auf die primar kulturwissen-
schaftliche Fundierung ihres Fachs: Religion wird als
sozio-kulturelles Artefakt und als Kommunikations-
system erforscht, in dem Gesellschaften bzw. be-
stimmte gesellschaftliche Akteure mittels bestimmter
Medien (Rituale, Bilder, Texte...) und Zeichen An-
spriche auf sinnhafte Orientierung erheben, die sie
oft (aber keineswegs immer) durch Rekurs auf einen
(im einzelnen sehr unterschiedlich konzipierten)
Transzendenzbezug begriinden. Methodisch bieten
sich damit Anknipfungs- und Kooperationsmdéglich-
keiten mit einer Vielzahl anderer Facher: einerseits
nach wie vor mit den historisch und philologisch auf
bestimmte Kontinente, Regionen oder Traditionen
konzentrierten Disziplinen, andererseits mit Sozial-
wissenschaften wie der Psychologie, der Soziolo-
gie¥, der Ethnologie (Sozial- oder Kulturanthropolo-

4 Eine im Rahmen der Schweizerischen Gesellschaft fiir Sozio-
logie (SGS) seit 1969 bestehende ,Association suisse des socio-
logues de la religion* (ASSOREL) wurde 2004 aufgeldst und in
ein (von Jorg Stolz geleitetes) Forschungskomitee tGberfuhrt, dem
spezifisch religionssoziologisch interessierte Mitglieder der SGS
und der SGR angehéren.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n°® 1, avril 2010

12

gie) und ihrer eingeborenen Schwester, friiher
Volkskunde, heute Populdre Kulturen genannt, so-
wie neueren Disziplinen wie etwa der Politikwissen-
schaft, den Medien- und Kommunikationswissen-
schaften, jingst auch den Kognitionswissenschaf-
ten. Einzelne der genannten Nachbarfécher kennen
im Ubrigen seit langem Teildisziplinen, die sich spe-
ziell mit Religion oder religidsen Aspekten ihres Ge-
genstands befassen, so z. B. die Religionssoziologie
oder Religionsethnologie. Nicht immer hélt der dorti-
ge Wissensstand freilich mit dem der Religionswis-
senschaft Schritt — und umgekehrt!

Diese vielfaltigen Verkniipfungsmdglichkeiten tragen
zum Reiz der Religionswissenschaft bei, kénnen ihr
aber auch zum Nachteil gereichen, wenn es (wie
dies jingst der Rektor der Universitat Basel anlass-
lich der Jahrestagung 2009 der SGR ausdriickte)
darum geht, fur das Fach eine unique selling propo-
sition zu formulieren.* Was kann die Religionswis-
senschaft, was andere nicht auch und u. U. besser
kénnen? Wer die Religionswissenschaft (nur) als
Scharnierdisziplin versteht, die Kenntnisse und Kom-
petenzen unterschiedlichster Facher und ganzer
Fachergruppen zu verknipfen und zu synthetisieren
habe, wer sie gar zur ,Theorienschmiede der Kultur-
wissenschaften” schlechthin stilisieren will, birdet ihr
mit hoher Wahrscheinlichkeit viel zu viel an Erwar-
tungen auf, denen sie — zumal mit den ihr derzeit zur
Verfigung stehenden personellen Ressourcen —
kaum sinnvoll wird entsprechen kdnnen. So sehr
man sich angesichts der zunehmenden Zersplitte-
rung des akademischen Wissens gelegentlich Uni-
versalgelehrte Humboldt'schen Zuschnitts zuriick-
wiinschen mdéchte: deren Zeit ist vorbei, und fur Uni-
versaldilettanten an der Universitat kein Platz. Eben-
so wenig durfen Religionswissenschaftliche Institute
zu Auskunftsbiros fir den kurzatmigen Tagesjour-
nalismus verkommen, der nicht mehr bereit oder
nicht mehr in der Lage ist, das Metier des Recher-
chierens selbst zu pflegen.

Die seit einigen Jahren viel beschworene ,Wieder-
kehr der Religion (gleichgliltig, ob die Diagnose zu-
trifft bzw. wie auch immer sie zu prézisieren ist)
bringt fir die Gesellschaft einen erhdhten Erkla-
rungs- und Verstandigungsbedarf bezliglich dessen,
was sie (unabhéngig von jeder gelehrten Definition)
immer schon als Religion thematisiert und fiir welche
sie im Rahmen ihrer Ordnungen (des Wissens und
der Bildung, des Rechts und der Ethik) Regeln for-
muliert. Die pluralistische Gesellschaft hat ein Inte-
resse daran, sich dabei — sowohl fir die Erklarung
als auch fiir die Normsetzung — nicht nur auf Selbst-

o Wer den Menschen und Gelehrten Antonio Loprieno kennt,
darf annehmen, dass die pragmatische Formulierung auch mit
einer Prise Ironie gesalzen war.

deklarationen religidser Experten verlassen zu mis-
sen, sondern auf mdglichst neutrale, eben wissen-
schaftliche Grundlagen zuriickgreifen zu koénnen.®
Keine andere der oben genannten Wissenschaften —
auch und erst recht nicht die Theologie — bearbeitet
Religion und Religionen zugleich als zentralen Fo-
kus und in der nétigen, traditionsubergreifenden
Breite: Dies ist m. E. nach wie vor der Hauptgrund,
warum die moderne Universitat die Religionswissen-
schaft braucht. Die Religionswissenschaft ihrerseits
bedarf, um ihre Aufgabe sinnvoll erfillen zu kénnen,
einer noch besseren Institutionalisierung, die mit
einer sinnvollen Ausdifferenzierung in unterschiedli-
che Teildisziplinen mit entsprechenden Kompetenz-
profilen einhergehen sollte.

Unter Forschenden wie Studierenden lasst sich der-
zeit ein wachsendes Interesse an der empirischen
Erforschung von Fragen ,religioser Gegenwartskul-
tur® beobachten. Dieses Interesse ist ebenso ver-
standlich wie legitim. In der Schweiz ist es jlungst
durch das Nationale Forschungsprogramm 58 ,Reli-
gionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft® be-
trachtlich beférdert worden. Freilich sollten Planende
und Fordernde — und nicht zuletzt die Forschenden
selbst — die Konjunktur sozialwissenschaftlicher Re-
ligionsforschung nicht vorschnell in einen falschen
Gegensatz zur historischen und systematisch-theo-
retischen Grundlagenforschung bringen. Andernfalls
bestliinde das Risiko, dass nur erforscht wird, was
aktuelle, massenmedial verstérkte Diskurse nach
Massgabe kurzfristiger, meist primar ékonomischer
und politischer Gesichtspunkte immer gerade als
,Religion“ herbeireden. Eine Kulturwissenschaft wie
die Religionswissenschaft steht in der Pflicht, solch
reduktionistischer Provinzialisierung und Funktiona-
lisierung des Denkens und der Wissenschaft zu
widerstehen und den Blick fir die Vielfalt religiéser
Vorstellungen und Praktiken (a) in Geschichte und
Gegenwart und (b) weit Giber den okzidentalen Hori-
zont hinaus offen zu halten.* —

3 Vgl. Martin Baumann & Jorg Stolz (Hg.), Eine Schweiz — viele
Religionen. Risiken und Chancen des Zusammenlebens, Biele-
feld: transcript, 2007; frz. La nouvelle Suisse religieuse. Risques
et chances de sa diversité, Genéve: Labor et Fides, 2009. ’
Nota bene: Die Religionswissenschaft setzt nicht die Norm, kann
aber wissenschaftlich verantwortete Grundlagen dafir liefern. Ein
Feld, in dem diese Problematik gegenwértig besonders kontro-
vers diskutiert wird, ist der Religionsunterricht an der &ffentlichen
Schule.

. Den Kollegen Martin Baumann, Philippe Bornet, Oliver Kriger,
Jirgen Mohn und Jens Schlieter danke ich fur verschiedene Ein-
zelhinweise. Fir die hier vertretenen Positionen bin ich allein ver-
antwortlich.



	Religionswissenschaft in der Schweiz : Geschichte und aktuelle Perspektiven

