
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)

Heft: 1

Artikel: Religionswissenschaft in der Schweiz : Geschichte und aktuelle
Perspektiven

Autor: Uehlinger, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

Religionswissenschaft in der Schweiz:
Geschichte und aktuelle Perspektiven

Christoph Uehlinger*

Der folgende Beitrag stellt die Geschichte der
Religionswissenschaft an Schweizer Universitäten in
einem stark gerafften Überblick dar. Hinweise auf
die Begriffsgeschichte sollen aufzeigen, dass mit
unterschiedlichen Fachbezeichnungen oft auch
unterschiedliche, manchmal konkurrierende Sichtweisen

auf die Disziplin bzw. auf die wissenschaftliche
Bearbeitung des Gegenstands Religion einhergehen.

Besonders hervorzuheben ist eine gewisse
Spannung zwischen dem heute im Fach
vorherrschenden Postulat der Einheit einer (kulturwissenschaftlich

begründeten) Disziplin und der häufig
von Fachfremden getroffenen Annahme, die
Religionswissenschaft oder gar „Religionswissenschaften"

im Plural sei die Gruppierung einer mehr oder
weniger grossen Zahl unterschiedlicher Disziplinen
mit je eigenen Zugangsweisen zum Gegenstand.

1. Terminologisches
Der deutsche Terminus „Religionswissenschaft" ist
durch den deutschen Orientalisten Friedrich Max
Müller (1823-1900), der seit 1850 an der Universität
Oxford lehrte, 1870 zeitgleich auf englisch (science
of religion) und deutsch zum Programm erhoben
worden.1 Die Wortschöpfung analog etwa zu science

of language lag im letzten Drittel des 19.Jahr-

* Religionswissenschaftliches Seminar der Universität Zürich,
Kirchgasse 9, CH-8001 Zürich
E-mail: Christoph.Uehlinger@access.uzh.ch
www.reliqionswissenschaft.uzh.ch

Christoph Uehlinger, Dr. theol., ist Professor für Allgemeine
Religionsgeschichte und Religionswissenschaft und Vorsteher
des Religionswissenschaftlichen Seminars der Universität
Zürich. Von 1984 bis 2003 war er als Alttestamentler am Biblischen
Institut/Departement für Biblische Studien der Universität Fri-
bourg tätig. Seit 2004 ist er Vorstandsmitglied, seit 2006 Co-
Präsident der Schweizerischen Gesellschaft für Religionswissenschaft.

Forschungsschwerpunkte: vorderasiatische und
mediterrane Religionsgeschichte, Visuelle/materielle Kultur und
Religion.

Vgl. u. a. Friedrich Max Müller, Introduction to the Science of
Religion: Four Lectures, London 1873; dt. Einleitung in die
Vergleichende Religionswissenschaft. Vier Vorlesungen, Strassburg
1874; Lectures on the origin and growth of religion as illustrated
by the religions of India, London 1878. Hierzu Hans-Joachim
Klimkeit, Friedrich Max Müller (1823-1900), in: Axel Michaels
(Hg.), Klassiker der Religionswissenschaft. Von Friedrich
Schleiermacher bis Mircea Eliade, München: C. H. Beck, 1997,
29-40.

5

hunderts gleichsam ,in der Luft'2, stiess aber auch
auch auf Widerstand, der durch unterschiedliche
Sichtweisen auf den Gegenstand begründet war.3

Sollte die neu zu begründende Wissenschaft nur von
„Religionen" (im Plural) handeln oder auch bzw. in

erster Linie eine vergleichende und
systematischsynthetisierende Zusammenschau auf „Religion" (im
Singular) bieten? Die Morphologie der deutschen
Genitivbildung ist diesbezüglich wenig differenziert.
Anders die Nachbarsprachen, Anders die
Nachbarsprachen, welche mit Singular (science of religion)
oder Plural (sciences des religions) eindeutige
Akzentsetzungen vornehmen können. Wie aber ist der
Begriff der „Wissenschaft" zu verstehen? Primär
philologisch orientierte Gelehrte hatten damit weniger

Mühe als Historiker, welche im älteren Terminus
„Religionsgeschichte" (history of religions, histoire
des religions, storia delle religione...)4 die bessere
Alternative sahen, sie allenfalls (darin Müller
entgegenkommend) um den Gesichtspunkt des systematischen

Vergleichens zu erweitern bereit waren
(histoire comparée des religions', engl, comparative
religion)5 Theologen schliesslich fanden die
Unterscheidung einer „Allgemeinen Religionsgeschichte"
hilfreich; sie impliziert spezielle Religionsgeschichten,

u. a. die der eigenen Religion, welche sich - da
in den theologischen Curricula bereits durch eigene
Fachvertreter abgedeckt - je nach Bedarf aus der
Allgemeinen auch aussondern liess.6

2
Der Begriff findet sich vereinzelt schon früher, namentlich bei

Hegelianern und bei Hegel selbst, worauf mich Jürgen Mohn
(Basel) dankenswerterweise hinweist. Vgl. hierzu auch Jens
Schlieter, »Aufgabe der Philosophie ist, die Vernunft der Religion
zu zeigen«. Philosophie als religionskritisches und religionsproduktives

Medium am Beispiel des Hegel'schen Systems, in:
Zeitschrift für Religionswissenschaft 14 (2006)133-155.
3

„Schon der Name Religionswissenschaft hat für manche Ohren
etwas Verletzendes" (Müller, Einleitung [Anm. 1], 8).
4

H. G. Kippenberg, Die Entdeckung der Religionsgeschichte.
Religionswissenschaft und Moderne, München: C. H. Beck, 1997.
5

In den romanischen Sprachen gilt, wenn überhaupt, der Begriff
sciences (scienze...) nur im Plural als akzeptabel; anders in
Nordeuropa mit stärkerem Hang zur (oft idealistischen) Synthese.
Dass die 1977 gegründete schweizerische Fachgesellschaft
offiziell den Namen Société suisse de Science des religions trägt,
zeigt, wes Geistes Kind die Gründerväter waren!
6

Manche Autoren ziehen heute, zumal in Anbetracht neuerer
semantischer Verengungen, der science den Begriff study of
religions vor. Im Englischen am weitesten verbreitet ist die
Bezeichnung religious studies, was freilich (wie sciences religieuses
u. ä.) semantisch und epistemologisch auf Abwege führen kann.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n°1, avril 2010

6

Im Folgenden wird der Terminus „Religionswissenschaft"

als disziplinärer Oberbegriff für die
wissenschaftliche Erforschung des Gegenstands „Religion"
(Sg.) bzw. verschiedener, als „Religionen" (PI.) oder
„religiöse Traditionen" klassifizierter, sozio-kulturell
verfasster Symbolsysteme verwendet. Damit soll
zum einen dem Umstand Rechnung getragen werden,

dass mit dem Einbezug sozialwissenschaftlicher

Zugänge und Methoden sowie der Ausweitung
des Forschungsgegenstands auf religiöse
Gegenwartsphänomene im Laufe des 20. Jahrhunderts der
Begriff der „Religionsgeschichte" nicht mehr
ausreicht, um die Breite des Fachs angemessen zu
repräsentieren. Zum anderen soll mit dem Singular
gegenüber diversen konkurrierenden Deutungsansprüchen

verschiedener Nachbardisziplinen die epi-
stemologisch begründete Einheit einer universitären
Disziplin betont werden. Der Plural „Religionswissenschaften"

wird im Deutschen von Fachvertretern
nicht verwendet (man wünschte sich deshalb, dass
er gelegentlich auch aus der Nomenklatur des
Schweizerischen Nationalfonds gestrichen werden
möge). Nicht jeder Religionssoziologie ist auch ein
Religionswissenschaftler, und umgekehrt ist
Religionssoziologie nicht einfach eine Teildisziplin der
Religionswissenschaft (s. u. Abschnitt 5).

2. Disziplinäre Reichweite
Religionswissenschaft hat sich in Westeuropa als
akademische Disziplin seit dem ausgehenden 19.

Jahrhundert in unterschiedlichen Kontexten etabliert:
an Philosophisch-historischen Fakultäten v. a. in der
Nachbarschaft von Klassischen Altertumswissenschaften

und Orientalistik (Indologie, Islamwissenschaft,

Sinologie usw.); an Theologischen Fakultäten
entweder (evangelisch) als „Allgemeine
Religionsgeschichte" oder so genannte „Religionsphänome-
nologie" oder (römisch-katholisch) meist im Rahmen
der so genannten „Fundamentaltheologie" (Theologie

der Religionen) oder in Verbindung mit der
Missionswissenschaft. Je nach curriculärer Einbettung
und institutioneller Ausrichtung standen lange Zeit
die altorientalische, griechische und römische
Religionsgeschichte (als Kontexte der biblischen,
jüdischen und christlichen Tradition), so genannte
„Weltreligionen" (neben Judentum und Islam namentlich
Buddhismus und Hinduismus)7 oder aber „primitive"
Stammesreligionen (in Afrika, Ozeanien, Sibirien...)
im Vordergrund von Forschung und Lehre. Versuche,

mit Hilfe der „Religionsphänomenologie" einen
allen Kulturen gemeinsamen (meist anthropologisch
oder theologisch bestimmten) religiösen .Kern' und

Vgl. Tomoko Masuzawa, The Invention of World Religions. Or,
How European Universalism Was Preserved in the Language of
Pluralism, Chicago: University of Chicago Press, 2005.

Religion etwa als Grundanlage eines homo religio-
sus zu bestimmen, sind zumindest im geistes- und
sozialwissenschaftlichen Bereich gescheitert.8 Wenn
sie heute in naturwissenschaftliches Gewand
drapiert (v. a. Genetik und Neurobiologie) zuweilen
wiederkehren, wird man dies vor allem als
Neuformatierung des aktuellen Religionsdiskurses und
szientistische Variante der viel beschworenen
„Wiederkehr des Religiösen" verstehen können.

Sozialwissenschaftliche Forschungen und Theorien
zum Gegenstand Religion gehen ebenfalls ins
ausgehende 19. Jahrhundert zurück und haben viel zur
Etablierung bzw. Entwicklung der jeweiligen Disziplinen

im 20. Jahrhundert beigetragen (z. B. Soziologie:

Emile Dürkheim, Max Weber; Psychologie:
Sigmund Freud; Ethnologie: Bronislaw Malinowski, Clifford

Geertz...). Von Ausnahmen abgesehen,
behinderten allerdings die institutionell bedingten
Disziplinengrenzen lange Zeit die produktive Verarbeitung
der einschlägigen Erkenntnisse durch die von ihren
Ursprüngen her klar geisteswissenschaftlich orientierte

Religionswissenschaft. Erst die tief greifenden
gesellschaftlichen Transformationsprozesse nach
dem 2. Weltkrieg, die in der Regel mit den Stichworten

Säkularisierung, Privatisierung und Pluralisie-
rung von Religion zusammengefasst werden, sollten
hier einen Umschwung bewirken. Sie führten in

Westeuropa zu einer deutlichen Relativierung
traditionell vertretener Religionstraditionen und mehr
noch der Deutungsansprüche ihrer Institutionen und
forderten Erklärungen, die den zunehmenden
Einbezug der Sozialwissenschaften, damit aber auch
die Erweiterung des herkömmliche Fachverständnis
unabdingbar machten.

3. Religionswissenschaft an Schweizer
Universitäten; Gründungsgeschichten
Die Anfänge der Schweizer Religionswissenschaft
an der Universität Genf scheinen auf den ersten
Blick im Widerspruch zum eben Gesagten zu
stehen: In der Tat wurde hier schon 1873 an der Faculté

des Lettres (darin der Section des Sciences sociales!)

der weltweit erste Lehrstuhl für Religionswissenschaft

eingerichtet und mit dem Philosophen
Théophile Droz besetzt. In der Umschreibung Histoire

des religions et étude des systèmes sociaux spiegelt

sich geradezu programmatisch - und nota bene
mehr als zwei Jahrzehnte vor dem Erscheinen der
Durkheim'schen Klassiker - die Absicht einer
doppelten Ausrichtung an der Empirie. Dass dies freilich

g
Fritz Stolz (Hg.), Homo naturaliter religiosus: Gehört Religion

notwendig zum Mensch-Sein? (Studia Religiosa Helvetica 3),
Bern: P. Lang, 1997; Axel Michaels, Daria Pezzoli-Olgiati & Fritz
Stolz (Hg.), Noch eine Chance für die Religionsphänomenologie?
(Studia Religiosa Helvetica 6/7), Bern: P. Lang, 2001.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

nicht unbestritten war, zeigt die von Philippe Bor-
geaud9 meisterhaft nachgezeichnete, wechselhafte
Geschichte eines Lehrstuhls mit offenbar recht
elastischer Zuständigkeit: 1928-65 lehrte man „Psychologie

religieuse et histoire des religions" an der
Faculté autonome de théologie protestante; mit der
theologischen Verankerung ging also eine
Akzentverschiebung vom Sozialen zur Psyche des
Individuums einher. 1965 wanderte das Fach als „Histoire
des religions antiques et disciplines auxiliaires des
sciences de l'antiquité" an die Faculté des Lettres
zurück. Hier hat es sich, wenig überraschend, ganz
auf die Erforschung der mediterranen Religionsgeschichte

ausgerichtet, den Status einer Hilfswissenschaft

freilich längst hinter sich gelassen (1965-87
Jean Rudhardt; seit 1988 Philippe Borgeaud).10

Dass es an den anderen Schweizer Universitäten -
in den 1870er Jahren noch allesamt protestantischen

Zuschnitts - zu keiner vergleichbaren
Lehrstuhlgründung kam, lag nicht am fehlenden Interesse

am Gegenstand, vielmehr daran, dass man
davon ausging, die Aufgabe im Rahmen der bereits
etablierten Fächerdeputate erfüllen zu können. Den
oben skizzierten Akzentsetzungen entsprechend
waren es entweder an Philosophisch-historischen
Fakultäten lehrende Fachvertreter der Klassischen
Philologie und orientalistischer Disziplinen oder
Fachvertreter der Theologie (meist Alttestamentier
mit einem Flair für die altorientalische Religionsgeschichte),

die diese Aufgabe übernahmen. Da ihre
primäre akademische Sozialisation stets in einem
anderen Fach stattgefunden hatte, überrascht es
nicht, dass diese .Religionswissenschaftler im
Nebenamt' bei allen Verdiensten um die Sache wenig
zur Entwicklung der Religionswissenschaft als
eigenständiger Disziplin beitrugen.

Ein Potenzial für eine entsprechende Innovation
hätte die erst 1889 gegründete Universität im
katholischen Fribourg bieten können. Dass gerade hier,
nicht an den etablierten Universitäten die zweite
genuin religionswissenschaftliche Professur „für
indische Literaturgeschichte und vergleichende
Religionswissenschaft" eingerichtet und mit dem in Freiburg

i. Br. habilitierten Indologen und Priester
Edmund Hardy (1852-1904) besetzt wurde, ist
wissenssoziologisch betrachtet durchaus plausibel11, blieb

Philippe Borgeaud, L'histoire des religions à Genève, origines et
métamorphoses, in: Asdiwal. Revue genevoise d'anthropologie et
d'histoire des religions 1 (2006) 13-22 ; vgl. dazu auch seinen
Beitrag im vorliegenden Heft.

Vgl. http://www.unige.ch/lettres/antic/HR/index.html.

Vgl. Ulrich Vollmer, Religionswissenschaft als akademische
Disziplin im Kontext katholisch-theologischer Fakultäten, in: J.
Court & M. Klöcker (Hg.), Wege und Welten der Religionen.
Forschungen und Vermittlungen (FS Udo Tworuschka), Frankfurt

7

aber leider nur eine Episode. Hardy verliess die
Universität Fribourg schon 1897 im Gefolge einer
hochschulpolitischen Kontroverse, deren Hauptgegenstand

- neben menschlichen Kleinlichkeiten provinziellen

Zuschnitts - unterschiedliche Vorstellungen
über die Selbstorganisation und den Stellenwert von
Katholizität, Theologie und Dominikanerorden für die
junge Universität waren.12 Hardys Stelle wurde nicht
mehr besetzt.

So blieb es jahrzehntelang bei der einzigen genuin
religionswissenschaftlichen Professur in Genf.
Religionsgeschichtliche Lehrangebote bestanden freilich,

wie erwähnt, an allen grösseren Universitäten.
An der Universität Zürich gab es Vorlesungen zur
Religionsgeschichte seit deren Gründung 1833 und
war „Allgemeine Religionsgeschichte" seit 1860 fester

Bestandteil der an der (evangelisch-reformierten)
Theologischen Fakultät vermittelten Ausbildung
angehender Pfarrer.13 Das Lehrpensum wurde
pragmatisch nach Interesse und Begabung von
Bibelwissenschaftlern oder (seltener) Fachvertretern der
Systematischen Theologie vertreten. Die primär
kulturgeschichtliche Ausrichtung des Fachs lag im liberalen

Zürich auf der Hand, weshalb die Philosophische
Fakultät es denn bald einmal als sog. „fakultätseigenes"

Nebenfach anerkannte. Erst 1980 wurde für die
„Allgemeine Religionsgeschichte" ein eigener Lehrstuhl

eingerichtet und mit dem Alttestamentler Fritz
Stolz (einem Ehemaligen der Fakultät) besetzt - ein
Vorgang, der im Rückblick eine kluge Balance von
wissenschaftlicher Reputation, persönlichen
Beziehungen und planerischer Weitsicht erkennen lässt.
Stolz, der über lange Jahre auch als Vorsteher des
Theologischen(l) Seminars wirkte, hat bis zu seinem
frühen Tod (2001) viel zur Ausstrahlung und theoretischen

Festigung der Religionswissenschaft im
deutschen Sprachraum beigetragen.14

am Main: Lembeck, 2009, 647-653. Ich danke Oliver Krüger
(Fribourg) für den Hinweis auf diese Studie.
12

Wichtigste Quelle (aus der Sicht nur einer Partei) ist die
Denkschrift der aus dem Verbände der Universität Freiburg in der
Schweiz ausscheidenden reichsdeutschen Professoren,
München: Akademischer Verlag, 1898, erwidert durch die Direktion
des Oeffentlichen Unterrichts (Hg.), Die Universität Freiburg in der
Schweiz und ihre Kritiker. Antwort auf die Denkschrift der acht
aus dem Verbände der Universität ausgeschiedenen Professoren,
Freiburg (Schweiz): Universitätsbuchhandlung und St. Paulusdruckerei,

1898.
13

Fritz Stolz, Der Gott der Theologie und die Götter der
Religionswissenschaft, in: ders., Religion und Rekonstruktion. Ausgewählte

Aufsätze, hg. von Katharina Frank, Anna-Katharina
Höpflinger, Margaret Jaques, Daria Pezzoli-Olgiati und Annette
Schellenberg, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2004, 287-304.
14

Vgl. Daria Pezzoli-Olgiati, Religion, Reconstruction, Comparison.

From the Work of Fritz Stolz, in: Religious Study Review 30
(2004) 123-127.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

8

An der Universität Lausanne, wo religionsgeschichtliche

Lehrveranstaltungen 1895 erstmals im

Programm erscheinen, nahm eine eigenständige
Religionswissenschaft 1976 vorerst an der (protestantischen)

Theologischen Fakultät als Sciences religieuses

Gestalt an. Das Label ist theoretisch problematisch,

zu Carl-Albert Keller (1920-2008), dem ersten
Lehrstuhlinhaber (bis 1987), passte er genau: Auch
Keller war von Hause aus Alttestamentier, dessen
Vorliebe der so genannten „Weisheit" galt, welche
Vergleiche mit altorientalischen Texten ebenso
nahelegt wie mit der Sprichwörterkultur aller Völker. Im
Laufe seiner Lehrtätigkeit entwickelte sich er zum
Spezialisten für indische Religionen, deren
Erforschung er nicht nur als akademische Aufgabe,
sondern more theologorum zugleich auch als spirituelle
Herausforderung verstand. In der schweizerischen
Fachgeschichte steht Keller für eine Form der Reli-
gionsphänomenologie, die heute sehr kritisch beurteilt

wird, in den 1960er und 1970er Jahren aber
eine eigentliche Hochkonjunktur erlebte und -
institutionell betrachtet - an der Lausanner Fakultät
damals am richtigen Platz war.

Es ist an dieser Stelle nicht möglich, die Entwicklung
der Religionswissenschaft an allen Schweizer
Universitäten im Detail nachzuzeichnen. Im Überblick ist
deutlich erkennbar, wie sehr an jedem Standort die
lokalen Verhältnisse dominierten: An der Universität
Basel war „Vergleichende Religionswissenschaft" als
Nebenfach bis vor wenigen Jahren fest in der Hand
der Philosophischen Fakultät, die dafür freilich nie
eine eigene Professur vorsehen wollte, vielmehr auf
Koryphäen der Klassischen Altertumswissenschaften

(wie Karl Meuli und Fritz Graf), der Ägyptologie
(wie Erik Hornung), anderer vorwiegend
philologisch-historisch ausgerichteter Fächer oder aber der
Ethnologie bzw. Kulturanthropologie setzte. Die
Theologische Fakultät kooperierte, nebst den
historischen Disziplinen mit einer Professur, die in erster
Linie mit Missionsgeschichte bzw. Missionswissenschaft

befasst war. An der Universität Bern wurde
das Fach Religionsgeschichte seit den 1960er Jahren

an der (evangelisch-reformierten) Theologischen
Fakultät gelehrt, bis 1991 aber nur mit einem
Extraordinariat dotiert. In Luzern bestand an der
Theologischen Fakultät seit 1983/84 eine stark durch die
Missionsgesellschaft Bethlehem (Immensee) und
das kirchliche Umfeld geprägte Professur (Otto Bi-

schofberger). Und auch in Fribourg war es zu einer
erneuten Beschäftigung mit Religionswissenschaft
zunächst in Zusammenhang mit der Missionstheologie

gekommen, für welche seit 1944 an der
Theologischen Fakultät ein von Professoren des
Dominikaner-Ordens (Jean de Ménasche, Jacques Michels,
seit 1971 Richard Friedli) geleitetes Institut bestand.

Gibt es einen gemeinsamen Nenner, der Alpthilolo-
logie und Missionstheologie, Ägyptologie und
interreligiösen Dialog verbinden könnte? Es fällt nicht
leicht, mit den hier nur grob skizzierten, so
unterschiedlichen institutionellen Zuordnungen und der
noch viel breiteren Streuung theoretischer Prämissen

und thematischer Interessen der haupt- und
nebenamtlich wirkenden Fachvertreter die Vorstellung

einer kohärenten akademischen Disziplin,
geschweige denn die einer religionswissenschaftlichen
Fachidentität zu verbinden. Dass es Ende 1977 auf
Initiative des Berner Theologen Fritz Buri, des
Zürcher Altphilologen Walter Burkert, des Basler
Kulturanthropologen Peter Weidkuhn und des schon
genannten Richard Friedli zur Gründung einer gemeinsamen

Fachgesellschaft, der Schweizerischen
Gesellschaft für Religionswissenschaft, kommen konnte,

zeigt, dass damals das Interesse am gegenseitigen

Austausch und die Bereitschaft zur Kooperation
gegenüber Differenzen, die wissenschaftlich
betrachtet durchaus erheblich waren, deutlich überwo-

4. Die Konsolidierung der Religionswissenschaft
seit 1990

Ende der 1980er Jahre war die Religionswissenschaft

an allen Schweizer Universitäten ausser Basel,

Neuenburg und St. Gallen als eigenständige
Disziplin mit jeweils einer Professur etabliert. Einer
Professur an einer Faculté des Lettres standen fünf
Professuren an Theologischen Fakultäten gegenüber.

Wer heute das Verhältnis des Fachs zur Theologie

und deren Fachvertretern kritisch beurteilt,
sollte nicht vergessen, dass die Schweizer
Religionswissenschaft ihre heute unumstrittene Existenz
in der Schweizer Universitätslandschaft ganz
wesentlich der Initiative Theologischer Fakultäten
verdankt.16 Das folgende Jahrzehnt brachte -
wissenssoziologisch und systemtheoretisch wenig
überraschend - eine Phase der institutionellen Konsolidierung

und der (freilich erst embryonalen) Ausdifferenzierung.

Chronologisch betrachtet, setzte diese - ein
Jahrhundert nach dem Genfer Pionierschritt - wiederum

15
Die vorliegende Skizze konzentriert sich auf die Geschichte der

Religionswissenschaft als eigenständigem Fach an Schweizer
Universitäten. Sie soll gelegentlich um eine kleine Geschichte der
Fachgesellschaft ergänzt werden.
16

Dass hinter diesen Initiativen nicht nur uneigennützige Interessen

standen, ist ebenso selbstverständlich wie die Tatsache, dass
sich mit unterschiedlichen Interessen an den verschiedenen
Standorten auch sehr unterschiedliche Erwartungen an das neue
Fach verbanden.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

in der Westschweiz ein: Jacques Waardenburg17,
Kellers Nachfolger in Lausanne und unter den
Schweizer Lehrstuhlinhabern wohl der erste mit
einer vollumfänglichen Ausbildung im Fach
Religionswissenschaft, begründete 1990 gemeinsam mit
den Indologen Johannes Bronkhorst und Maya Burger,

dem Altphilologen Claude Calame, dem
Religionssoziologen Roland Campiche und dem
Sozialanthropologen Mondher Kilani das „Département
interfacultaire d'histoire et de sciences des religions"
(DIHSR).18 An der Universität Bern wurde im folgenden

Jahr, gleichzeitig mit der Einrichtung der ersten
eigenen Professur für Religionswissenschaft, ebenfalls

ein interfakultäres Institut gegründet, dem bis
1996 der Indologe Axel Michaels, danach die Religi-
onswissenschaftlerin, Mongolistin und Tibetologin
Karénina Kollmar-Paulenz vorstand. Mit diesen bifa-
kultären Initiativen wurde jeweils ein deutliches
Zeichen gesetzt, dass die Religionswissenschaft
keinesfalls nur als Domäne der Theologie betrachtet
werden könne, sondern auf die Zusammenarbeit mit
geistes- und sozialwissenschaftlichen Fächern der
Nachbarfakultät angewiesen sei. Die Anschlussfrage,

ob sie selbst mit ihrem Fachverständnis vielleicht
sogar besser an einer Philosophischen Fakultät
zuhause wäre, liess nicht lange auf sich warten und
hat an den Schweizer Universitäten recht
unterschiedliche Antworten gefunden. Wie diese im
einzelnen ausfielen, war zum einen durch personelle
Konstellationen bedingt, zum anderen dadurch, dass
konkurrierende Deutungsansprüche, namentlich in

Bezug auf das Verhältnis von Religionswissenschaft
und Theologie, von den Beteiligten nicht überall
gleich verhandelt wurden. Auf einen einfachen Nenner

gebracht wird man sagen können, dass dort, wo
eine Theologische Fakultät der Religionswissenschaft

Raum für eine eigenständige und
eigenverantwortete Entwicklung zu geben bereit war, weniger
Anlass zu Konflikten bestand; wogegen dort, wo sich
Fachvertreter der Religionswissenschaft theologischer

Bevormundung oder Vereinnahmung ausgesetzt

sahen oder wähnten, es über kurz oder lang zu
Konflikten kommen musste und in der Tat gekommen

ist.

Wie sehr dabei persönliche und institutionelle Faktoren

zusammenspielen konnten, ist nirgends so klar

Vgl. Jacques Waardenburg, Classical Approaches to the Study
of Religion. Aims, Methods and Theories of Research. Introduction

and Anthology (Religion and Reason, 3), The Hague: Mouton,
1973; ppb Berlin - New York: W. de Gruyter, 1999; ders., Religionen

und Religion. Systematische Einführung in die Religionswissenschaft

(Sammlung Göschen, 2228), Berlin: W. de Gruyter,
1986; frz. Des dieux qui se rapprochent. Introduction systémati-
gue à la Science des religions (Religions en perspective, 7),
Genève: Labor et Fides, 1993.
18

Vgl. http://www.unil.ch/dihsr.

9

ersichtlich wie am Beispiel der Universität Fribourg.
Wie oben erwähnt, hatte sich die Religionswissenschaft

hier aus der Missionswissenschaft entwickelt.
Richard Friedli, seit 1971 Inhaber des Lehrstuhls für
Missiologie und Religionswissenschaft, hatte zuvor
als Dozent und Studentenpfarrer in Zaïre und Ruanda

gewirkt und vertrat in Bezug auf die Religionswissenschaft

stets ein sehr erfahrungs- und anwen-
dungsbezogenes Fachverständnis. Als der engagierte

Dominikaner anfangs der 1990er Jahre eine private

Beziehung offenlegte, hatte dies nicht nur den
Ausschluss aus dem Orden, sondern auch den Entzug

der missio canonica durch den Generalmagister
bzw. die katholische Unterrichtskongregation zur
Folge. Friedli wurde deshalb 1992 an die Philosophische

Fakultät transferiert, sein Lehrstuhl von mis-
siologischen Fragestellungen entkoppelt und ganz
auf aktuelle gesellschaftliche Themen (Konflikt- und
Friedensforschung, Globalisierung, Migration...) und
Sozialwissenschaften ausgerichtet. Man kann mit
Fug und Recht feststellen, dass dank Friediis
ausserordentlichem Engagement das Fach an der
Universität Fribourg in der neuen Konstellation an der
Philosophischen Fakultät erst recht aufblühte, bot es
doch an einer Universität, an der religiöse Akteure
und religiöse Traditionen seit der Gründung einen
etwas anderen Status haben als anderswo, eine
klare Alternative für ein zwar religionsaffines, aber
von religiöser Bevormundung freies Studium der
Religionen. Friediis früherer Mitarbeiter Anand Nay-
ak, der 1994 die Leitung des Instituts an der
Theologischen Fakultät übernahm, vertrat dort bis zu
seinem Tod (2009) eine eher religionsphänomenolo-
gisch orientierte Religionswissenschaft. Die durch
persönliche Umstände entstandene Doppelstruktur
ist 2009 institutionell gefestigt worden, freilich mit
einer wichtigen Akzentverschiebung: Die
Religionswissenschaft im eigentlichen Sinne besetzt nun an
der Philosophischen Fakultät einen Lehrstuhl am
„Studienbereich für Gesellschafts-, Kultur- und
Religionswissenschaften" (seit 2007 Oliver Krüger)19; an
der Theologischen Fakultät ist im Rahmen des neu
gegründeten „Instituts für das Studium der Religionen

und den interreligiösen Dialog"20 eine eindeutig
theologisch qualifizierte Professur für „Vergleichende
Religionsgeschichte (sie) und interreligiösen Dialog"
eingerichtet worden.

Beispiele dafür, wie unterschiedlich Konsolidierungsund
Konfliktkarrieren verlaufen können, liefern die

Universitäten Bern und Lausanne: In Bern wurde
kurz nach der oben erwähnten Gründung des bifa-
kultären Instituts der an der Theologischen Fakultät

19
Vgl. http://www.unifr.ch/sr/de/home.php.

20
Vgl. http://www.unifr.ch/theo/theo1352de.htm.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n°1, avril 2010

10

bestehende Nebenfachstudiengang „Allgemeine und

vergleichende Religionsgeschichte" aufgehoben und
stattdessen an der Philosophisch-historischen Fakultät

ein Lizentiatsstudiengang „Religionswissenschaft"

geschaffen, für den 2005 auch eine zweite
Professur eingerichtet und mit dem Religionswissenschaftler

Jens Schlieter besetzt wurde. 2006 kam
es zur Überführung des zuvor bifakultären Instituts
an die Philosophisch-historische Fakultät.21 Im

Gegenzug richtete die Theologische Fakultät einen
eigenen, neuen Studiengang „Religious Studies" ein,
der (ähnlich wie die Freiburger theologische Professur)

auch Fragen des interreligiösen Dialogs
bearbeiten soll. Damit ist auch hier ausdifferenziert,
was nur schwer unter demselben Dach vereinigt
sein konnte; dem Vernehmen nach kommt dies der
Kooperation eher zugute.
Anders an der Universität Lausanne, wo die Theologische

Fakultät 2002 eine eigene Abteilung (section)
für Religionswissenschaft einrichtete, der neben der
(seit 1995 als Nachfolgerin von Waardenburg
wirkenden) Fachvertreterin Maya Burger eine bereits
bestehende, von einem Theologen versehene
Professur für Religionspsychologie (Pierre-Yves
Brandt), eine neu besetzte Professur für
Religionssoziologie (Jörg Stolz)22, 2005 dann eine zweite
religionswissenschaftliche Professur mit Schwerpunkt

auf marginalen Traditionen (Silvia Mancini)
und eine neu errichtete Professur für Jüdische
Geschichte (Jacques Ehrenfreund) zugeordnet wurden.
Was auf den ersten Blick wie eine mögliche
Untergliederung eines sich ausdifferenzierenden Fachs
erscheint, ist de facto eher ein Konglomerat ohne
gemeinsame Fachidentität, wie sie das Département
interfacultaire d'histoire et de sciences des religions
(DIHSR) zu entwickeln bemüht gewesen war. Dass
die Theologische Fakultät sich 2005 zur „Faculté de
théologie et de sciences des religions" umbenannte,
musste in der Faculté des Lettres und im DIHSR zu
Irritationen führen. Hinter dem Doppelnamen der
Fakultät stehen nicht etwa zwei gleichberechtigte
Partner; vielmehr haben fachfremde Umstände, v. a.
der Zwang zur Koordination der (protestantischen)
Theologischen Fakultäten der Westschweiz (Genf,
Lausanne, Neuenburg), Anlass zu diversen
Umstrukturierungen gegeben23, die stets von starken
internen Spannungen begleitet waren und in einem
beträchtlichen Masse auf dem Rücken des institutio-

21
Vgl. http://www.relwi.unibe.ch/index.html.

22
Stolz ist zugleich Leiter des 1999 auf Initiative von R. Campiche

eingerichteten Observatoire des religions en Suisse, eines für
die Schweizer Religionswissenschaft ausserordentlich wichtigen
und integrativen Zentrums für sozialwissenschaftliche
Religionsforschung.

23
Vgl. http://www.unil.ch/ftsr/page69764.html.

nell schwächeren Partners, eben der Religionswissenschaft,

ausgetragen wurden. Mit dem Auszug der
international renommierten Fachvertreterin Maya
Burger in die Philosophische Fakultät finden sich die
„Faculté de théologie et de sciences des religions"
und ihr „Collège de sciences des religions", das
jüngst die section auf der Ebene der Lehre abgelöst
hat 4, in der einigermassen paradoxen Lage, dass
(zumindest temporär) keine einzige ihrer Professuren

ein klassisch-religionswissenschaftliches Fachprofil

vertritt. Auf der Ebene der Forschung ist die
Fakultät nun in drei Einheiten gegliedert, deren Ta-
xonomie25, sieht man vom renommierten „Institut
romand de sciences bibliques" ab, den Eindruck
eines Ad hoc-Tribalismus erweckt („Religion, culture
et modernité", „Sciences sociales des religions
contemporaines"), der auf die etablierten Ordnungskriterien

der Religionswissenschaft offenbar verzichten
zu können meint. Trait de génie ou coup de folie?
Ob sich diese Neuordnung der Dinge bewähren wird
und es sich eine Universität leisten kann, das Orga-
non einer etablierten Disziplin eigenmächtig und
ohne Rücksicht auf die allgemeine Fachentwicklung
neu zu definieren, bleibt abzuwarten.

Geht es auch anders? Beispiele hierfür bieten die
Universitäten Luzern, Zürich und Basel. In Luzern
wurde die Religionswissenschaft schon 1993 bei der
Konstituierung der Universitären Hochschule
zusammen mit dem Philosophischen Institut der Fakultät

II (Geisteswissenschaften) zugeordnet. Mit der
Berufung des Religionswissenschaftlers Martin
Baumann (2001), der die sozialwissenschaftliche
Erforschung von Religion in Migrations- und
Diasporakontexten, nicht zuletzt auch vor Ort, favorisiert, ist
diese Zuordnung zur (2007 umbenannten) Kultur-
und sozialwissenschaftlichen Fakultät konsolidiert
worden. Um den Lehrstuhl ist erst ein Seminar26,
dann ein „Zentrum Religionsforschung" entstanden.27

Wie in Bern scheint sich hier die institutionelle
Entkopplung von Religionswissenschaft und Theologie

eher positiv auf die Zusammenarbeit der Fakultäten

auszuwirken.

In Zürich wurde 1999 ein Hauptfachstudiengang
„Religionswissenschaft" geschaffen, der eine enge
Zusammenarbeit mit der Philosophischen Fakultät
impliziert. Im Hinblick auf den Studiengang und das
sich weitende Fachprofil richtete man im Jahr darauf
eine Assistenzprofessur mit sozialwissenschaftlicher

24
Vgl. http://www.unil.ch/ftsr/page70282.html.

25
Vgl. das Organigramm http://www.unil.ch/ftsr/page70519.html.

26
Vgl. http://www.unilu.ch/deu/religionswissenschaftliches_semi-

nar_77060.html.
27

Vgl. http://www.unilu.ch/deu/zentrum_religionsforschung_1173
94.html.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

Ausrichtung ein und besetzte sie mit einem Soziologen

(Hubert Knoblauch). Dass der frühe Tod von
Fritz Stolz und daran anschliessende Vakanzen den
Studiengang nicht im Keim erstickt haben, ist der
guten Kooperation der beiden Fakultäten, dem
entschiedenen Willen der Theologischen Fakultät, die
Religionswissenschaft als von der Theologie distink-
te Wissenschaft fördern zu wollen, und dem grossen
Engagement von Nachwuchsforschenden zu
verdanken. 2003/04 wurde die Vakanzzeit durch die
Berufung des Schreibenden (als Nachfolger von
Stolz) und der Religionswissenschaftlerin Dorothea
Lüddeckens (als Nachfolgerin von Knoblauch)
beendet, weitere Unterstützung fand das Fach durch
eine SNF-Förderungsprofessur (Daria Pezzoli-Olgia-
ti). Mit der Gründung des Religionswissenschaftlichen

Seminars (2006)28 und der Einrichtung einer
zweiten Vollprofessur (mit sozialwissenschaftlicher
Ausrichtung, ab 2010) sind wichtige Etappen der
Konsolidierung erreicht.

Das jüngste Schweizer Ordinariat für Religionswissenschaft

ist 2006 an der (evangelisch-reformierten)
Theologischen Fakultät der Universität Basel eingerichtet

worden (Jürgen Mohn). Die Professur bildet
den Mittelpunkt eines bifakultären Departements,
dem neben der Religionswissenschaft auch das
Orientalische Seminar der Philosophisch-historischen

Fakultät und das Institut für Jüdische Studien
(mit je einer Professur an beiden Fakultäten)
angehören.29

Universitäre Konsolidierung bedeutet heutzutage
auch interuniversitäre Kooperation. Die Universitäten
Basel, Luzern und Zürich und das Observatoire des
religions en Suisse (Lausanne) kooperieren seit drei
Jahren im Rahmen eines von der Schweizerischen
Universitätskonferenz (SUK) geförderten „Zentrums
für Religion, Wirtschaft und Politik"30, das einen
gleichlautenden Masterstudiengang anbietet. Das
Zentrum wurde 2006-2009 vom Ethiker Reiner
Anselm, seit Januar 2010 wird es von der
Religionswissenschaftlerin Daria Pezzoli-Olgiati geleitet. Den
beiden anderen Partnern hat es je eine Assistenzprofessur

in Religionsökonomie (Peter Seele, Basel)
und Religionspolitologie (Antonius Liedhegener,
Luzern) eingetragen.

5. Quo vadis? Perspektiven
Unter dem Titel „Quo vadis, Schweizer
Religionswissenschaft?" lud das Berner Institut im Herbst
2007, also 30 Jahre nach der Gründung der
Schweizerischen Gesellschaft für Religionswissenschaft,
deren Mitglieder zu einer Standortbestimmung ein.

Vgl. http://www.religionswissenschaft.uzh.ch.
29

Vgl. http://deprel.unibas.ch/.
Vgl. http://www.zrwp.ch/.

11

Die folgenden Überlegungen erheben nicht den
Anspruch, die Frage beantworten, erst recht nicht, die
Berner Gespräche zu einer Synthese verbinden zu
wollen. Die Artikel der Kollegen in diesem Heft
formulieren Antworten aus der Sicht einzelner Standorte

und je eigener Forschungsperspektiven. Ich will
für meinen Teil einige persönliche Überlegungen zur
Zukunft unseres Fachs in der Schweizer
Universitätslandschaft skizzieren.

Der historische Rückblick hat gezeigt, wie sehr die
Entwicklung der Religionswissenschaft in der
Schweiz bis zum Ende des 20. Jahrhunderts durch
institutionelle Rahmenbedingungen geprägt wurden,
deren Wurzeln konfessionell bedingt sind. An allen
Standorten wurde die Fachentwicklung durch kontroverse

Debatten über das Verhältnis zur Theologie
begleitet. Dass die kultur- und sozialwissenschaftliche

Profilierung des Fachdiskurses in den letzten
Jahrzehnten auch zu wachsenden Spannungen
zwischen Religionswissenschaft und Theologie führen
musste, ist deshalb leicht zu verstehen. Diese
Spannungen sind nur teilweise epistemologisch-theoreti-
scher Natur; ebenso sehr sind sie durch den veränderten

gesellschaftlichen Kontext, Probleme der
Mittelverteilung und generelle Umbrüche in der Bestimmung

nicht nur der eigenen Fachidentität, sondern
auch derjenigen der Theologie und anderer
Nachbardisziplinen bedingt.

Ungeachtet unterschiedlicher institutioneller Einbindung

(in Theologischen oder Philosophischen Fakultäten)

und deutlicher als vor einer Generation
besteht heute unter den gegenwärtig an Schweizer
Universitäten aktiven Fachvertreterinnen und -Vertretern

Konsens in Bezug auf die primär kulturwissenschaftliche

Fundierung ihres Fachs: Religion wird als
sozio-kulturelles Artefakt und als Kommunikationssystem

erforscht, in dem Gesellschaften bzw.
bestimmte gesellschaftliche Akteure mittels bestimmter
Medien (Rituale, Bilder, Texte...) und Zeichen
Ansprüche auf sinnhafte Orientierung erheben, die sie
oft (aber keineswegs immer) durch Rekurs auf einen
(im einzelnen sehr unterschiedlich konzipierten)
Transzendenzbezug begründen. Methodisch bieten
sich damit Anknüpfungs- und Kooperationsmöglichkeiten

mit einer Vielzahl anderer Fächer: einerseits
nach wie vor mit den historisch und philologisch auf
bestimmte Kontinente, Regionen oder Traditionen
konzentrierten Disziplinen, andererseits mit
Sozialwissenschaften wie der Psychologie, der Soziologie31,

der Ethnologie (Sozial- oder Kulturanthropolo-

31
Eine im Rahmen der Schweizerischen Gesellschaft für Soziologie

(SGS) seit 1969 bestehende „Association suisse des
sociologues de la religion" (ASSOREL) wurde 2004 aufgelöst und in
ein (von Jörg Stolz geleitetes) Forschungskomitee überführt, dem
spezifisch religionssoziologisch interessierte Mitglieder der SGS
und der SGR angehören.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

12

gie) und ihrer eingeborenen Schwester, früher
Volkskunde, heute Populäre Kulturen genannt,
sowie neueren Disziplinen wie etwa der Politikwissenschaft,

den Medien- und Kommunikationswissenschaften,

jüngst auch den Kognitionswissenschaf-
ten. Einzelne der genannten Nachbarfächer kennen
im Übrigen seit langem Teildisziplinen, die sich speziell

mit Religion oder religiösen Aspekten ihres
Gegenstands befassen, so z. B. die Religionssoziologie
oder Religionsethnologie. Nicht immer hält der dortige

Wissensstand freilich mit dem der Religionswissenschaft

Schritt - und umgekehrt!

Diese vielfältigen Verknüpfungsmöglichkeiten tragen
zum Reiz der Religionswissenschaft bei, können ihr
aber auch zum Nachteil gereichen, wenn es (wie
dies jüngst der Rektor der Universität Basel anlässlich

der Jahrestagung 2009 der SGR ausdrückte)
darum geht, für das Fach eine unique selling proposition

zu formulieren.32 Was kann die Religionswissenschaft,

was andere nicht auch und u. U. besser
können? Wer die Religionswissenschaft (nur) als
Scharnierdisziplin versteht, die Kenntnisse und
Kompetenzen unterschiedlichster Fächer und ganzer
Fächergruppen zu verknüpfen und zu synthetisieren
habe, wer sie gar zur „Theorienschmiede der
Kulturwissenschaften" schlechthin stilisieren will, bürdet ihr
mit hoher Wahrscheinlichkeit viel zu viel an
Erwartungen auf, denen sie - zumal mit den ihr derzeit zur
Verfügung stehenden personellen Ressourcen -
kaum sinnvoll wird entsprechen können. So sehr
man sich angesichts der zunehmenden Zersplitterung

des akademischen Wissens gelegentlich
Universalgelehrte Humboldt'schen Zuschnitts
zurückwünschen möchte: deren Zeit ist vorbei, und für
Universaldilettanten an der Universität kein Platz. Ebenso

wenig dürfen Religionswissenschaftliche Institute
zu Auskunftsbüros für den kurzatmigen Tagesjournalismus

verkommen, der nicht mehr bereit oder
nicht mehr in der Lage ist, das Metier des
Recherchierens selbst zu pflegen.

Die seit einigen Jahren viel beschworene „Wiederkehr

der Religion" (gleichgültig, ob die Diagnose
zutrifft bzw. wie auch immer sie zu präzisieren ist)
bringt für die Gesellschaft einen erhöhten Erklä-

rungs- und Verständigungsbedarf bezüglich dessen,
was sie (unabhängig von jeder gelehrten Definition)
immer schon als Religion thematisiert und für welche
sie im Rahmen ihrer Ordnungen (des Wissens und
der Bildung, des Rechts und der Ethik) Regeln
formuliert. Die pluralistische Gesellschaft hat ein
Interesse daran, sich dabei - sowohl für die Erklärung
als auch für die Normsetzung - nicht nur auf Selbst-

32
Wer den Menschen und Gelehrten Antonio Loprieno kennt,

darf annehmen, dass die pragmatische Formulierung auch mit
einer Prise Ironie gesalzen war.

deklarationen religiöser Experten verlassen zu müssen,

sondern auf möglichst neutrale, eben
wissenschaftliche Grundlagen zurückgreifen zu können.33

Keine andere der oben genannten Wissenschaften -
auch und erst recht nicht die Theologie - bearbeitet
Religion und Religionen zugleich als zentralen
Fokus und in der nötigen, traditionsübergreifenden
Breite: Dies ist m. E. nach wie vor der Hauptgrund,
warum die moderne Universität die Religionswissenschaft

braucht. Die Religionswissenschaft ihrerseits
bedarf, um ihre Aufgabe sinnvoll erfüllen zu können,
einer noch besseren Institutionalisierung, die mit
einer sinnvollen Ausdifferenzierung in unterschiedliche

Teildisziplinen mit entsprechenden Kompetenzprofilen

einhergehen sollte.

Unter Forschenden wie Studierenden lässt sich derzeit

ein wachsendes Interesse an der empirischen
Erforschung von Fragen „religiöser Gegenwartskultur"

beobachten. Dieses Interesse ist ebenso
verständlich wie legitim. In der Schweiz ist es jüngst
durch das Nationale Forschungsprogramm 58
„Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft"
beträchtlich befördert worden. Freilich sollten Planende
und Fördernde - und nicht zuletzt die Forschenden
selbst - die Konjunktur sozialwissenschaftlicher
Religionsforschung nicht vorschnell in einen falschen
Gegensatz zur historischen und systematisch-theoretischen

Grundlagenforschung bringen. Andernfalls
bestünde das Risiko, dass nur erforscht wird, was
aktuelle, massenmedial verstärkte Diskurse nach
Massgabe kurzfristiger, meist primär ökonomischer
und politischer Gesichtspunkte immer gerade als
„Religion" herbeireden. Eine Kulturwissenschaft wie
die Religionswissenschaft steht in der Pflicht, solch
reduktionistischer Provinzialisierung und Funktiona-
lisierung des Denkens und der Wissenschaft zu
widerstehen und den Blick für die Vielfalt religiöser
Vorstellungen und Praktiken (a) in Geschichte und

Gegenwart und (b) weit über den okzidentalen Horizont

hinaus offen zu halten.34 -

33
Vgl. Martin Baumann & Jörg Stolz (Hg.), Eine Schweiz - viele

Religionen. Risiken und Chancen des Zusammenlebens, Bielefeld:

transcript, 2007; frz. La nouvelle Suisse religieuse. Risques
et chances de sa diversité, Genève: Labor et Fides, 2009.
Nota bene: Die Religionswissenschaft setzt nicht die Norm, kann
aber wissenschaftlich verantwortete Grundlagen dafür liefern. Ein
Feld, in dem diese Problematik gegenwärtig besonders kontrovers

diskutiert wird, ist der Religionsunterricht an der öffentlichen
Schule.
34

Den Kollegen Martin Baumann, Philippe Bornet, Oliver Krüger,
Jürgen Mohn und Jens Schlieter danke ich für verschiedene
Einzelhinweise. Für die hier vertretenen Positionen bin ich allein
verantwortlich.


	Religionswissenschaft in der Schweiz : Geschichte und aktuelle Perspektiven

