
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 34 (2008)

Heft: 2

Artikel: Die Wissenschaft und die Angst vor den Medien

Autor: Weingarten, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 2, August 2008 APU-Bulletin n° 2, août 2008

3

Die Wissenschaft und die Angst vor den Medien

Rüdiger Weingarten

Die wissenschaftliche Kommunikation unterliegt in
all ihren Gebieten - innerwissenschaftlich, im
Kontakt mit anderen gesellschaftlichen Bereichen
und auch in der wissenschaftlichen Lehre - einer
schnell fortschreitenden Mediatisierung. Was auf
der einen Seite als Nachweis der Modernität
angesehen wird, weckt auf der anderen Seite die
Sorge, mit den Medien könnten sich Oberflächlichkeit,

Täuschung und Pseudowissen breitmachen;
dem schönen Schein werde der wissenschaftliche
Anspruch geopfert. In der alltäglichen Praxis des
Hochschullehrers zeigt sich das Problem in der
aus Wikipedia oder hausarbeiten.de zusammenkopierten

Examensarbeit oder in dem blinkenden
PowerPoint-Referat, das keiner Rückfrage standhält.

Auch unterscheiden wir bei den Kollegen
gelegentlich zwischen dem auf Effekte bedachten
PowerPoint-Professor und (zumindest in der
Mathematik oder der Physik) dem einzig echten
Professor, dem Kreideprofessor, der „auf der
Bühne" im Dialog mit dem Auditorium sein
komplexes Gedankengebäude entwickelt. Auf der
anderen Seite stellt sich aber doch die Frage, an
Welchen Stellen die neuen Medien einen Gewinn
für die Hochschullehre erbringen können oder wo
sie vielleicht sogar unverzichtbar sind. Damit ist
has Thema dieses Beitrags umrissen und ich gebe
zunächst einen kurzen Überblick über die Darstel-
'ung.

Die Kritik an den Medien ist so alt wie die Medien
selbst. Dabei zeigt sich auf der einen Seite, dass
bestimmte Bedenken nur sehr schwer ausgeräumt
Werden können, weshalb wir sie ernst nehmen
sollten, dass sie aber auf der anderen Seite die
stetige Fortentwicklung der Medien auch nicht
aufhalten können, weshalb wir die Kritik selbst
wiederum kritisch überprüfen sollten. Offensichtlich
Füssen - auch in der Wissenschaft und in der
Hochschullehre - die Medien und die Kritik an
'hhen immer zusammen bedacht werden. Ich

föchte in diesem Beitrag zunächst kurz an einige
Traditionen der Medienkritik erinnern, Traditionen,
hie von den Anfängen der Medienentwicklung bis
Zur heutigen Diskussion um den Einsatz von
Medien in der wissenschaftlichen Lehre reichen.
Aus der Beobachtung, dass die Kernaussagen der
Medienkritik bei fortschreitender Mediatisierung im
Kern gleich geblieben sind, sollte dann nicht gefol-
9ert werden, dass sie wegen notorischer Rück-
Wärtsgewandtheit verworfen werden müssen. Auch

sollte nicht, wie bei manchen Medienkritikern
beliebt, ein goldenes - und das heisst immer
vergangenes - Zeitalter der Unmittelbarkeit beschworen

werden. Vielmehr soll das Rationalisierungspotential

dieser Kritik herausgearbeitet werden.

Diesen Diskussionslinien möchte ich dann den
Gedanken gegenüberstellen, dass die Entwicklung
des Wissens und der Wissenschaften untrennbar
mit der Entwicklung ihrer Medien verbunden sind.
Auch wenn es keine einfache Kausalbeziehung
zwischen einem bestimmten Wissenstyp oder
Wissenschaftstyp und einem Medium gibt, kann
aus der Distanz heraus doch festgestellt werden,
dass bestimmte Formen von Wissen und Wissenschaft

erst mit bestimmten Medien entstanden
sind. Dieser Zusammenhang muss bedacht werden,

indem die mediale Verfasstheit des Wissens
zum Gegenstand der Wissensvermittlung wird.

Die neuen Medien bringen im Kern die gleichen
Probleme wie die alten Medien mit sich; das
medial vermittelte Wissen muss immer wieder
gegen die Erstarrung in Formelhaftigkeit, die
Verwechslung von Darstellung und Dargestelltem und
insbesondere gegen die Täuschung verteidigt
werden. Aber, und das zeigt eben auch ein Blick in

die Geschichte, die Medienentwicklung bietet doch
auch ganz neue Möglichkeiten des Wissens und
der Wissensvermittlung.

1. Traditionen der Medienkritik

Als ein frühes Beispiel der Medienkritik kann die
alttestamentarische Geschichte des Tanzes um
das Goldene Kalb angesehen werden. Während
Moses im unmittelbaren, also nicht medial vermittelten

Dialog mit Gott auf dem Berg Sinai die zehn
Gebote empfing, schufen sich die Israeliten ein
Abbild ihres Gottes, eben ein Medium. In einer
blutigen Orgie wird dieses Götzenbild nach Moses'
Rückkehr vernichtet. Der begleitende Kommentar
spricht dazu: Du sollst dir kein Bildnis noch irgendein

Gleichnis machen, weder von dem, was oben
im Himmel, noch von dem, was unten auf Erden,
noch von dem, was im Wasser unter der Erde ist:
Bete sie nicht an und diene ihnen nicht! (2. Mose
20,2-5) Wir sehen hier den Gegensatz zwischen
dem medialen Bedürfnis (hier in der Form der
Idolatrie) der geistig und moralisch unreifen Masse
des Volkes in der Niederung auf der einen Seite
und auf der anderen Seite dem Einzelnen, der



VSH-Bulletin Nr. 2, August 2008 APU-Bulletin n° 2, août 2008

4

symbolisch auf die Höhe des Berges Sinai gesetzt
das unmittelbare Wort empfängt. Diese religiöse
Medienkritik lebt ungebrochen fort in den Bildverboten

des Judentums und des Islams; im
Christentum finden wir dagegen einen fortwährenden
Kampf zwischen Bildverehrung (Idolatrie) und
Bildersturm (Ikonoklasmus): in der Spaltung
zwischen byzantinischem und römischem Christentum,

später dann zwischen dem medienreichen
Katholizismus und dem medienasketischen
Protestantismus.

Drei Topoi der Medienkritik, die sich als Konstanten

in der weiteren Geistesgeschichte wiederfinden,

seien hier hervorgehoben: Die Idee der
Unmittelbarkeit, hier symbolisiert durch das
Gespräch zwischen Moses und Gott; die Bildkritik
gegenüber dem Medium der Sprache, dargestellt
als das Götzenbild gegenüber der Vermittlung der
zehn Gebote, und schliesslich das elitäre Konzept
in der Gegenüberstellung des Einzelnen auf dem
Berg gegenüber der Masse in der Niederung: Die
Medien im Allgemeinen und die Bilder im Besonderen

dienen dem Bedürfnis der Masse, während
die Elite auf das Bildmedium verzichtet und die
Sprache zum Ideal erhebt.

Unsere Medienkritik hat aber nicht nur orientalischreligiöse

Wurzeln, wir finden sie auch in der für
unser intellektuelles Selbstverständnis so wichtigen

griechischen Antike. In dem berühmten
Höhlengleichnis in der Politeia entwirft Piaton als
Gedankenspiel das Modell eines antiken Kinos,
das seine lebenslang gefesselten Insassen durch
einen raffinierten Ablauf nur die Schatten der
Dinge sehen lässt und nicht diese selber. Wohl
würden dann die Insassen die Schatten für die

Dinge selber halten und sich, wenn sie mit Zwang
aus ihren Kinositzen gerissen würden und ihnen
der Mechanismus vor Augen geführt würde oder
sie gar aus der Kinohöhle ans Tageslicht geführt
würden, diesem Anblick verweigern und wieder in

die Höhle flüchten wollen.

Die Verwechslung zwischen Darstellung - die
Schatten in der Höhle - und Dargestelltem - die
Welt ausserhalb der Höhle ist ein Kritikpunkt, der
offensichtlich auch in dem Idolatrieverbot enthalten
ist: Das Götzenbild, also die Darstellung, könnte
für den Gott selber gehalten werden. Eine besondere

Zuspitzung dieses Gedankens findet man in

der orientalischen Tradition: So schrieb etwa der
islamische Gelehrte Nawawï im 13.Jahrhundert,
wahrscheinlich unabhängig von dem
Gedankenexperiment Piatons, dass ein Lebewesen nur dann
abgebildet werden darf, wenn ihm der Kopf
abgetrennt wird. Dem liegt der Gedanke zugrunde, dass
mit der Abbildung eines Lebewesens die Anmas-

sung des Malers gegenüber Gott verbunden sein
könnte, dass auch er, der Maler, Leben erschaffen
könnte. Der Betrachter wiederum könnte diese
Fähigkeit dem Maler zuschreiben und damit dem
Bild bzw. dem Maler eine Verehrung zukommen
lassen, die Gott allein vorbehalten ist - eine
doppelte Blasphemie. Beide Sorgen setzen damit
wiederum eine Verwechslung von Darstellung und

Dargestelltem voraus, was ja auch der Kern des
Höhlengleichnisses ist. Kurios wirkt dann die
vorbeugende Massnahme, die dargestellten Lebewesen

mit abgeschnittenem Kopf abzubilden, indem
sie die Verwechslungsspirale noch einmal weiterdreht:

Sie ist nur unter der Voraussetzung
verständlich, dass NawawT selbst der Verwechslung
zum Opfer gefallen ist bzw. er eine Verwechslung
bei dem naiven Betrachter vorwegnimmt.

Ein anderer Aspekt des Höhlengleichnisses sei
noch genannt: Die Weigerung der Höhleninsassen,
den Kinomechanismus zur Kenntnis zu nehmen,
und ihr Wunsch, beim Anblick der „wirklichen" Welt
schnell wieder zurück in die Kinohöhle zu flüchten.
Man könnte dies vielleicht als eine Form der
Mediensucht bezeichnen, als ein irrationales
Bedürfnis, das auch schon in dem orgastischen
Tanz um das Goldene Kalb zum Ausdruck kommt.
Die Bilderwelt übt eine Faszination aus, der sich
ihre notorischen Betrachter nur schwer entziehen
können.

All diese tradierten Kritikmodelle, seien sie religiös
oder erkenntnistheoretisch gerahmt, findet man in

der modernen Mediendiskussion wieder: Die
Jugendlichen, die ihre Computer-Killerspiele mit
der Realität verwechseln, die Sucht der Mediennutzer

und demgegenüber eine Überhöhung einer
Unmittelbarkeit der Anschauung und der elitäre
Charakter der Medienkritik, etwa in der Hochhaltung

der Buchkultur gegenüber der Fernsehwelt
(zugespitzt in Harald Schmidts Polemik gegen das
Unterschichtenfernsehen).

In den soweit dargestellten Beispielen ist die
Medienkritik insbesondere eine Bildkritik, wobei in

dem einen Falle die unvermittelte Rede (z.B. Gottes

mit dem Menschen) zum Ideal erhoben wird
und im anderen Falle die unmittelbare Anschauung
(hier: der Dinge durch den Menschen). In dem
Dialog, den Piaton Sokrates mit seinem Schüler
Phaidros führen lässt, gerät nun auch das Medium
der Schrift in die Kritik. Sokrates führt gegenüber
Phaidros folgende Schwächen der Schrift an: Die

selbständig gewordene Schrift schweife „gleicher-
massen unter denen umher, die sie verstehen, und

unter denen, für die sie nicht gehört, und versteht
nicht, zu wem sie reden soll, und zu wem nicht.

(Phaidros, 60) Dem selbständigen, der Kontrolle



VSH-Bulletin Nr. 2, August 2008 APU-Bulletin n° 2, août 2008

des Autors entzogenen Text stellt Sokrates die
Wissensvermittlung in der unmittelbaren Rede
gegenüber: „Weit herrlicher aber denke ich ist der
Ernst mit diesen Dingen, wenn jemand nach den
Vorschriften der dialektischen Kunst, eine gehörige
Seele dazu wählend, mit Einsicht Reden säet und
pflanzt, welche sich selbst und dem, der sie
gepflanzt, zu helfen imstande, und nicht unfruchtbar

sind, sondern einen Samen tragen, vermittels
dessen einige in diesen, andere in anderen Seelen
gedeihend, eben dieses unsterblich zu erhalten
vermögen, und den, der sie besitzt, so glücklich
machen, als einem Menschen nur möglich ist."
(Phaidros, 61) Weitere Kritikpunkte des Sokrates
an der Schrift beziehen sich darauf, dass die
Schrift nur in der Lage ist, an bereits Gewusstes zu
erinnern, keineswegs aber selber Wissen vermitteln

könne. Vielmehr erzeuge sie in dem Schüler
ein trügerisches Gefühl des Wissens, mache ihn
zum Dünkelweisen. Sokrates idealisiert den mündlichen

Diskurs gegenüber dem Medium der Schrift,
insbesondere weil er die Trennung zwischen dem
Medium und dem Autor, wie sie in dem frei
zirkulierenden Schriftstück entstehen kann, für gefährlich

hält. Dabei kommt wieder die Sorge zum
Ausdruck, das Medium und die darin ausgedrückten
Inhalte könnten ein Eigenleben führen und von den
halbgebildeten Rezipienten in unkontrollierbarer
Weise verwendet werden. Um dieser Gefahr zu
begegnen, haben die Buchreligionen eine Instanz
zwischen das Medium, die heilige Schrift, und den
9emeinen Rezipienten geschoben: die Priesterschaft

im Rahmen ihrer exegetischen Aufgabe.
Natürlich liegt diesem Modell wieder die elitäre
Denkfigur zugrunde; es geht auch um Macht und
Kontrolle. Dass der Schrift im Prinzip die gleichen
Gefahren zugeschrieben werden wie dem Bild,
'ässt sich in der weiteren Geistesgeschichte vielfach

belegen. Als ein Beispiel sei Don Quijote
9enannt: Im ersten Abschnitt der Geschichte
finden wir ihn in seiner Bibliothek, also in der Höhle,
bei der Lektüre, zugegeben schlechter Ritter-
romane, in Analogie zu den platonischen Schatten.
Er verlässt dann allerdings seine Bibliothekshöhle
und verwechselt nun die Welt draussen mit der
Schattenwelt der Ritterromane. Erst am Ende, lei-
ber im Moment des Todes, kommt er wieder zu
^erstand, wenn die Bibliothek in Flammen aufgeht,
'n dieser schönen Geschichte wie im Alten Testa-
Tent oder im Ikonoklasmus wird die Vernunft erst
burch die Zerstörung des Mediums wiederhergestellt.

5

2. Mediale Bedingungen der Wissenschaft

Den Topoi der Medienkritik möchte ich einen anderen

Gedanke gegenüberstellen: Die Entwicklung
der Wissenschaften ist eng mit der Entwicklung
ihrer Medien verbunden. Bestimmte Formen der
Wissenschaft sind erst durch bestimmte Medien
möglich geworden.

Am Beginn dessen, was wir mit Wissen und
Wissenschaft meinen, steht das Medium Sprache und
mit Einschränkungen auch das Bild. Die Sprache
ermöglicht uns zunächst in einem Modus, den man
vielleicht als primär bezeichnen könnte, Wahrnehmungen

und Handlungen in einer gemeinsamen
Situation durch sprachliches Zeigen zu koordinieren.

Hier ist die Sprache an die gemeinsame
Präsenz der Gesprächspartner in einer Situation
gebunden, so dass man dabei von einer unmittelbaren

Kommunikation sprechen kann. Die erheblich

weiter reichende Leistung der Sprache besteht
jedoch darin, dass ein Sprecher über Dinge
berichtet, die er erlebt hat, sein Gesprächspartner
aber nicht. Die Sprache dient hier gerade dazu,
uns aus der Unmittelbarkeit einer Situation zu
lösen und in diesem Sinne die Sprache als ein
Medium zu benutzen. Wir können dadurch andere
an unseren Erfahrungen teilhaben lassen, wozu
wir das komplexe Referenzsystem der Sprache zur
Verfügung haben: Konkrete oder abstrakte
Sachverhalte können mit benennenden Ausdrücken
unabhängig von ihrer Präsenz in der Sprechsituation

in die Diskurswelt eingeführt werden; mit dem
Tempussystem kann man Erfahrungen zeitlich
jenseits des Sprechzeitpunktes einordnen; mit dem
Modussystem der Sprache können wir Hypothesen
entwerfen oder, wie die Semantiker sagen,
umfangreiche mögliche Welten konstruieren; im
Extremfall können wir sogar mit dem Negationssystem

über Dinge reden, die nicht der Fall sind.
Die quantifizierenden Ausdrücke der Sprache
ermöglichen es Erfahrungen zu verallgemeinern,
Regeln oder Gesetze zu formulieren. Konjunktionen

oder Adverbien setzen einzelne Aussagen in

eine kausale, finale, konzessive etc. Beziehung
zueinander und entwickeln damit komplexe
Ordnungen von Aussagen oder letztlich auch
wissenschaftliche Theorien.

Aber auch Lüge und Fiktion werden möglich,
womit ein wichtiger Punkt erreicht ist: Sprachliche
Aussagen können mit einem Wahrheitsanspruch
versehen sein, der, wie erwähnt, durch das
epistemische Modussystem der Sprache hinsichtlich

der Sicherheit, mit der der Sprecher ihn vertritt,



VSH-Bulletin Nr. 2, August 2008 APU-Bulletin n° 2, août 2008

6

unterschiedlich abgestuft sein kann: Der Sprecher
behauptet, dass etwas möglicherweise, ganz
sicher oder nur unter bestimmten Umständen der
Fall ist. Dieser Wahrheitsanspruch ist im Diskurs
bestreitbar, im günstigen Fall kann eine Gruppe
Konsens über einen Wahrheitsanspruch herstellen.

In dieser Konsensbildung ist idealtypisch das
verankert, was wir Wissen nennen, wobei man
natürlich nicht vergessen darf, dass dieser Prozess
nie voraussetzungslos abläuft: Macht, Interessen
und tradiertes Wissen lenken die Konsensbildung
unter Umständen in vorgefertigte Bahnen. Festzuhalten

bleibt an dieser Stelle aber, dass der Topos
der Medienkritik, der sich gegen die Vermitteltheit
wendet, bereits auf den Modus der Sprache bezogen

werden könnte, der die Voraussetzung von
Wissen und Wissenschaft bildet: Die Sprache
ermöglicht gerade ein Loslösung der Kommunikation

von der unmittelbaren Präsenz der verhandelten

Sachverhalte.

Der Wahrheitsanspruch einer sprachlichen
Aussage kann im Falle der Fiktion auch durch ein
„stellen wir uns einmal vor, ..." aufgehoben werden.

Solange die fiktionale Rahmung deutlich
gemacht wird und der Leser sie nicht vergisst (wie
Don Quijote), solange im Falle der
Tatsachenbehauptung der Rezipient die prinzipielle Bestreit-
barkeit einer Behauptung erkennt, also die
Tatsachenbehauptung nicht mit der Tatsache
verwechselt (dies die Befürchtung von Sokrates), sind
Sprache und Schrift geeignete Medien für die
Wissenskommunikation.

Das Bild dient nun auch der Darstellung, Bewahrung

und Vermittlung von Erfahrungen, hat dabei
jedoch einige andere Eigenschaften als die Sprache.

Sein Vorteil liegt natürlich in seiner grösseren
Anschaulichkeit und (auf den ersten Blick) leichteren

Verständlichkeit. Komplexe Sachverhalte können

damit unter Umständen sehr schnell erfasst
werden. Ein entscheidender Nachteil des Bildes
liegt jedoch darin, dass der mit ihm verbundene
Geltungsanspruch nicht unmittelbar deutlich wird:
Ein Bild kann ein Abbild einer konkreten einzelnen
Situation sein und als solches in seinem
Wahrheitsanspruch direkt einen Konsens erzwingen. Es
kann jedoch auch eine sehr spezifische Perspektive

einnehmen, wobei eine andere Perspektive zu
einer gegensätzliche Bewertung der abgebildeten
Situation führen würde. Noch problematischer wird
die Bewertung des Bildes dadurch, dass es
möglicherweise nicht eine konkrete Situation abbildet,
sondern vielmehr eine allgemeine Konstellation
symbolisiert. Damit ist es kein Abbild mehr,
sondern eine Zusammenstellung bildlicher Symbole,
z.B. als eine Allegorie oder modern gesagt: ein

Modell. Das Bild enthält dann eine versteckte
Quantifizierung - das Abgebildete ist immer oder
grundsätzlich der Fall. Da, wo in der Sprache aber
ein quantifizierender Ausdruck stehen würde, der
dann bestreitbar wäre, macht das Bild nicht deutlich,

ob es als Abbild oder Allegorie gemeint ist.
Der naive Betrachter könnte den impliziten
Behauptungscharakter des Bildes übersehen und
die Darstellung für eine nicht bestreitbare Tatsache
halten.

Auf der einen Seite müssen wir also feststellen,
dass Text und Bild bestimmte Risiken für die
Wissenskommunikation aufweisen, das Bild vielleicht
in einem etwas höheren Masse als der Text. Diese
Risiken sind ihnen aber nicht per se zu Eigen,
sondern sie entstehen durch Fehlschlüsse der
Kommunikationsteilnehmer. Sie können aber
immer durch einen kritischen Diskurs aufgezeigt
werden. Auf der anderen Seite bilden diese
Medien mit ihren Eigenschaften der Repräsentation,

Quantifizierung, Negation, Modalisierung etc.
aber eine Voraussetzung für die Wissenskommunikation.

Dabei sei noch auf einen Fehlschluss in

der Kritik der Schrift gegenüber der Mündlichkeit
hingewiesen, wie man ihn in der
Geistesgeschichte mindestens seit dem Phaidros-Dialog
findet. Sokrates beklagt die Ablösung des
geschriebenen Textes vom Autor. Sicher können
dadurch in der Wissenskommunikation Probleme
auftreten, die in einem mündlichen Diskurs, bei
dem der Autor eine unmittelbare Rückmeldung
über eventuelle Fehlschlüsse des Rezipienten hat,
sofort ausgeglichen werden. Auf der anderen Seite
ist der für die moderne Wissenschaft zentrale Begriff

der Objektivität aber gerade an die Loslösung
der Aussage von dem Autor gebunden. Oder
anders formuliert: Der Begriff der Objektivität in

seiner modernen Form ist entscheidend durch das
Medium der Schrift geprägt; gerade hier zeigt sich
eine enge Verknüpfung zwischen
Mediengeschichte und Wissensgeschichte.

Umgekehrt ist es keineswegs so, und dies relativiert

den aufgezeigten Zusammenhang ein wenig,
dass Mündlichkeit in der Welt der oralen Kulturen
den Autor einer Behauptung in der Wissenskommunikation

keineswegs unmittelbar deutlich
gemacht hat. Wissen in oralen Kulturen wird in

hochgradig formelhafter Sprache tradiert, was zum
einen mnemotechnische Gründe hat und zum
anderen die so formelhaft verfassten Aussagen vor
Veränderungen schützen soll. Spuren dieser Art
des Wissens finden wir heute z.B. noch in den

Bauernregeln, dem oralen Vorläufer der modernen
Meteorologie: Wenn's regnet auf Gervasius, es 40

Tage regnen muss. Reim, gebundenes Metrum



VSH-Bulletin Nr. 2, August 2008 APU-Bulletin n° 2, août 2008

und andere lyrische Mittel sollen helfen, den Text
besser zu behalten und verhindern, dass 40 z.B.
durch 2 ersetzt wird, denn dann würde das Metrum
nicht mehr passen. Man muss wohl weitergehen
und sagen, dass die Repräsentation von Wissen
erst in dem Moment von dieser starren Formelhaf-
tigkeit befreit wurde, wo im Medium der Schrift
eine andere Möglichkeit der Entlastung des
Gedächtnisses zur Verfügung stand als die
Methoden der Mnemotechnik. Beliebig komplexe
Sachverhalte können nunmehr in einem externen
Speicher niedergelegt und ohne zeitliche und
räumliche Beschränkungen in die Wissenskommunikation

eingebracht werden: Ohne die Schrift
keine moderne Wissenschaft.

Mit der Schrift ist der prägende Einfluss der
Medien auf Wissen und Wissenskommunikation
aber keineswegs abgeschlossen. Moderne
computerbasierte Medien ermöglichen die Konstruktion
weitaus komplexerer Modelle oder symbolischer
Darstellungen einer ihnen vorangehenden Welt,
als es schriftliche Texte oder Bilder können.
Simulationsprogramme in den Kognitionswissen-
schaften, Natur- oder Wirtschaftswissenschaften
können als dynamische Repräsentationen von
Sachverhalten angesehen werden, wo in Bildern
oder Texten statische Aussagen enthalten sind.
Mirtual-Reality-Systeme können gar den Betrachter
als Akteur in die mediale Welt unmittelbar mit
einbeziehen.

Noch einmal: Die Probleme der Verwechslung von
Darstellung und Dargestelltem, der Anthropo-
morphisierung, des Vergessens der prinzipiellen
Destreitbarkeit von Aussagen, der Formelhaftigkeit
bor Aussagen können in jedem Stadium der
Medienentwicklung auftreten. Der suggestive Cha-
rakter mag vielleicht bei den entwickelten Medien
höher sein, aber die Anforderungen an die
Teilnehmer der Wissenskommunikation bleiben im
Kern gleich: Sie müssen den Aussagencharakter
ei"kennen und die Möglichkeit, einen aufgestellten
Wahrheitsanspruch zu bestreiten.
3- Medien in der wissenschaftlichen Lehre
Die Gegenstände der Wissenschaft sind weitgehend

symbolischer Natur und das bedeutet: Sie
e*istieren für den Wissenschaftler und damit auch
ben Studierenden überwiegend in medialer Form.
In der Sprachwissenschaft und der Mathematik
9eht es um reine Zeichensysteme, in den Textwis-
s®nschaften (Literaturwissenschaft, Rechtswissen-
Schaft, Theologie, überwiegend auch
Geschichtswissenschaft, zum Teil Soziologie) ist der

e9enstand sprachlich verfasst, darüber hinaus
9eht es um die mit symbolischen Mitteln herge-

7

stellten sozialen Ordnungen. Selbst in den
Naturwissenschaften geht es nicht einfach nur um die
Dinge an sich, sondern um ihre symbolische
Konstruktion, am weitesten fortgeschritten vielleicht in
der Welt des theoretischen Physikers. Diese mediale

Welt der Wissenschaft ist nicht rein sprachlich,
sondern umfasst andere Zeichensysteme wie die
der Mathematik, Bilder, verschiedenste graphische
Symbolsysteme, dreidimensionale Modelle (z.B. in
der Anatomie, oder in der Chemie), computerbasierte

Modelle. Ohne diese Medien gäbe es die
Wissenschaft nicht.

In der alltäglichen Praxis der Wissenskommunikation,
also auch in der Lehre, ist diese symbolischmediale

Verfasstheit der Wissenschaft nur selten
ein Gegenstand der Betrachtung. Die Konsequenz
aus der Tradition der Medienkritik kann nur darin
bestehen, dass angesichts der immer komplexeren
Medienwelt, in der wir es zunehmend mit
Repräsentationen von Repräsentationen von Repräsentationen

zu tun haben, diese mediale Verfasstheit

mehr zum Reflexionsgegenstand wird.

Wissenschaftliche Lehre wird nicht dadurch gut,
dass sie PowerPoint verwendet oder nicht
verwendet, dass sie mit einer multimedialen
Lernplattform arbeitet oder nicht damit arbeitet.
Formelhaftigkeit kann im mündlichen Diskurs in
gleicher Weise entstehen wie durch copy-and-paste;
der Behauptungscharakter einer Aussage und
damit die Möglichkeit, sie zu bestreiten kann in
einer Vorlesung so gut verdeckt werden wie in
einer 3D-Simulation.

Ein Wort noch zum Plagiat. Wer sich darüber
beklagt, dass die Studierenden ihre Hausarbeiten
aus dem Internet herunterladen, sollte sich
vielleicht Gedanken darüber machen, ob dies auch mit
der Art seiner Aufgabenstellung zu tun hat: Fordert
man von den Studierenden die tausendste
Interpretation eines Goethe-Gedichtes, so ist es
Ausdruck praktischer Intelligenz, wenn auf eine
formelhafte Aufgabe eine formelhafte Antwort gegeben

wird. Es zeigt auf der anderen Seite
mangelnde Kreativität des Aufgabenstellers, dem nicht
eingefallen ist, wie unter den gegebenen medialen
Bedingungen eine sinnvolle Aufgabe formuliert
werden kann. Es sei noch einmal darauf hingewiesen,

dass eine der wichtigsten Funktionen der
Medien darin besteht, das Gedächtnis zu entlasten
und das Wissen damit von der Formelhaftigkeit,
wie man sie in der Mnemotechnik der oralen Kultur
findet, zu befreien. Man denke etwa an Kulturen im
Übergang von der Oralität zur Literalität, in denen
die (hand-)schriftlichen Dokumente noch äusserst
knapp sind, wodurch die Novizen zu Jahre langem
Memorieren der tradierten Texte verdammt sind.



VSH-Bulletin Nr. 2, August 2008 APU-Bulletin n° 2, août 2008

8

Dadurch, dass externe Speichermedien frei zur
Verfügung stehen, wird für unseren internen Speicher

ein enormes Kreativitätspotential freigesetzt;
es wird auch ganz schlicht Lebenszeit freigemacht.
Es gibt keinen Automatismus, dass diese Potential
genutzt wird; es kann auch durch betäubenden
Medienkonsum (s. die platonische Kinohöhle oder
das Goldene Kalb) vertan werden. Also: Erwischt
man einen Studierenden beim Plagiat, muss man
sich an die eigene Nase fassen. Die Aufgabenstellung

war nicht so, dass sie zu einer im Sinne
des Aufgabenstellers intelligenten Lösung
aufgefordert hat. Die Aufgabe sollte so sein, dass sie in

Kenntnis der medialen Ressourcen, der Tatsache,
dass zu jeder Zeit und an jedem Ort mehr oder
weniger unser gesamtes Wissen frei verfügbar ist,
eine kreative Problemlösung verlangt.

Natürlich gibt es Randbedingungen der
Wissenskommunikation, die dem Ideal eines argumentativ
transparenten und die Kreativität fördernden
Diskurses, der die medialen Bedingungen seiner
Aussagen reflektiert, entgegenstehen. In einem Hörsaal

mit zweihundert Studierenden, einem
überfüllten Stundenplan auf der einen Seite und zu
wenig Vorbereitungszeit wegen administrativer
Verpflichtungen auf der anderen Seite sind wir auf

Routineverfahren angewiesen. Da war Sokrates
mit seinem Schüler Phaidros unterm Olivenbaum
einen mäeutischen Diskurs führend in einer
eindeutig günstigeren Situation (wobei wir natürlich
nicht genau wissen, inwieweit Piaton uns hier ein
geschöntes Bild hinterlassen hat). Aber wir sind
auch nicht in der Situation der lamaistischen
Mönchsschule, die ihre Schüler im Gruppensingsang

heilige Texte memorieren lassen muss.
Gerade für die Bedingungen der modernen
Hochschullehre im Rahmen der Massenuniversität, der
Bürokratisierung oder des Bolognaprozesses bieten

sich hervorragende Möglichkeiten intelligenter
Lehre mit medialer Unterstützung. In einem
Methodenmix ist eine Spannbreite von repetitivem
Drill-and-Practice bis zur kreativen Einzelaufgabe
möglich; von der Präsenzlehre oder dem
Einzelgespräch bis zur Videokonferenz oder der
Hinzuziehung einer im Internet verfügbaren Vorlesung
aus dem Massachusetts Institute of Technology;
von der engen Begleitung eines Lernprozesses bis

zur autonomen Kommunikation der Lerngruppe.
Unsere Aufgabe für die nächsten Jahre wird darin
bestehen, diese Möglichkeiten intelligent zu
nutzen, ohne dass wir nur wie die platonischen
Höhlenbewohner gebannt - fasziniert oder erschrocken

- auf die Schatten an der Wand starren.


	Die Wissenschaft und die Angst vor den Medien

