Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 34 (2008)

Heft: 3-4

Artikel: Tiere und Pflanzen als Gegenstand der Forschung - eingedenk ihrer
Wirde

Autor: Opdarlik, Sabine / Kunzmann, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893907

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008

APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

48

Tiere und Pflanzen als Gegenstand der Forschung —

eingedenk ihrer Wiirde

Peter Kunzmann und Sabine Odparlik

1. ,,Wiirde der Kreatur“ und die Folgen

Vor wenigen Tagen, so stand es im Internet, wurde
den Schweizern und ihrer Eidgendssischen Ethik-
kommission fur die Biotechnologie im Ausser-
humanbereich (EKAH) der halb parodistische
.IgNobel-Prize verliehen “for adopting the legal
principle that plants have dignity”.

Die Schweizer sind in den letzten Monaten haufiger
publizistisch angegriffen worden wegen ihrer
eigenwilligen Gesetzgebung zum Umgang des
Menschen mit nicht-menschlichen Lebewesen, sei
es mit Blick auf ihre neuen restriktiven Tierschutz-
normen, sei es mit Blick auf die Wiurde von Pflan-
zen, die als ,Erbsenwiirde” verspottet wurde.

Zugrunde liegt natirlich das Unikat einer ,Wirde
der Kreatur® in der Schweizer Bundesverfassung.
Dabei lasst sich die Starke des Prinzips einer
,Wirde der Kreatur* auch und gerade mit Blick auf
die Forschung ausweisen. Dieses Prinzip hat, wie
immer man sich zu ihm stellen will, der Diskussion
um die Nutzung nicht-menschlicher Lebewesen
neue Konturen gegeben. Er hat einer eher intuiti-
ven Ablehnung gegen des Menschen Zugriff auf
andere Kreaturen in der Forschung und in der Nut-
zung von deren Ergebnissen einen Ansatzpunkt fur
die diskursive Entfaltung der Argumente und fir
Einsicht in deren Zusammenhang gegeben.

Mit Blick auf die Wissenschaft kommt diesem Prin-
zip mehrfach Bedeutung zu:

Zum einen bildet der Prozess, der zum Einzug der
,Wurde der Kreatur” in die Verfassung fiihrte, die
erheblichen Widerstande derer ab, die die prakti-
schen Konsequenzen der modernen Lebenswis-
senschaften furchteten oder ablehnten, die Nut-
zung der Gentechnik zuvérderst. Im ersten Gut-
achten des BUWAL (Bundesamt fur Umwelt, Wald
und Landschaft, seit 2006 im BAFU, Bundesamt fiir
Umwelt aufgegangen) zum Thema hiess es:
,Genetische Eingriffe (...) bedeuten stets ein Angriff
auf (...) die Wirde der Kreatur; denn die Kreatur
wird dadurch offensichtlich und entschieden instru-
mentalisiert, sie wird in ihrer biologischen Grund-
struktur so verédndert, dass sie als Objekt menschli-
cher Nutzung bessere Dienste leisten kann. Die
\Verdinglichung’ der Kreatur erhalt damit einen

neuen grellen Ausdruck.”' Die ,Wiirde der Kreatur*
steht und entsteht in der Diskussion um die
Anwendungen aktueller Wissenschaft und ermach-
tigt und beauftragt die staatliche Gewalt, diesen
Auswirkungen Grenzen zu ziehen; darin liegt aus-
serdem ein Fingerzeig auf die legitimen Ziele von
Forschungsvorhaben oder Forschungsrichtungen.
Ganz unmittelbar sind Tiere und Pflanzen aber
auch Gegenstande von Forschung, sie sind boshaft
gesagt, ,Material“ fur Forscher, mit dem sie nicht
nach Belieben verfahren durfen. Gerade geneti-
sche und gentechnische Methoden sind wissen-
schaftlicher Alltag, auch wenn sie nicht die
Lebenswelt der Menschen erreichen, die sich viel-
leicht ansonsten ,vor Gentechnik fiirchten*. Dem
gentechnischen Zugriff zumindest strategisch eine
Grenze zu setzen, ist eine unmittelbare Weisung,
wie Wissenschaftler mit nicht-menschlichen Orga-
nismen verfahren sollen.

Wenn es an dieser Stelle ausgerechnet zwei Deut-
sche unternehmen, in einem akademischen Maga-
zin in der Schweiz Uber die ,Wirde der Kreatur® zu
schreiben, hiesse das ein wenig Eulen nach Athen
zu tragen. Doch hier wird schon ein erstes Indiz
sichtbar, warum es so fruchtbar war, dass sich die
Schweizer 1992 dieses Verfassungsprinzip gege-
ben haben: Die Diskussion, ob auch nicht-mensch-
lichen Lebewesen so etwas wie eine ,Wirde" zuer-
kannt werden soll, hat ausserhalb der Schweiz
Fuss gefasst. Zwar stammen die frihen, einfluss-
reichen Gutachten zum Thema aus der Schweiz.
Zwar ist die EKAH immer noch der Ort, wo am hef-
tigsten dartiber nachgedacht wird, wie das Prinzip
auszulegen sei. Aber mit Heike Baranzke? hat eine
Deutsche die bislang griindlichste Monographie
Uber die ,Wirde der Kreatur” geschrieben. Unsere
kleine Arbeitsgruppe in Jena andererseits widmet
sich, vom deutschen Bundesministerium unter-
stltzt, der Frage nach der ,Wirde in der Gentech-
nologie®, und zwar ausdriicklich unter verstarktem
Bezug zu aussermenschlichen Lebensformen. Mit
Martha Nussbaum hat eine sehr arrivierte Ethikern
aus der angelsachsischen Welt das Thema aufge-
nommen, zwar im Wesentlichen ,nur” fiir die Tiere
und auch lieber in der Rede von ,dignified life*®,



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008

APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

eben manchmal auch als ,animal dignity“* oder als

,dignity of a form of life“®. Sogar in Frankreich wird
Uber eine ,dignité de I'animal® nachgedachte, was
gar nicht selbstversténdlich ist: Offenkundig |&sst
sich die ,Wirde" nicht ohne weiteres in andere
Sprachen Ubertragen. Auch darin haben die
Schweizer naturlich besondere Erfahrungen: Die
Ersetzung des entscheidenden Passus in_ der
Schweizer Bundesverfassung im Jahre 2000” hat
noch vor allen fachlichen Fragen sprachliche
Probleme angezeigt: ,Die infrage kommende For-
mulierung ,dignité de la créature’ klang nach Auf-
fassung der Ubersetzungsdienste der Bundes-
kanzlei in franzdsischen Ohren so ,ungliicklich® und
Jacherlich’,” dass sie ersetzt wurde durch die
,intégrité des organismes vivants“. Es geniige an
dieser Stelle der Hinweis, dass die Rezeption des
Schweizer Verfassungsprinzips auch Sonderheiten
in der sprachlichen Pragung der ,Milieus“ unter-
worfen ist.

Geschah diese Auswechslung zu Recht? Zum
einen enthalt der schlichtere Terminus ,intégrite*
viel weniger rhetorische Wucht, aber auch weniger
ideologischen oder zumindest ideologie-verdéachti-
gen Ballast; das Gleiche trifft wohl auf die ,leben-
den Organismen® als Ersatz fiur die Kreaturen zu,
bei denen sich durchaus religidse Konnotationen
einstellen koénnen; fir manchen vielleicht zum
Argernis. Dariiber zu rechten, ist hier nicht unsere
Sache.

2. Uber die Pathozentrik hinaus

Wichtiger ist die Bedeutung von Integritat als
,Ersatz“ von Wirde. Deckungsgleich sind die Ter-
mini nicht, wie die EKAH® knapp herausgestellt hat.
Doch haben sie eine gemeinsame, sehr wichtige
Funktion, die unmittelbar im Kontext der Entste-
hung des Verfassungstextes einleuchtet und die
bio-ethische bzw. auch die wissenschaftsethische
Zentralfrage heraushebt, die beide Prinzipien zu
beantworten suchen. Um es kurz zu sagen: Dirfen
wir mit nicht-menschlichen Lebewesen alles
machen, was ihnen nicht ,wehtut bzw. was ihnen
nicht ,schadet“?

Ein Ausléser fur diese Frage liegt in der gentechni-
schen Verédnderung von Organismen, die bewirken
kann, dass sie massiv in ihrer Konstitution verén-
dert werden, ohne dass sie ,subjektive” Nachteile

49

davon tragen. (Was immer hier ,subjektiv‘ heisst.)
Dies betrifft Pflanzen, die als Organismen geglie-
derte Ganzheiten darstellen, die durch Zucht, aber
auch durch Gentechnik verandert werden kdnnen,
ohne dass wir ihnen als subjektives Korrelat dieser
Veranderung Leiden oder eine sonstige negative
Veranderung ihres Wohlbefindens zuschreiben
missen - zumindest solange wir bei ihnen kein
Sensorium fur dieses Wohlbefinden vermuten.

Dies betrifft aber auch Tiere, die in ihrem Wohlbe-
finden nicht gestort sein missen, wenn sie zugleich
durch den Zugriff des Menschen erheblich von der
nattrlichen Ausstattung ihrer Spezies abweichen.
Gedacht ist an all die Falle, bei denen wir keine
Anzeichen dafur haben, dass mit der genetischen
Veranderung eine Minderung des ,animal welfare*
einhergeht; trotzdem bleibt es problematisch, in so
massiver Weise auf sie zuzugreifen. Sollen wir
Huhner ohne Federn zichten oder Katzen ohne
Fell, auch wenn diese nicht darunter zu leiden
scheinen, dass ihnen Teil ihrer ,naturlichen® Aus-
stattung fehlt? Die Mdglichkeiten eines gezielten
Eingriffs haben sich durch die moderne Genetik
und Gentechnologie erweitert und es stellt sich die
Frage nach einer ,animal protection beyond pain
and injury” (Frans A. Brom) — ein Schutz fir Tiere
(und andere Lebwesen), der Uber die Frage nach
gemutmassten Leiden oder erkennbaren Schaden
fur das Individuum hinausgreift.

Uberblicken wir die Einzelfalle, die als Wiirdeverlet-
zungen (hier z. B. von der EKAH“’) inkriminiert wur-
den wie

,— Eingriff ins Erscheinungsbild

— Erniedrigung

— tibermassige Instrumentalisierung "’

Keiner von diesen drei ,Eingriffen“ muss von der Art
sein, dass wir den Tierschutz bemihen mussten,
keiner von ihnen stellt pathozentrisch beurteilt oder
fur die Pathozentrik als tierethisches Prinzip not-
wendig ein echtes Problem dar. Und dennoch sind
LEingriffe” denkbar, an denen sich die Gemiter
reiben im Sinne eines sozusagen erweiterten Tier-
schutzinteresses. Genau daraus lebt die Vorstel-
lung von der Wirde des Tieres. Ginge es in der
gentechnischen Veranderung von Tieren um mas-
sive Schadigungen ihrer Organsysteme, genlgte
ein Tierschutzrecht (in Deutschland im § 11 des
TSchG), das Qualzucht verbietet. '



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008

APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

50

3. Die Integritat von Lebewesen

Was aber, wenn die genetische Veranderung selbst
auf Reduktion des Leidens zielt? Ein faktisches
Exempel bietet etwa der Zuchterfolg bei Schwei-
nen, namlich durch besonders stressresistente
Schweine. ,’Stressresistenz’ und damit implizit Lei-
densvermeidung ist z. B. in der molekularen
Schweinezucht eines der zentralen Zuchtziele. Und
dennoch scheinen prima facie gerade Eingriffe am
Erbgut und an der genetischen Integritat der Tiere
unter ethischen Gesichtspunkten problematisch zu
sein. Diese offensichtliche Liicke innerhalb der
Tierschutzethik und des Rechts galt es zu fillen,
und die Einfuhrung des Schutzzieles Wirde der
Kreatur' hatte zunéchst diese Funktion.“'

Fiur solche Eingriffe gibt es zahlreiche Anwen-
dungsfélle; es spielt auf dieser Ebene auch keine
Rolle, ob sie im Rahmen konventioneller Ziichtung
stattfinden, oder sich genetischer oder gentechni-
scher Verfahren bedienen. Doch gerade mit Blick
auf gezielte genetische Verédnderung erhob sich die
Kritik besonders laut in der Offentlichkeit (wie eben
im Vorfeld der Schweizer Verfassungsénderung
von 1992'") und besonders differenziert in der
Fachwelt."

Der traditionelle Massstab der Tierschutzethik, das
tierliche Wohlbefinden (was immer dies sei), kann
diesem intuitiven Widerstand gegen einen verén-
derten Umgang mit Tieren nicht mit Argumenten
bestérken. Mehr noch: Gerade unter pathozentri-
scher Perspektive, die mit diesem Massstab misst,
missen die in Rede stehenden Eingriffe sogar
ausdriicklich gutzuheissen sein, reduzieren sie
doch das Leiden von Tieren. Genetisch hornlosen
Rindern bleibt das gewaltsame Enthornen als Kalb
oder — noch schlimmer — im Erwachsenenstadium
erspart. Wie wére es mit blinden Hiihnern, die mit
der Haltung in Ké&figen vielleicht sogar besser
zurechtkommen? Dazu K.-P. Rippes Gedanken-
experiment: ,Es wird eine Hihnerrasse geziichtet,
in der alle Tiere blind geboren werden. Durch die
Erblindung reduzieren sich Federpicken und Kan-
nibalismus. Die Hihnerrasse zeichnet sich
Umstanden der gegenliber anderen extensiv
genutzten Huhnerrassen also durch ein gesteiger-
tes Wohlbefinden aus. Pathozentriker werden hier
mindestens zugestehen miissen, dass im Vergleich
zu anderen extensiv genutzten Hihnerrassen eine
Verbesserung eingetreten ist.“'® Ein Schwein, das
so gezichtet ist, dass es sich gerne aufessen lasst
— ,a casserole of me perhaps?" — und dies auch
sagt, wird es vermutlich nur im Science Fiction, in
D. Adams’ ,Restaurant am Rande des Universums*

geben. Die Frage aber bleibt, warum wir geneigt
sind zu sagen: zum Gluck!

Aber auch beim Versuchstier, jenem klassischen
Gegenstand der Tierschutzbewegung und entspre-
chend der Tierschutzethik, kénnten Veranderungen
am Tier zu einer Minderung des Leidens fihren.
Fast schon klassisch gilt hier der Massstab der 3R-
Prinzipien: replace, reduce, refine. Die Summe
tierlichen Leidens ist demnach so weit als méglich
zu verringern durch das Ersetzen (replace) von
Versuchen am lebenden Tier (z.B. durch Compu-
tersimulationen), durch das Verringern (reduce) der
Anzahl betroffener Tiere und durch refinement, also
durch eine bessere Einstellung der Versuchsbedin-
gungen, die das Leiden fiur die einzelnen Tiere
mindert. Auf diese Prazisierung kénnten aber auch
Manipulationen abzielen und waren damit nicht nur
gerechtfertigt, sondern nachgerade gefordert.
Analog zum Nutztier, das zuchterisch oder gen-
technisch an die Haltungsbedingungen und die
Nutzungsinteressen des Menschen angepasst wird,
kann auch das Versuchstier so ,eingestellt* werden
— zu seinem eigenen ,Vorteil“.

Eine solche Position, wie sie Rollin und Colwell in
die Bioethik eingefiihrt haben, lage in der Konse-
quenz der pathozentrischen Tierschutzethik, aber
quer zu unseren Intuitionen, wie man'’ unterstellen
darf.

Hier nun kommt die ,Integritat* ins Spiel. Die Wah-
rung der Integritdt zielt auf den Erhalt einer voll-
stédndigen organischen Ganzheit, unabhangig
davon, wie deren Minderung sich ,subjektiv‘ auf
eben diese Ganzheit auswirkt. Diese Theorie wurde
besonders in den Niederlanden ausgearbeitet und
Kriterien entwickelt; Integritat, heisst es'® umfasse
drei Dimensionen:

— Ganzheit und Vollstandigkeit (wholeness and
completeness), gemessen an der Spezies

— Die Balance, Fahigkeit zum Erhalt einer ,spe-
zies-spezifischen Natur®

— Die Fahigkeit, sich in einer fur die Spezies
,angemessenen” (appropriate) Umgebung
selbst zu erhalten.

In den Worten Heegers: ,One could consider

adopting a moral principle of respect for animal

integrity, saying that we ought to refrain from

attacking the intact body of animals, from threaten-

ing the achievement of the ends and purposes

characteristic of them, and from depriving them of

the capacity to maintain themselves in an environ-

ment appropriate for them.“'



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008

APU-Bulletin n°® 3/4, novembre 2008

Dieses Konzept hat auf den ersten Blick klare Vor-
zlige gegeniber dem ,Wirde“-Gedanken:

Im Unterschied zu jenem ,unbestimmten Rechts-
begriff, bei dessen Explikation eine Fille von
Aspekten”® genannt wurde, die ausserdem noch
nicht einmal in dieselben Kategorien gehoren, legt
obige Liste klare Angaben vor, die Uberdies einfach
zu operationalisieren zu sein scheinen. Ausserdem
sind Eingriffe in die Integritdt nach diesen Massstéa-
ben graduell zu bestimmen. Sie kennen mehr oder
minder schwere Falle.

So unproblematisch ,funktionieren“ die Kriterien
allerdings in concreto nicht. Wie sieht z.B. ein
»appropriate environment* fiir ein Tier aus? Bemisst
sich dies nach der Wildform? Dann kd&men wir mit
diesem Kriterium schnell in Teufels Kiche. Die
EKAH hat damals (2000) geltend gemacht: ,Es ist
ungeklart, ob sich der Begriff [intégrite] auf eine
physisch-biologische, auf eine genetische oder auf
eine seelische oder metaphysische Integritat
bezieht.” Und es erhebt sich die Frage, was genau
Trager dieser Integritdt sei. Von niederlandischer
Seite hiess es: It is applicable at the level of the
genome, the individual animal and even at the level
of a breed or a species.”' Daran schléssen sich
viele kritische Nachfragen an, um die es aber hier
nicht gehen soll.

Viel gewichtiger ist der Unterschied, dass ,Wirde*
in Vergleich zur Integritdt ein normatives Votum
einschliesst. Der Wahrung von ,Integritat* kann ein
Kriterium dafur sein, was es heisst, einem Wesen
mit Respekt zu begegnen. In der ,Wirde der Krea-
tur® wird zugleich gefordert, diesem Wesen in sei-
ner Integritat gerecht zu werden. Bei Verhoog und
Visser?? heisst es: ,In our view, therefore the moral
status of any organism is determined both by the
fact that it is alive as well as by its specific nature.
... Being alive makes an animal relevant and this
obliges moral agents to respect their intrinsic value.
This obligation is made concrete by taking into
account the specific nature of the organism con-
cerned”. Dies halt den Ertrag der Integritats-Dis-
kussion fest, namlich dass nicht nur der subjektiven
Innenseite des Lebewesens moralische Relevanz
zukommen soll, sondern auch dem ,was es ist",
Ublicherweise mit seiner ,Spezies” bezeichnet.

4. Eigenwert und Wiirde

Es fuhrt aber einen anderen Begriff ein, der die
normative Relevanz begrindet, ndmlich den ,intrin-
sic value.“ Dies ist jedoch mehr, als in der Integritat
impliziert ist; diese bezeichnet etwas wie die
,Eigenart® eines Lebewesens, das ,was“, das

51

moralisch relevant werden soll. ,Intrinsic value®,
,Eigenwert* dagegen bezeichnet das ,warum“ die-
ser Relevanz zukommen soll — weil das Lebewesen
einen ,Wert in sich” hat.

Beides geht zusammen in der Auslegung von dem,
was ,Wirde“ heissen soll, namlich Achtung von
Eigenwert und Eigenart”® von Lebewesen: ,Die
Rede von einer Wirde der Kreatur scheint davon
auszugehen, dass wir Kreaturen um ihretwillen
moralisch Rechnung zu tragen haben. ... Wir sollen
uns gegeniber Tieren und Pflanzen um ihretwillen
moralisch verhalten.”** Dieses Zitat aus einem der
einflussreichsten Statements zum Thema, dem
BUWAL-Gutachten von Balzer/Rippe/Schaber, gibt
etwas wie eine Uberzeugung wieder, die viele
Autoren® teilen. ,Um ihretwillen* soll heissen, weil
sie fur sich selbst etwas wie ,Guter* kennen. Dies
kommt einer Denkfigur nahe, die auf Taylors ,inhe-
rent worth® zuriickgeht und die A. Siegetsleitner so
auf den Punkt bringt: ,x hat inhdrenten Wert genau
dann, wenn sein Wohlergehen um seiner selbst
willen bertcksichtigt werden muss. %

Darin lassen sich sogar beides, Eigenwert und
Eigenart; zusammenfihren: Warum namlich sollte
ein Lebewesen je einen besonderen, inharenten
Wert haben? Doch wohl, weil sie selber auf ein
solches Wohlergehen hin angelegt sind, das bei
Tieren Ublicherweise mit ihrem Wohlbefinden korre-
liert.2” ,By ,good of their own’(or ,natural good’) we
mean that animals have ends and purposes of
themselves that are characteristics to them.“?®

In einer sehr einfachen Formel kénnte man sagen:
Tiere und Pflanzen seien moralisch zu berticksich-
tigen, weil sie ,einen Sinn“ haben, in der Doppelbe-
deutung des Wortes, also auf etwas hin ausge-
richtet sind, und die Erreichung dessen fir sie
selbst einen Sinn hat. In der aktuellen Diskussion
hat sich dafur der aristotelische (oder pseudo-aris-
totelische) Terminus ,telos" eingebirgert. Damit
handelt man sich in der Philosophie allerhand viele
Probleme und eine lange Problemgeschichte ein:
Die Welt oder ihre Gegenstande nach dem Muster
einer zielgerichteten Ordnung, einer Teleologie zu
denken, ist dem aufgekldrten Denken hochst
suspekt. Dennoch dirfte es uns schwerfallen, ganz
darauf zu verzichten wahrzunehmen, dass Pflan-
zen und Tiere ,so gebaut sind®, dass sie mit ihrer
Umwelt zurecht kommen und sich in ihr erhalten
kénnen. Das ist der Kern auch von Nussbaums
,capabilities approach”. Sie sieht im Tier ,eine
komplexe Lebensform mit einem intrinsischen Wert,
deren Achtung sich in der Erméglichung zur Ver-
wirklichung seiner spezifischen Merkmale bzw.
seiner freien Entfaltung (flourishing) ausdriickt.“?®
Tiere haben Anlagen, die nach Entfaltung streben,



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008

APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

52

und dieses Streben wird in der Achtung ihrer Wiirde
als moralisch relevant anerkannt.

Mit dieser Achtung kommt ubrigens ein letztes
Bestimmungsstiick in die Wirde, das in der Integ-
ritdt noch nicht mitgedacht ist, namlich ein Vollzug
des Menschen. Integritédt enthalt eine Beschrei-
bung, Wirde eine Zuschreibung; der Mensch
schreibt den Lebewesen diese Wirde zu. Diese
Zuschreibung liegt im Vollzug seiner sittlichen
Fahigkeiten, nicht einfach in der Natur der Dinge;
es scheint etwas fur den Menschen Bezeichnendes
darin zu liegen, dass er unter Absehung oder
zumindest unter Hintanstellung seiner eigenen
(theoretischen und praktischen) Belange das
Andere ,sein-lassen“ und ,sich einlassen® kann.
Eine Unterschreitung dieser menschlichen Eigen-
schaft sah Spaemann® als eine Verletzung des-
sen, was den Menschen auszeichnet, ndmlich die
.Fahigkeit, der naturwiichsigen Expansion des
eigenen Machtwillens Grenzen zu setzen, einen
nicht auf eigene Bedlrfnisse bezogenen Wert
anzuerkennen, in der Fahigkeit, anderes in Freiheit
,sein zu lassen’.” Nach Spaemann ,macht es
gerade die Menschenwirde aus, im Umgang mit
der Wirklichkeit deren eigenen Wesen Rechnung
zu tragen.*®' ,Wiirde der Kreatur* ist damit gerade
nicht ,anthropozentrisch“ gedacht, aber ,anthropo-
relational®, im Bezug auf den Menschen. Anthropo-
zentrisch hiesse, dass der Mensch sich alles
unterwirft; anthroporelational heisst, dass in der
~Wirde" die Eigenheiten nicht-menschlicher Lebe-
wesen in ihrer Relevanz fur den Menschen gedeu-
tet werden.

5. Konkrete Fragen

Damit sind wir wieder bei den fiir diese Lebewesen
charakteristischen Anlagen, und fir die Bewertung
der Praxis wird die Entfaltung des ,telos* wichtig
sein, denn darin liegt ein Kriterium dafur, in wel-
chem Masse der Mensch in Tiere und Pflanzen
eingreift. Je drastischer er die ,capabilites” redu-
ziert, desto heftiger der Angriff auf die Wirde. Je
starker der Mensch das ,telos* der belebten Dinge
Uberformt, desto mehr instrumentalisiert er sie.
Daher der Widerstand gegen die Kafighaltung von
Legehennen, auch wenn es diesen gut geht. Daher
das Unbehagen, ,wenn die Versuchstiere zu bio-
medizinischen Messinstrumenten verdinglicht wer-
den“®, und zwar auch dann, wenn sie nicht leiden.
Wenn wir daran gingen, Tiere zu erzeugen, die gar
nichts mehr empfinden, bliebe der Verstoss gegen
das telos oder die Reduktion ihrer capabilities, um
es mit Nussbaum zu sagen. Besonders heftig ist
dies der Fall, wenn Lebewesen so verandert wer-

den, dass ihr telos nicht mehr in ihrem Fortbestand,
sondern in ihrem Untergang bestehen soll, wie
etwa bei der ,Onko-Maus® oder in der Terminator-
Technik (s.u.). Pathozentrisch ware nichts zu sagen
gegen das sofortige Téten mannlicher Kiiken in den
Legehennen-Rassen. Aber es ist natlrlich ein
extremes Brechen dessen, woraufhin Kiilken ange-
legt sind.

Mit der Deutung der ,Wirde der Kreatur®, die der
Mensch in der Verschréankung von Eigenwert und
Eigenart von Lebewesen achten kann und achten
soll, etabliert sich ein Prinzip, das weit Uber das
klassische pathozentrische Paradigma hinausreicht
und das die naturethische Kernfrage nach dem
+~Warum® einer moralischen Achtung nicht-mensch-
licher Lebewesen auf eine breitere Basis stellt.

6. Die Reichweite der Wiirde

Dieser Befund verdeutlicht, warum in der Schweiz
nun auch solche Tiere, die vermutlich nicht tber
Empfindungsféhigkeit verfuigen, und sogar die
Pflanzen dem Schutzbereich der ,Wirde der Krea-
tur® zugeordnet werden. Gleiches vermied der nie-
derlandische Gesetzgeber und entschied, das Kon-
zept des “Intrinsic value® und der Integritat nur fur
empfindungsféhige Tiere zum Prifstein fur die
Genehmigung gentechnischer Eingriffe zu machen.
Dementsprechend bleiben Eingriffe an Pflanzen in
den Niederlanden grundséatzlich erlaubt, solange
keine anderen menschlichen Interessen dagegen
sprechen.:"3 Ein Schutz nicht nur tierischer, sondern
auch pflanzlicher Lebewesen um ihrer selbst willen
bleibt dort also ausgeschlossen. Henk Verhoog hélt
diese Entscheidung fur nicht weitgehend genug. Er
begriindet diese Auffassung folgendermassen:
»The concept of animal integrity is thus brought in to
deal with those infringements of the animal’s nature
which go beyond health and well-being. But an
immediate logical consequence of the introduction
of this concept is that, because it is independent of
sentiency, it can be applied to all animals. ... The
question can now be asked if the same way of rea-
soning does not automatically lead to the idea that
plants also have a nature of their own (a telos) and
an integrity which can be violated. The answer must
be yes”.3* Trotz aller Kritik ist die EKAH demnach
nur konsequent, wenn sie angesichts der ,Wirde
der Kreatur nicht nur die Empfehlung ausspricht,
,das Tierschutzgesetz ohne Einschrénkung auf alle
Tiere im zoologischen Sinne“®® anzuwenden, son-
dern sich in einer gesonderten Broschiire® auch
mit der Frage nach der moralischen Berucksichti-
gung pflanzlicher Lebensformen um ihrer selbst
willen auseinandersetzt.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008

APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

7. Wiirde als Auszeichnung von
Individuen

Doch auch in der Schweiz tut man sich nicht leicht
mit der Rede von der ,Wirde der Pflanze®. Verfolgt
man zum Beispiel chronologisch die vom dortigen
BUWAL finanzierten Gutachten®” zur Auslegung
des neuen Verfassungsbegriffs, zeigt sich eine
zunehmende Einschrankung seiner Reichweite. Am
Ende fallen die Pflanzen wieder aus dem Kreis der
direkt moralisch zu beriicksichtigenden Lebewesen
hinaus.®® Und selbst fiir die Mitglieder der EKAH,
die mehrheitlich die Position vertreten, dass ,die
Pflicht zur Achtung der ,Wirde der Kreatur’ ... Tiere
und Pflanzen*®® umfasst und, ,dass wir
[dementsprechend] tber Pflanzen prima facie nicht
frei verfugen diirfen”,*° bleibt auch zehn Jahre nach
der Grundung dieser Kommission unklar ,welche
konkreten Handlungsanweisungen sich aus diesem
Verbot ergeben.“*!

Auf einen entscheidenden Grund fur die Unsicher-
heiten hinsichtlich der Bewertung gentechnischer
Eingriffe an pflanzlichen Lebensformen verweist der
Befund, ,dass ,Wirde’ auf eine Auszeichnung des
Individuums rekurriert.“*> Wenn mit der ,Wirde der
Kreatur* gefordert wird, nichtmenschlichen Wesen
in ihrer Integritat gerecht zu werden bzw. nicht nur
eigene Interessen, sondern auch das eigene Gut
dieser Organismen beim Umgang mit ihnen im
Blick zu haben, kann es auch um nichts anderes
als einen Individualschutz gehen. Begriffe wie
JIntegritat ,Strebevermdgen® oder ,eigenes Gut*
erschliessen sich nur mit Blick auf solche Entitaten,
die eine gewisse Geschlossenheit, Ganzheit und
Selbststandigkeit aufweisen. Uber diese Eigen-
schaften verfugen individuelle Lebewesen, nicht
aber z.B. Arten oder Okosysteme. Bei letzteren
handelt es sich lediglich um operationale Begriffe,
deren Begrenzung sowohl in rdumlicher als auch in
zeitlicher Perspektive im Ermessen des jeweiligen
Bearbeiters liegt. Was jeweils als Art, Population
oder Okosystem definiert wird, ist ergibt sich also
nicht direkt aus der Struktur des zu untersuchen-
den, sondern aus der jeweils zu bearbeitenden
Forschungsfrage.

Aufgrund des modularen Aufbaus pflanzlicher
Lebewesen und ihrer damit verbundenen Fahigkeit,
sich klonal zu vermehren und dementsprechend
teilbar zu sein, ist ihre Individualitat in vielen Féllen
aber nicht augenscheinlich. Fir die Gutachter Arz
de Falco und Miller ergibt sich daraus, ,die Ein-
grenzung des Konzepts Wirde der Kreatur auf
,héhere’ Tiere.“® Die Position blieb aber nicht ohne
Widerspruch, denn es konnte gezeigt werden, dass
die Rede von der Individualitét der Pflanzen durch

53

aus nicht ohne Gehalt ist.** Eine hilfreiche Argu-
mentation dafur bietet Friedemann Buddensieks
Monographie tber ,Die Einheit des Individuums®.
Darin befasst sich der Autor mit der Frage, ,wie
sich die Einheit von Individuen, die materielle
Gegenstande sind, begrifflich fassen lasst‘*® Er
vertritt dabei folgende These: ,Ein Individuum, das
ein materieller Gegenstand ist, ist ein Funktions-
gefuge. Dieses Gefuge wird durch den kausalen
Beitrag aller seiner Teile konstruiert, die ihrerseits
durch das Leisten ihres Beitrags als Teile identifi-
zierbar sind und die mit dem Leisten ihres Beitrags
ihre Funktion ausiiben. Im Leisten ihres Beitrags
interagieren und kooperieren die Teile auf solche
Weise miteinander, dass ein persistierendes, koha-
rentes und gegebenenfalls flexibles Gefuge gebil-
det wird, das dank seiner Struktur der Welt als
etwas synchron und diachron Ganzes selbststandig
gegenubertreten kann. Die Einheit des Individuums
besteht in der synchronen und diachronen Koha-
renz dieses Gefiiges.“*® Etwas ist also immer dann
Teil eines individuellen Lebewesens, wenn es in
den Gesamtzusammenhang integriert ist. Das ist
dann der Fall, wenn es in der Interaktion mit den
Uibrigen Teilen zur inneren Einheit des jeweiligen
Organismus und damit auch zu dessen Selbststan-
digkeit in Form von Selbsterhaltung und Selbstor-
ganisation beitragt.*’ Die miteinander in einem
Beziehungsgeflecht stehenden Teile eines Indivi-
duums konstituieren also durch ihre Funktion im
Gefiige dessen Einheit und erlauben, dass es sich
als abgeschlossenes Ganzes in ein Verhaltnis zur
Welt setzen kann.

Lebewesen zeichnen sich durch eine hohe struktu-
relle und funktionelle Ordnung aus, die nur auf-
rechterhalten werden kann, wenn alle Komponen-
ten des Organismus durch funktionelle Vernetzung
und aufeinander abgestimmtes Zusammenwirken
zur Erhaltung des Lebenszustandes beitragen.*®
Pflanzen diese Form der Einheit und Abgeschlos-
senheit mit der Begriindung abzusprechen, dass
die Bestandteile der Pflanze weitgehend unabhén-
gig voneinander agieren,*® ist mit Blick auf neuere
Ergebnisse der pflanzenphysiologischen Forschung
nicht gerechtfertigt. Diese weisen namlich darauf
hin, dass es durchaus intensive Wechselwirkungen
zwischen den verschiedenen Teilen einer Pflanze
Uber die Grenzen des einzelnen Phytomers bzw.
Moduls hinweg gibt, die den Pflanzenkdrper zu
einem ,harmonischen Ganzen“®® machen. Dieser
Prozess der systemischen Entwicklungskontrolle,
Korrelation genannt, wird nicht nur durch Konkur-
renz um oder die gegenseitige Belieferung mit



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008

APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

54

Néhrstoffen, sondern v.a. durch Kommunikation —
z.T. Uber weite Strecken - mittels Phytohormonen,
Signalmolekilen und sogar Aktionspotenzialen
vermittelt.®" Auf der Basis dieser Erkenntnisse kann
man also auch mit Bezug auf Pflanzen von einer
Einheit des Individuums, so wie Buddensiek diese
versteht, sprechen.

Da also nur das als integrierter Teil eines pflanzli-
chen Individuums gilt, was zur Selbststandigkeit
des Funktionsgefiiges beitragt, muss es mit diesem
in einem physiologischen Zusammenhang stehen,
so dass Wechselwirkungen mit den ubrigen Teilen
stattfinden kénnen.%? Dementsprechend kann auch
jede einzelne der aus ein und derselben Mutter-
pflanze durch vegetative Vermehrung entstande-
nen Tochterpflanzen als Individuum betrachtet
werden: Jede stellt ein abgeschlossenes Funkti-
onsgefiige dar, dass durch die Integritat ihrer Teile
konstituiert wird. Erst die ununterbrochene Interak-
tion und Kooperation der Bestandteile erlaubt, dass
sich die Einzelpflanzen als selbststéndiges, abge-
schlossenes Ganzes in ein Verhaltnis zur Welt set-
zen kann und nicht in dieser aufgeht. lhre individu-
elle Einzigartigkeit, die sich gerade bei Pflanzen
besonders eindrucksvoll in der Mannigfaltigkeit
ihrer Wuchsformen darstellt, entwickeln sie im Ver-
laufe dieses ununterbrochenen Prozesses der
Integration und Selbsterhaltung.

Auf dieser Grundlage stellen sich Pflanzen nicht
nur hinsichtlich ihrer Individualitat als vergleichbar
mit tierischen Lebewesen dar, sodass sie durchaus
dem Schutzbereich der ,Wirde der Kreatur* zuge-
ordnet werden konnen. Zusétzlich bekommt auch
die Forderung, das eigene Gut der Pflanzen zu
berticksichtigen einen Sinn: Bildet die Integrit4t
einer individuellen Pflanze die Grundvoraussetzung
fur Selbsterhalt und -entfaltung, dann ist ohne sie
die Verwirklichung des eigenen Gutes dieses
pflanzlichen Lebewesens ausgeschlossen. Die
Berlicksichtigung einer Pflanze um ihrer selbst wil-
len angesichts ihrer Wirde verlangt dementspre-
chend, sich Stérungen der in einem fortlaufenden
Lebensprozess erzeugten Integritdt zu enthalten
oder zumindest zu priifen, ob ein solcher Eingriff
durch andere Guter gerechtfertigt werden kann.

8. Das ,,telos‘ von Pflanzen und die
»Terminator“-Technologie

Geht man von der Richtigkeit dieser These aus wird
deutlich, dass Verstésse gegen die Wirde von
Pflanzen praktisch nicht zu vermeiden sind. In viel-
facher Weise und ganz elementar sind wir von
pflanzlichen Lebewesen abhangig. Auch haben

Menschen auf verschiedenste Weise immer wieder
das ,telos“ von Pflanzen Uberformt — und das nicht
erst seit der Erfindung der Gentechnik - um das
eigene Leben zu sichern bzw. zu verbessern.
Dagegen regte und regt sich bis heute selbstver-
stéandlich kaum Widerstand. Ja selbst die 6ffentliche
Diskussion um die Griine Gentechnik wird vorran-
gig hinsichtlich gesundheitlicher und 6kologischer
Aspekte gefiihrt. Die Bericksichtigung von Pflan-
zen um ihrer selbst willen tragt dagegen zur Kritik
an derartigen Zuchtverfahren nur wenig bei. Im
Umkehrschluss bedeutet das aber nicht, dass jeder
Zugriff auf pflanzliche Lebewesen — mit Blick auf
die Pflanze selbst — als moralisch unbedenklich
akzeptiert werden muss. So ist in einem Fall gen-
technischer Veranderungen von Pflanzen namlich
sehr heftiger Widerspruch zu vernehmen, bei der
die Diskussion tber die Sphare menschlicher Inte-
ressen hinausgeht: die so genannte ,Terminator‘-
Technik.®® Dabei handelt es sich um verschiedene
gentechnische Verfahren bei dem das Zuchtziel
nicht die Verbesserung des Gedeihens der ent-
sprechenden Kulturpflanze bei den gegebenen
Anbaubedingungen ist. Ganz im Gegenteil: Bei
diesen den ,Gene Usage Restriction Technologies*
(GURTs) zuzuordnenden Techniken geht es
gerade darum, das Gedeihen von Pflanzen, aber
auch Tieren willkirlich unterbinden bzw. génzlich
verhindern zu kénnen. Neben der Anwendung als
biologischer Patentschutz weisen die Befirworter
dieser Techniken darauf hin, dass derartige GURTSs
auch zum Schutz vor der Verwilderung transgener
DNA eingesetzt werden konnten, was allerdings
umstritten ist.>*

Das urspriingliche, 1998 patentierte Verfahren,®
basiert auf dem Einbringen eines Gens, das fiir ein
Toxin codiert, in das Genom einer gewiinschten
Pflanze. Verbunden ist dieses Gen, das auch als
Suizid- bzw. Unterbrecher-Gen bezeichnet wird,
gemeinsam mit einem Promotor, der erst spét in
der Embryonalentwicklung aktiv ist. Durch eine
Blockersequenz, die die Expression des Toxins
verhindert, werden Promoter und das Toxin-Gen
rdumlich voneinander getrennt. Die Abt6tung des
Embryos erfolgt also nur dann, wenn diese Blo-
ckersequenz aus dem Genom entfernt wird. Das
wird erreicht durch die chemische Induktion des
Promotors eines Rekombinase-Gens (beides wird
ebenfalls gentechnisch in das Pflanzengenom ein-
gebracht) dessen Produkt die Blockersequenz zwi-
schen Toxin-Gen und seinem Promotor entfernt.
Das bedeutet, dass die Elterngeneration fertile
Geschlechtszellen ausbildet, die auch zur Entste-
hung eines Embryos fiihrt, der das Potenzial hat,
sich zu einer vollstéandigen Pflanze zu entwickeln.
Durch das gentechnische Einfiigen eines im der



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008

APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

Embryonalphase aktivierbaren Toxin-Gens kann
diese Entwicklung aber willkirlich abgebrochen
werden. Neben Verfahren mit dem Ziel der indu-
zierbaren Abtdétung des Embryos wurden auch sol-
che beschrieben, nach denen die transgenen
Pflanzen prinzipiell nicht entwicklungsfahig oder in
ihrer Entwicklung stark eingeschrankt sind.*® Die
Entwicklungsféhigkeit kann dort aber z.B. durch
thermische oder chemische Massnahmen erhalten
werden.

So unterschiedlich die Méglichkeiten des Aufbaus
der ,Terminator‘-Technologie auch sind, in allen
Fallen geht es nicht nur darum, das Strebevermé-
gen von Pflanzen in eine bestimmte Richtung zu
beeinflussen, sondern v.a. darum, Pflanzen darauf
anzulegen, dieses vollstdndig unterbinden zu kon-
nen. Halt man sich vor Augen, dass Lebewesen ein
inharenter Wert, eine Wirde zuerkannt wird, weil
sie auf ein eigenes Gut hin angelegt sind, verwun-
dert es nicht, dass gerade diese Technik in der
Diskussion um die ,Wirde der Kreatur” immer wie-
der im Zentrum der Kritik steht, untergréabt sie doch
das, was Lebewesen fur uns besonders macht und
zur Ehrfurcht vor dem Leben anregt. Dabei ist irre-
levant, dass es sich hierbei um ein gentechnisches
Verfahren handelt. Bedeutsam ist vielmehr, dass
der mit der ,Wurde der Kreatur® verbundenen For-
derung, einem Wesen in seiner Integritdt und sei-
nem Streben nach Entfaltung gerecht zu werden,
vollstdndig zuwidergehandelt wird. Eine extremere
Form der Verdinglichung von Lebewesen ist kaum
denkbar und angesichts der ,Wirde der Kreatur®
muss die Legitimitat derartiger Forschungsziele, ob
auf gentechnischem oder konventionellem Weg
erreicht, auf dem Priifstand stehen.

9. Nicht nur Gentechnik

Der Begriff der ,Wirde der Kreatur® kam im
Zusammenhang der Debatte um die gentechnische

Bibliographie

55

Verdnderung nichtmenschlicher Lebewesen auf.
Bis heute konnten aber auf der Grundlage dieses
Prinzips und ohne Ruckgriff auf pathozentrische
Argumente kaum Uberzeugende Grinde gefunden
werden, warum die Erzeugung transgener Tiere
und Pflanzen verboten werden sollte. Die generelle
Kritik an der Gentechnik basiert haufig auf einem
durchaus hinterfragbaren Naturlichkeitsverstandnis
oder auf romantisierenden Vorstellungen von kon-
ventionellen Zichtungsverfahren. Von Seiten der
Forscher werden solche Argumente i.d.R. nicht erst
genommen. Sie verweisen dagegen immer wieder
darauf, dass die Grenzen zwischen konventioneller
und gentechnischer Zichtung fliessend sind. Die
Auseinandersetzung mit der ,Terminator‘-Technik
vor dem Hintergrund der Diskussion um die ,Wirde
der Kreatur” kann einen Ausweg aus dieser verfah-
renen Situation weisen: Sie zeigt doch auf, dass es
nicht um das gewéhlte Verfahren als solches gehen
muss, sondern vielmehr um dessen Folgen fur das
entsprechende Lebewesen. Eine Glterabwagung
musste sich also nicht darauf konzentrieren, wel-
ches Verfahren zur Anwendung kommt, sondern
vielmehr darauf, wie in qualitativer und quantitativer
Hinsicht auf die Integritdt und damit auf die Mog-
lichkeit eines Lebewesens, sich auf sein eigenes
Gut hin zu entwickeln, Einfluss genommen wird.

Das verdeutlicht, dass das Prinzip der ,Wirde der
Kreatur® nicht nur Gber das klassische pathozentri-
sche Paradigma hinausreicht, sondern sich dartber
hinaus auch nicht nur auf Fragen gentechnischer
Veranderung nichtmenschlicher Organismen ein-
grenzen lasst: Damit wird die ,Wirde der Kreatur®
zum Prifstein fur die viel umfassendere Frage, wie
ernst wir unsere eigenen Wertvorstellungen im
Umgang mit dem Leben nehmen und damit, wie wir
unseren eigenen sittlichen Fahigkeiten gerecht
werden. m

" Praetorius, I. / Saladin, P.: Die Wiirde der Kreatur; Gutachten BUWAL. Bern, 1996, 93f

2 Baranzke, H.: Wiirde der Kreatur? Wiirzburg 2002.

® Nussbaum, M.: Frontiers of Justice. Cambridge (Mass.) — London 2006. S. 326 u.o.

* Nussbaum, a.a.0., S. 327
® Nussbaum, a.a.0.; S. 346.

® Burgat, F.: La Dignité de 'Animal. In: L'Homme 161, 2002.

7 Vgl. EKAH: Stellungnahme zur franzésischen Version des Art. 120 BV. Bern 2000. AuRerdem Ferrari, A.: Genmaus

und Co. Erlangen 2008, S. 169.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n°® 3/4, novembre 2008

56

8 Richter, D.: Sprachenordnung und Minderheitenschutz im Schweizerischen Bundesstaat. Springer, Berlin/
Heidelberg/ New York 2005. S. yyy

® AuRerdem sei ,Integritat* nicht wirklich praziser. ,Zum anderen ist der Begriff der Integritit selber sehr ambivalent. Es
ist ungeklart, ob sich der Begriff auf eine physisch-biologische, auf eine genetische oder auf eine seelische oder
metaphysische Integritat bezieht.”

'“ EKAH und EKTV: Die Wiirde des Tieres. Bern 2000, S. 6.
" Der Katalog findet sich auch bei Goetschel, A. / Bolliger, G.: Das Tier im Recht. Zurich 2003. S. 239.
"2 vgl. Kunzmann: Die Wiirde des Tieres. Freiburg/B. 2007, S. 54.

" Schneider M.: Die Wiirde des Tieres. In: Drs. (Hrsg.): Den Tieren gerecht werden. Witzenhausen 2001. S. 229.
" Vgl. Praetorius, |.: Auf dem Weg in eine postsakulare Metaphysik oder: Der 17 Mai 1992 als Schliisseldatum. In:
Odparlik, S. u.a. (Hrsg.): Wie Wiirde gedeiht. Miinchen 2008. Bes. S. 91ff.

18 Vgl. die zahlreichen Belege bei Ferrari, a.a.O.; hier bes. im Kap. 5.5, 179-189

'® Rippe, K. P.: Schadet es Kiihen, Tiermehl zu fressen? In: Liechti, M. (Hrsg.): Die Wiirde des Tieres. Erlangen 2002.
S. 240.

7 7.B mit Verhoog, H. / Visser, T.: A view of intrinsic value not based on animal consciousness. In: Dol, M. u.a.
(Hrsg.): Animal Consciousness and Animal Ethics. Assen 1997. S. 227f.

'® Grommers, F. J.: Consciousness, science and conscience. In: Dol, M. u.a. (Hrsg.): Animal Consciousness and
Animal Ethics. Assen 1997. S. 204; Mepham, B.: “Wirde der Kreatur” and the Common Morality. In: Journal of
Agricultural and Environmental Ethics 13: 2000. S.70.

18 Heeger, R.: Genetic Engineering and the Dignity of Creatures Journal of Agricultural and Environmental Ethics 13:
2000. S. 50.

20 vgl. z.B. die Liste bei Steiger, A.: Die Wirde des Nutztieres — Nutztierhaltung zwischen Ethik und Profit. In: Liechti,
a.a.0, S. 229.

2! Grommers, a.a.0., S. 204.

22 \Verhoog / Visser, a.a.0., S. 230.

2 ygl. Kunzmann 2007, a.a.0., bes. Kap. 3.4.

2 Balzer, P. / Rippe, K. P. / Schaber, P.: Menschenwiirde vs. Wiirde der Kreatur. Freiburg/Minchen 1998. S. 42.

» Vgl. z.B. Steiger, a.a.0., S.229; vgl. auch Balzer et al., a.a.0., S. 50.
% Sjegetsleitner: Zur Wiirde nichtmenschlicher Lebewesen. In: Odparlik, S. / Kunzmann, P.: Eine Wirde fir alle
Lebewesen? Miinchen 2007. S. 113.

2T Obwohl die Kriterien dafiir schwer zu bestimmen sind. Es fallt bei Tieren sehr viel leichter anzugeben, wenn sie aus
dem Zustand des Wohlbefindens herausfallen, als diesen positiv zu bestimmen; das &ndert aber nichts am Ideal,
diesen Zustand bei Tieren in menschlicher Obhut anzustreben bzw. dessen Verlust soweit als mdglich abzuwenden.

% Rutgers B. /Heeger R.: Inherent worth and respect for animal integrity. In Dol, M. u.a. (Hrsg): Recognizing the
Intrinsic Value of Animals. Assen 1999, S. 43.

® Ferrari, a.a.0., S. 159.
3% Spaemann, R.: Tierschutz und Menschenwiirde. In: Handel, U. M. (Hrsg.): Tierschutz. Frankfurt/Main 1984, S. 76.
3! Spaemann, a.a.O., S. 77.

230 A. Goetschel in einem Vortrag zur ,Wiirde der Kreatur* in Weingarten vom 9. Juni 1996. Nattirlich gilt dies fiir ihn
nicht zuletzt ,bei gewissen Formen der Intensivhaltung von landwirtschaftlichen Nutztieren und von Pelztieren.
Goetschels Vortrag ist abrufbar: http://www.akademie-rs.de/highlight/goetsch.htm.

% Verhoog, H.: The intrinsic value of animals: its implementation in governmental regulations in the Netherlands and
its implication for plants. In: Heaf, D./ Wirz, J. (Hrsg.): Intrinsic Value and Integrity of Plants in the Context of Genetic
Engineering. Proceedings of an /fgene workshop on 9 — 11 May 2001. Dornach/ CH 2001, 15-18.

% Verhoog, a.a.0., S.16.

% EKAH: Stellungnahme zur Konkretisierung der Wirde der Kreatur im Rahmen der geplanten Revision des
Tierschutzgesetzes. Bern 1999, S. 2.

% EKAH: Die Wiirde der Kreatur bei Pflanzen. Bern 2008.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

57

¥ Praetorius/ Saladin, a.a.0.; Balzer, P./ Rippe, K. P./ Schaber, P.. Menschenwiirde vs. Wirde der Kreatur.
Begriffsbestimmung, Gentechnik, Ethikkommissionen. Freiburg/ Miinchen 1998; Arz de Falco, A./ Miiller, D.: Die
Wiirde von ,niederen Tieren und Pflanzen. Ethische Uberlegungen zum Verfassungsprinzip ,Wiirde der Kreatur®.
Fribourg/ CH 2001.

3 Vgl. Odparlik, S.: Und die Wirde der Pflanze? In: Odparlik, S./ Kunzmann, P.: Eine Wiirde fiir alle Lebewesen?
Minchen 2007, S. 76-82.

* EKAH: Vorlaufige Stellungnahme zur Gen-Lex-Vorlage. Bern 1998, S.2.
4 EKAH: Die Wiirde der Kreatur bei Pflanzen. Bern 2008, S.10.
“' EKAH 2008, a.a.0., S. 5.

42 Kunzmann, P.: Die Stufen des Ethischen und die Pflanze. In: Odparlik, S./ Kunzmann, P./ Knoepffler, N. (Hrsg.):
Wie die Wirde gedeiht. Pflanzen in der Bioethik. Miinchen 2008, S. 153.

* Arz de Falco, a.a.0., S.18.

4 vgl. Odparlik, S.: Die Individualitat von Pflanzen im Kontext der Diskussion um die Wiirde der Kreatur. In: Odparlik,
S./ Kunzmann, P./ Knoepffler, N. (Hrsg.): Wie die Wirde gedeiht. Pflanzen in der Bioethik. Miinchen 2008, S. 275-300.

% Buddensiek, F.: Die Einheit des Individuums. Eine Studie zur Ontologie der Einzeldinge. Berlin/ New York 20086, S.1.
“® Buddensiek, a.a.0., S.7f.
" Buddensiek, a.a.0., S.208f. 212.

“8 Strasburger, E./ Noll, F./ Schenck, H./ Schimper, A.F.W. (Begr.): Lehrbuch der Botanik fir Hochschulen. 35. Aufl.
Heidelberg/ Berlin 2002, S. 2f.

49 vgl. Firn, R.: Plant Intelligence: An Alternative Point of View. In: Annals of Botany. 93 (2004), S. 345-351.
% vgl. Strasburger a.a.0., S. 411.

" Eine sehr ausfiihrliche Zusammenstellung der neuere Erkenntnisse (iber Kommunikation in Pflanzen mit Verweis
auf die jeweiligen Verdffentlichungen bieten Baluska, F./ Mancuso, S./ Volkmann, D. (Hrsg.): Communication in Plants.
Neuronal Aspects of Plant Life. Berlin/ Heidelberg 2006.

2 vgl. Trewavas, A.: Aspects of Plant Intelligence: An Answer to Firn. In: Annals of Botany. 93 (2004), S. 354.

* vgl. z.B. Sitter-Liver, B.: Wiirde als Grenzbegriff. Erlautert am Beispiel der Wiirde der Pflanze. In: Odparlik, S./
Kunzmann, P./ Knoepffler, N. (Hg.): Wie die Wiirde gedeiht. Pflanzen in der Bioethik. Miinchen 2008, 149 und Kallhoff,
A.: Der moralische Status von Pflanzen. In: Gethmann, C. F./ Hiekel, S. (Hrsg.): Ethische Aspekte des ziichterischen
Umgangs mit Pflanzen. Zukunftsorientierte Nutzung léndlicher Raume. Landinnivation. Berlin-Brandenburgische
Akademie der Wissenschaften. Berlin 2007, 41.

% vgl. Hills, M.J./ Hall, L./ Amison, P. Et al.: Genetic use restriction technologies (GURTSs): strategies to impede
transgene movement. In: Trends in Plant Science, 14/ 4 (2007), 177-183.

% Oliver, M. J./ Quisenberry, E./ Trolinder, N. L. G. et al.: Control of Plant Gene Expression. Unides States Patent
5,723,765. 1998.; Vgl. auch Odell, J.T./ Hoopes, J.L./ Vermerris, W.: Sees-Specific Gene Activation Mediated by the
Crellox Site-Specific Recombination System. In: Plant Physiology 106, 1994, 447-458.

% vgl. z.B. Koivu, K./ Kanerva, A./ Pehu, E. : Molecular control of transgene escape from genetically modified plants.
In: Plant Science, 160 (2001), 517-522.



	Tiere und Pflanzen als Gegenstand der Forschung - eingedenk ihrer Würde

