
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 34 (2008)

Heft: 3-4

Artikel: Tiere und Pflanzen als Gegenstand der Forschung - eingedenk ihrer
Würde

Autor: Opdarlik, Sabine / Kunzmann, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletiri n° 3/4, novembre 2008

48

Tiere und Pflanzen als Gegenstand der Forschung -
eingedenk ihrer Würde

Peter Kunzmann und Sabine Odparlik

1. „Würde der Kreatur" und die Folgen
Vor wenigen Tagen, so stand es im Internet, wurde
den Schweizern und ihrer Eidgenössischen
Ethikkommission für die Biotechnologie im Ausser-
humanbereich (EKAH) der halb parodistische
„IgNobel-Prize verliehen "for adopting the legal
principle that plants have dignity".

Die Schweizer sind in den letzten Monaten häufiger
publizistisch angegriffen worden wegen ihrer
eigenwilligen Gesetzgebung zum Umgang des
Menschen mit nicht-menschlichen Lebewesen, sei
es mit Blick auf ihre neuen restriktiven Tierschutznormen,

sei es mit Blick auf die Würde von Pflanzen,

die als „Erbsenwürde" verspottet wurde.

Zugrunde liegt natürlich das Unikat einer „Würde
der Kreatur" in der Schweizer Bundesverfassung.
Dabei lässt sich die Stärke des Prinzips einer
„Würde der Kreatur" auch und gerade mit Blick auf
die Forschung ausweisen. Dieses Prinzip hat, wie
immer man sich zu ihm stellen will, der Diskussion
um die Nutzung nicht-menschlicher Lebewesen
neue Konturen gegeben. Er hat einer eher intuitiven

Ablehnung gegen des Menschen Zugriff auf
andere Kreaturen in der Forschung und in der
Nutzung von deren Ergebnissen einen Ansatzpunkt für
die diskursive Entfaltung der Argumente und für
Einsicht in deren Zusammenhang gegeben.

Mit Blick auf die Wissenschaft kommt diesem Prinzip

mehrfach Bedeutung zu:

Zum einen bildet der Prozess, der zum Einzug der
„Würde der Kreatur" in die Verfassung führte, die
erheblichen Widerstände derer ab, die die praktischen

Konsequenzen der modernen
Lebenswissenschaften fürchteten oder ablehnten, die
Nutzung der Gentechnik zuvörderst. Im ersten
Gutachten des BUWAL (Bundesamt für Umwelt, Wald
und Landschaft, seit 2006 im BAFU, Bundesamt für
Umwelt aufgegangen) zum Thema hiess es:
„Genetische Eingriffe bedeuten stets ein Angriff
auf die Würde der Kreatur; denn die Kreatur
wird dadurch offensichtlich und entschieden
instrumentalisiert, sie wird in ihrer biologischen
Grundstruktur so verändert, dass sie als Objekt menschlicher

Nutzung bessere Dienste leisten kann. Die
,Verdinglichung' der Kreatur erhält damit einen

neuen grellen Ausdruck."1 Die „Würde der Kreatur"
steht und entsteht in der Diskussion um die
Anwendungen aktueller Wissenschaft und ermächtigt

und beauftragt die staatliche Gewalt, diesen
Auswirkungen Grenzen zu ziehen; darin liegt
ausserdem ein Fingerzeig auf die legitimen Ziele von
Forschungsvorhaben oder Forschungsrichtungen.
Ganz unmittelbar sind Tiere und Pflanzen aber
auch Gegenstände von Forschung, sie sind boshaft
gesagt, „Material" für Forscher, mit dem sie nicht
nach Belieben verfahren dürfen. Gerade genetische

und gentechnische Methoden sind
wissenschaftlicher Alltag, auch wenn sie nicht die
Lebenswelt der Menschen erreichen, die sich
vielleicht ansonsten „vor Gentechnik fürchten". Dem
gentechnischen Zugriff zumindest strategisch eine
Grenze zu setzen, ist eine unmittelbare Weisung,
wie Wissenschaftler mit nicht-menschlichen
Organismen verfahren sollen.

Wenn es an dieser Stelle ausgerechnet zwei Deutsche

unternehmen, in einem akademischen Magazin
in der Schweiz über die „Würde der Kreatur" zu

schreiben, hiesse das ein wenig Eulen nach Athen
zu tragen. Doch hier wird schon ein erstes Indiz
sichtbar, warum es so fruchtbar war, dass sich die
Schweizer 1992 dieses Verfassungsprinzip gegeben

haben: Die Diskussion, ob auch nicht-menschlichen

Lebewesen so etwas wie eine „Würde"
zuerkannt werden soll, hat ausserhalb der Schweiz
Fuss gefasst. Zwar stammen die frühen, einflussreichen

Gutachten zum Thema aus der Schweiz.
Zwar ist die EKAH immer noch der Ort, wo am
heftigsten darüber nachgedacht wird, wie das Prinzip
auszulegen sei. Aber mit Heike Baranzke2 hat eine
Deutsche die bislang gründlichste Monographie
über die „Würde der Kreatur" geschrieben. Unsere
kleine Arbeitsgruppe in Jena andererseits widmet
sich, vom deutschen Bundesministerium
unterstützt, der Frage nach der „Würde in der Gentechnologie",

und zwar ausdrücklich unter verstärktem
Bezug zu aussermenschlichen Lebensformen. Mit
Martha Nussbaum hat eine sehr arrivierte Ethikern
aus der angelsächsischen Welt das Thema
aufgenommen, zwar im Wesentlichen „nur" für die Tiere
und auch lieber in der Rede von „dignified life"3,



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

eben manchmal auch als „animal dignity"4 oder als
„dignity of a form of life"5. Sogar in Frankreich wird
über eine „dignité de l'animal" nachgedacht6, was
gar nicht selbstverständlich ist: Offenkundig lässt
sich die „Würde" nicht ohne weiteres in andere
Sprachen übertragen. Auch darin haben die
Schweizer natürlich besondere Erfahrungen: Die
Ersetzung des entscheidenden Passus in der
Schweizer Bundesverfassung im Jahre 20007 hat
noch vor allen fachlichen Fragen sprachliche
Probleme angezeigt: „Die infrage kommende
Formulierung .dignité de la créature' klang nach
Auffassung der Übersetzungsdienste der Bundeskanzlei

in französischen Ohren so .unglücklich' und
.lächerlich',"8 dass sie ersetzt wurde durch die
„intégrité des organismes vivants". Es genüge an
dieser Stelle der Hinweis, dass die Rezeption des
Schweizer Verfassungsprinzips auch Sonderheiten
in der sprachlichen Prägung der „Milieus"
unterworfen ist.

Geschah diese Auswechslung zu Recht? Zum
einen enthält der schlichtere Terminus „intégrité"
viel weniger rhetorische Wucht, aber auch weniger
ideologischen oder zumindest ideologie-verdächti-
gen Ballast; das Gleiche trifft wohl auf die „lebenden

Organismen" als Ersatz für die Kreaturen zu,
bei denen sich durchaus religiöse Konnotationen
einstellen können; für manchen vielleicht zum
Ärgernis. Darüber zu rechten, ist hier nicht unsere
Sache.

2. Über die Pathozentrik hinaus

Wichtiger ist die Bedeutung von Integrität als
„Ersatz" von Würde. Deckungsgleich sind die Termini

nicht, wie die EKAH9 knapp herausgestellt hat.
Doch haben sie eine gemeinsame, sehr wichtige
Funktion, die unmittelbar im Kontext der Entstehung

des Verfassungstextes einleuchtet und die
bio-ethische bzw. auch die wissenschaftsethische
Zentralfrage heraushebt, die beide Prinzipien zu
beantworten suchen. Um es kurz zu sagen: Dürfen
wir mit nicht-menschlichen Lebewesen alles
machen, was ihnen nicht „wehtut" bzw. was ihnen
nicht „schadet"?

Ein Auslöser für diese Frage liegt in der gentechnischen

Veränderung von Organismen, die bewirken
kann, dass sie massiv in ihrer Konstitution verändert

werden, ohne dass sie „subjektive" Nachteile

49

davon tragen. (Was immer hier „subjektiv" heisst.)
Dies betrifft Pflanzen, die als Organismen gegliederte

Ganzheiten darstellen, die durch Zucht, aber
auch durch Gentechnik verändert werden können,
ohne dass wir ihnen als subjektives Korrelat dieser
Veränderung Leiden oder eine sonstige negative
Veränderung ihres Wohlbefindens zuschreiben
müssen - zumindest solange wir bei ihnen kein
Sensorium für dieses Wohlbefinden vermuten.

Dies betrifft aber auch Tiere, die in ihrem Wohlbefinden

nicht gestört sein müssen, wenn sie zugleich
durch den Zugriff des Menschen erheblich von der
natürlichen Ausstattung ihrer Spezies abweichen.
Gedacht ist an all die Fälle, bei denen wir keine
Anzeichen dafür haben, dass mit der genetischen
Veränderung eine Minderung des „animal welfare"
einhergeht; trotzdem bleibt es problematisch, in so
massiver Weise auf sie zuzugreifen. Sollen wir
Hühner ohne Federn züchten oder Katzen ohne
Fell, auch wenn diese nicht darunter zu leiden
scheinen, dass ihnen Teil ihrer „natürlichen"
Ausstattung fehlt? Die Möglichkeiten eines gezielten
Eingriffs haben sich durch die moderne Genetik
und Gentechnologie erweitert und es stellt sich die
Frage nach einer „animal protection beyond pain
and injury" (Frans A. Brom) - ein Schutz für Tiere
(und andere Lebwesen), der über die Frage nach
gemutmassten Leiden oder erkennbaren Schäden
für das Individuum hinausgreift.

Überblicken wir die Einzelfälle, die als Würdeverletzungen

(hier z. B. von der EKAH10) inkriminiert wurden

wie

Eingriff ins Erscheinungsbild

- Erniedrigung

- übermässige Instrumentalisierung."11

Keiner von diesen drei „Eingriffen" muss von der Art
sein, dass wir den Tierschutz bemühen müssten,
keiner von ihnen stellt pathozentrisch beurteilt oder
für die Pathozentrik als tierethisches Prinzip
notwendig ein echtes Problem dar. Und dennoch sind
„Eingriffe" denkbar, an denen sich die Gemüter
reiben im Sinne eines sozusagen erweiterten
Tierschutzinteresses. Genau daraus lebt die Vorstellung

von der Würde des Tieres. Ginge es in der
gentechnischen Veränderung von Tieren um massive

Schädigungen ihrer Organsysteme, genügte
ein Tierschutzrecht (in Deutschland im § 11 des
TSchG), das Qualzucht verbietet.12



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

50

3. Die Integrität von Lebewesen

Was aber, wenn die genetische Veränderung selbst
auf Reduktion des Leidens zielt? Ein faktisches
Exempel bietet etwa der Zuchterfolg bei Schweinen,

nämlich durch besonders stressresistente
Schweine. ,,'Stressresistenz' und damit implizit
Leidensvermeidung ist z. B. in der molekularen
Schweinezucht eines der zentralen Zuchtziele. Und
dennoch scheinen prima facie gerade Eingriffe am
Erbgut und an der genetischen Integrität der Tiere
unter ethischen Gesichtspunkten problematisch zu
sein. Diese offensichtliche Lücke innerhalb der
Tierschutzethik und des Rechts galt es zu füllen,
und die Einführung des Schutzzieles .Würde der
Kreatur' hatte zunächst diese Funktion."13

Für solche Eingriffe gibt es zahlreiche
Anwendungsfälle; es spielt auf dieser Ebene auch keine
Rolle, ob sie im Rahmen konventioneller Züchtung
stattfinden, oder sich genetischer oder gentechnischer

Verfahren bedienen. Doch gerade mit Blick
auf gezielte genetische Veränderung erhob sich die
Kritik besonders laut in der Öffentlichkeit (wie eben
im Vorfeld der Schweizer Verfassungsänderung
von 199214) und besonders differenziert in der
Fachwelt.15

Der traditionelle Massstab der Tierschutzethik, das
tierliche Wohlbefinden (was immer dies sei), kann
diesem intuitiven Widerstand gegen einen veränderten

Umgang mit Tieren nicht mit Argumenten
bestärken. Mehr noch: Gerade unter pathozentri-
scher Perspektive, die mit diesem Massstab misst,
müssen die in Rede stehenden Eingriffe sogar
ausdrücklich gutzuheissen sein, reduzieren sie
doch das Leiden von Tieren. Genetisch hornlosen
Rindern bleibt das gewaltsame Enthornen als Kalb
oder - noch schlimmer - im Erwachsenenstadium
erspart. Wie wäre es mit blinden Hühnern, die mit
der Haltung in Käfigen vielleicht sogar besser
zurechtkommen? Dazu K.-P. Rippes
Gedankenexperiment: „Es wird eine Hühnerrasse gezüchtet,
in der alle Tiere blind geboren werden. Durch die
Erblindung reduzieren sich Federpicken und
Kannibalismus. Die Hühnerrasse zeichnet sich
Umständen der gegenüber anderen extensiv
genutzten Hühnerrassen also durch ein gesteigertes

Wohlbefinden aus. Pathozentriker werden hier
mindestens zugestehen müssen, dass im Vergleich
zu anderen extensiv genutzten Hühnerrassen eine
Verbesserung eingetreten ist."16 Ein Schwein, das
so gezüchtet ist, dass es sich gerne aufessen lässt

- „a casserole of me perhaps?" - und dies auch
sagt, wird es vermutlich nur im Science Fiction, in
D. Adams' „Restaurant am Rande des Universums"

geben. Die Frage aber bleibt, warum wir geneigt
sind zu sagen: zum Glück!

Aber auch beim Versuchstier, jenem klassischen
Gegenstand der Tierschutzbewegung und entsprechend

der Tierschutzethik, könnten Veränderungen
am Tier zu einer Minderung des Leidens führen.
Fast schon klassisch gilt hier der Massstab der 3R-
Prinzipien: replace, reduce, refine. Die Summe
tierlichen Leidens ist demnach so weit als möglich
zu verringern durch das Ersetzen (replace) von
Versuchen am lebenden Tier (z.B. durch
Computersimulationen), durch das Verringern (reduce) der
Anzahl betroffener Tiere und durch refinement, also
durch eine bessere Einstellung der Versuchsbedingungen,

die das Leiden für die einzelnen Tiere
mindert. Auf diese Präzisierung könnten aber auch
Manipulationen abzielen und wären damit nicht nur
gerechtfertigt, sondern nachgerade gefordert.
Analog zum Nutztier, das züchterisch oder
gentechnisch an die Haltungsbedingungen und die
Nutzungsinteressen des Menschen angepasst wird,
kann auch das Versuchstier so „eingestellt" werden

- zu seinem eigenen „Vorteil".

Eine solche Position, wie sie Rollin und Colwell in
die Bioethik eingeführt haben, läge in der Konsequenz

der pathozentrischen Tierschutzethik, aber
quer zu unseren Intuitionen, wie man17 unterstellen
darf.

Hier nun kommt die „Integrität" ins Spiel. Die Wahrung

der Integrität zielt auf den Erhalt einer
vollständigen organischen Ganzheit, unabhängig
davon, wie deren Minderung sich „subjektiv" auf
eben diese Ganzheit auswirkt. Diese Theorie wurde
besonders in den Niederlanden ausgearbeitet und
Kriterien entwickelt; Integrität, heisst es18, umfasse
drei Dimensionen:

- Ganzheit und Vollständigkeit (wholeness and
completeness), gemessen an der Spezies

- Die Balance, Fähigkeit zum Erhalt einer „spe-
zies-spezifischen Natur"

- Die Fähigkeit, sich in einer für die Spezies
„angemessenen" (appropriate) Umgebung
selbst zu erhalten.

In den Worten Heegers: „One could consider
adopting a moral principle of respect for animal
integrity, saying that we ought to refrain from
attacking the intact body of animals, from threatening

the achievement of the ends and purposes
characteristic of them, and from depriving them of
the capacity to maintain themselves in an environment

appropriate for them."19



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

Dieses Konzept hat auf den ersten Blick klare
Vorzüge gegenüber dem „Würde'-Gedanken:

Im Unterschied zu jenem „unbestimmten Rechtsbegriff",

bei dessen Explikation eine Fülle von
Aspekten20 genannt wurde, die ausserdem noch
nicht einmal in dieselben Kategorien gehören, legt
obige Liste klare Angaben vor, die überdies einfach
zu operationalisieren zu sein scheinen. Ausserdem
sind Eingriffe in die Integrität nach diesen Massstäben

graduell zu bestimmen. Sie kennen mehr oder
minder schwere Fälle.

So unproblematisch „funktionieren" die Kriterien
allerdings in concreto nicht. Wie sieht z.B. ein
„appropriate environment" für ein Tier aus? Bemisst
sich dies nach der Wildform? Dann kämen wir mit
diesem Kriterium schnell in Teufels Küche. Die
EKAH hat damals (2000) geltend gemacht: „Es ist
ungeklärt, ob sich der Begriff [intégrité] auf eine
physisch-biologische, auf eine genetische oder auf
eine seelische oder metaphysische Integrität
bezieht." Und es erhebt sich die Frage, was genau
Träger dieser Integrität sei. Von niederländischer
Seite hiess es: „It is applicable at the level of the
genome, the individual animal and even at the level
of a breed or a species."21 Daran schlössen sich
viele kritische Nachfragen an, um die es aber hier
nicht gehen soll.

Viel gewichtiger ist der Unterschied, dass „Würde"
in Vergleich zur Integrität ein normatives Votum
einschliesst. Der Wahrung von „Integrität" kann ein
Kriterium dafür sein, was es heisst, einem Wesen
mit Respekt zu begegnen. In der „Würde der Kreatur"

wird zugleich gefordert, diesem Wesen in seiner

Integrität gerecht zu werden. Bei Verhoog und
Visser22 heisst es: „In our view, therefore the moral
status of any organism is determined both by the
fact that it is alive as well as by its specific nature.

Being alive makes an animal relevant and this
obliges moral agents to respect their intrinsic value.
This obligation is made concrete by taking into
account the specific nature of the organism
concerned". Dies hält den Ertrag der Integritäts-Diskussion

fest, nämlich dass nicht nur der subjektiven
Innenseite des Lebewesens moralische Relevanz
zukommen soll, sondern auch dem „was es ist",
üblicherweise mit seiner „Spezies" bezeichnet.

4. Eigenwert und Würde
Es führt aber einen anderen Begriff ein, der die
normative Relevanz begründet, nämlich den „intrinsic

value." Dies ist jedoch mehr, als in der Integrität
impliziert ist; diese bezeichnet etwas wie die
„Eigenart" eines Lebewesens, das „was", das

51

moralisch relevant werden soll. „Intrinsic value",
„Eigenwert" dagegen bezeichnet das „warum" dieser

Relevanz zukommen soll - weil das Lebewesen
einen „Wert in sich" hat.

Beides geht zusammen in der Auslegung von dem,
was „Würde" heissen soll, nämlich Achtung von
Eigenwert und Eigenart23 von Lebewesen: „Die
Rede von einer Würde der Kreatur scheint davon
auszugehen, dass wir Kreaturen um ihretwillen
moralisch Rechnung zu tragen haben. Wir sollen
uns gegenüber Tieren und Pflanzen um ihretwillen
moralisch verhalten."24 Dieses Zitat aus einem der
einflussreichsten Statements zum Thema, dem
BUWAL-Gutachten von Balzer/Rippe/Schaber, gibt
etwas wie eine Überzeugung wieder, die viele
Autoren25 teilen. „Um ihretwillen" soll heissen, weil
sie für sich selbst etwas wie „Güter" kennen. Dies
kommt einer Denkfigur nahe, die auf Taylors „inherent

worth" zurückgeht und die A. Siegetsleitner so
auf den Punkt bringt: „x hat inhärenten Wert genau
dann, wenn sein Wohlergehen um seiner selbst
willen berücksichtigt werden muss."26

Darin lassen sich sogar beides, Eigenwert und
Eigenart; zusammenführen: Warum nämlich sollte
ein Lebewesen je einen besonderen, inhärenten
Wert haben? Doch wohl, weil sie selber auf ein
solches Wohlergehen hin angelegt sind, das bei
Tieren üblicherweise mit ihrem Wohlbefinden
korreliert.27 „By ,good of their own'(or .natural good') we
mean that animals have ends and purposes of
themselves that are characteristics to them."28

In einer sehr einfachen Formel könnte man sagen:
Tiere und Pflanzen seien moralisch zu berücksichtigen,

weil sie „einen Sinn" haben, in der Doppelbedeutung

des Wortes, also auf etwas hin ausgerichtet

sind, und die Erreichung dessen für sie
selbst einen Sinn hat. In der aktuellen Diskussion
hat sich dafür der aristotelische (oder pseudo-aris-
totelische) Terminus „fe/os" eingebürgert. Damit
handelt man sich in der Philosophie allerhand viele
Probleme und eine lange Problemgeschichte ein:
Die Welt oder ihre Gegenstände nach dem Muster
einer zielgerichteten Ordnung, einer Teleologie zu
denken, ist dem aufgeklärten Denken höchst
suspekt. Dennoch dürfte es uns schwerfallen, ganz
darauf zu verzichten wahrzunehmen, dass Pflanzen

und Tiere „so gebaut sind", dass sie mit ihrer
Umwelt zurecht kommen und sich in ihr erhalten
können. Das ist der Kern auch von Nussbaums
„capabilities approach". Sie sieht im Tier „eine
komplexe Lebensform mit einem intrinsischen Wert,
deren Achtung sich in der Ermöglichung zur
Verwirklichung seiner spezifischen Merkmale bzw.
seiner freien Entfaltung (flourishing) ausdrückt."29
Tiere haben Anlagen, die nach Entfaltung streben,



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

52

und dieses Streben wird in der Achtung ihrer Würde
als moralisch relevant anerkannt.

Mit dieser Achtung kommt übrigens ein letztes
Bestimmungsstück in die Würde, das in der Integrität

noch nicht mitgedacht ist, nämlich ein Vollzug
des Menschen. Integrität enthält eine Beschreibung,

Würde eine Zuschreibung; der Mensch
schreibt den Lebewesen diese Würde zu. Diese
Zuschreibung liegt im Vollzug seiner sittlichen
Fähigkeiten, nicht einfach in der Natur der Dinge;
es scheint etwas für den Menschen Bezeichnendes
darin zu liegen, dass er unter Absehung oder
zumindest unter Hintanstellung seiner eigenen
(theoretischen und praktischen) Belange das
Andere „sein-lassen" und „sich einlassen" kann.
Eine Unterschreitung dieser menschlichen Eigenschaft

sah Spaemann30 als eine Verletzung dessen,

was den Menschen auszeichnet, nämlich die
„Fähigkeit, der naturwüchsigen Expansion des
eigenen Machtwillens Grenzen zu setzen, einen
nicht auf eigene Bedürfnisse bezogenen Wert
anzuerkennen, in der Fähigkeit, anderes in Freiheit
,sein zu lassen'." Nach Spaemann „macht es
gerade die Menschenwürde aus, im Umgang mit
der Wirklichkeit deren eigenen Wesen Rechnung
zu tragen."31 „Würde der Kreatur" ist damit gerade
nicht „anthropozentrisch" gedacht, aber „anthropo-
relational", im Bezug auf den Menschen. Anthropozentrisch

hiesse, dass der Mensch sich alles
unterwirft; anthroporelational heisst, dass in der
„Würde" die Eigenheiten nicht-menschlicher
Lebewesen in ihrer Relevanz für den Menschen gedeutet

werden.

5. Konkrete Fragen
Damit sind wir wieder bei den für diese Lebewesen
charakteristischen Anlagen, und für die Bewertung
der Praxis wird die Entfaltung des „fe/os" wichtig
sein, denn darin liegt ein Kriterium dafür, in
welchem Masse der Mensch in Tiere und Pflanzen
eingreift. Je drastischer er die „capabilites" reduziert,

desto heftiger der Angriff auf die Würde. Je
stärker der Mensch das „telos" der belebten Dinge
überformt, desto mehr instrumentalisiert er sie.
Daher der Widerstand gegen die Käfighaltung von
Legehennen, auch wenn es diesen gut geht. Daher
das Unbehagen, „wenn die Versuchstiere zu
biomedizinischen Messinstrumenten verdinglicht
werden"32, und zwar auch dann, wenn sie nicht leiden.
Wenn wir daran gingen, Tiere zu erzeugen, die gar
nichts mehr empfinden, bliebe der Verstoss gegen
das telos oder die Reduktion ihrer capabilities, um
es mit Nussbaum zu sagen. Besonders heftig ist
dies der Fall, wenn Lebewesen so verändert wer¬

den, dass ihr telos nicht mehr in ihrem Fortbestand,
sondern in ihrem Untergang bestehen soll, wie
etwa bei der „Onko-Maus" oder in der Terminator-
Technik (s.u.). Pathozentrisch wäre nichts zu sagen
gegen das sofortige Töten männlicher Küken in den
Legehennen-Rassen. Aber es ist natürlich ein
extremes Brechen dessen, woraufhin Küken angelegt

sind.

Mit der Deutung der „Würde der Kreatur", die der
Mensch in der Verschränkung von Eigenwert und
Eigenart von Lebewesen achten kann und achten
soll, etabliert sich ein Prinzip, das weit über das
klassische pathozentrische Paradigma hinausreicht
und das die naturethische Kernfrage nach dem
„Warum" einer moralischen Achtung nicht-menschlicher

Lebewesen auf eine breitere Basis stellt.

6. Die Reichweite der Würde
Dieser Befund verdeutlicht, warum in der Schweiz
nun auch solche Tiere, die vermutlich nicht über
Empfindungsfähigkeit verfügen, und sogar die
Pflanzen dem Schutzbereich der „Würde der Kreatur"

zugeordnet werden. Gleiches vermied der
niederländische Gesetzgeber und entschied, das Konzept

des "Intrinsic value" und der Integrität nur für
empfindungsfähige Tiere zum Prüfstein für die
Genehmigung gentechnischer Eingriffe zu machen.
Dementsprechend bleiben Eingriffe an Pflanzen in

den Niederlanden grundsätzlich erlaubt, solange
keine anderen menschlichen Interessen dagegen
sprechen.33 Ein Schutz nicht nur tierischer, sondern
auch pflanzlicher Lebewesen um ihrer selbst willen
bleibt dort also ausgeschlossen. Henk Verhoog hält
diese Entscheidung für nicht weitgehend genug. Er
begründet diese Auffassung folgendermassen:
„The concept of animal integrity is thus brought in to
deal with those infringements of the animal's nature
which go beyond health and well-being. But an
immediate logical consequence of the introduction
of this concept is that, because it is independent of
sentiency, it can be applied to all animals. The
question can now be asked if the same way of
reasoning does not automatically lead to the idea that
plants also have a nature of their own (a telos) and
an integrity which can be violated. The answer must
be yes".34 Trotz aller Kritik ist die EKAH demnach
nur konsequent, wenn sie angesichts der „Würde
der Kreatur" nicht nur die Empfehlung ausspricht,
„das Tierschutzgesetz ohne Einschränkung auf alle
Tiere im zoologischen Sinne"35 anzuwenden, sondern

sich in einer gesonderten Broschüre36 auch
mit der Frage nach der moralischen Berücksichtigung

pflanzlicher Lebensformen um ihrer selbst
willen auseinandersetzt.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

53

7. Würde als Auszeichnung von
Individuen
Doch auch in der Schweiz tut man sich nicht leicht
mit der Rede von der „Würde der Pflanze". Verfolgt
man zum Beispiel chronologisch die vom dortigen
BUWAL finanzierten Gutachten37 zur Auslegung
des neuen Verfassungsbegriffs, zeigt sich eine
zunehmende Einschränkung seiner Reichweite. Am
Ende fallen die Pflanzen wieder aus dem Kreis der
direkt moralisch zu berücksichtigenden Lebewesen
hinaus.38 Und selbst für die Mitglieder der EKAH,
die mehrheitlich die Position vertreten, dass „die
Pflicht zur Achtung der,Würde der Kreatur' Tiere
und Pflanzen"39 umfasst und, „dass wir
[dementsprechend] über Pflanzen prima facie nicht
frei verfügen dürfen",40 bleibt auch zehn Jahre nach
der Gründung dieser Kommission unklar „welche
konkreten Handlungsanweisungen sich aus diesem
Verbot ergeben."41

Auf einen entscheidenden Grund für die Unsicherheiten

hinsichtlich der Bewertung gentechnischer
Eingriffe an pflanzlichen Lebensformen verweist der
Befund, „dass ,Würde' auf eine Auszeichnung des
Individuums rekurriert."42 Wenn mit der „Würde der
Kreatur" gefordert wird, nichtmenschlichen Wesen
in ihrer Integrität gerecht zu werden bzw. nicht nur
eigene Interessen, sondern auch das eigene Gut
dieser Organismen beim Umgang mit ihnen im
Blick zu haben, kann es auch um nichts anderes
als einen Individualschutz gehen. Begriffe wie
„Integrität" „Strebevermögen" oder „eigenes Gut"
erschliessen sich nur mit Blick auf solche Entitäten,
die eine gewisse Geschlossenheit, Ganzheit und
Selbstständigkeit aufweisen. Über diese
Eigenschaften verfügen individuelle Lebewesen, nicht
aber z.B. Arten oder Ökosysteme. Bei letzteren
handelt es sich lediglich um operationale Begriffe,
deren Begrenzung sowohl in räumlicher als auch in

zeitlicher Perspektive im Ermessen des jeweiligen
Bearbeiters liegt. Was jeweils als Art, Population
oder Ökosystem definiert wird, ist ergibt sich also
nicht direkt aus der Struktur des zu untersuchenden,

sondern aus der jeweils zu bearbeitenden
Forschungsfrage.

Aufgrund des modulären Aufbaus pflanzlicher
Lebewesen und ihrer damit verbundenen Fähigkeit,
sich klonal zu vermehren und dementsprechend
teilbar zu sein, ist ihre Individualität in vielen Fällen
aber nicht augenscheinlich. Für die Gutachter Arz
de Falco und Müller ergibt sich daraus, „die
Eingrenzung des Konzepts Würde der Kreatur auf
.höhere' Tiere."43 Die Position blieb aber nicht ohne
Widerspruch, denn es konnte gezeigt werden, dass
die Rede von der Individualität der Pflanzen durch

aus nicht ohne Gehalt ist.44 Eine hilfreiche
Argumentation dafür bietet Friedemann Buddensieks
Monographie über „Die Einheit des Individuums".
Darin befasst sich der Autor mit der Frage, „wie
sich die Einheit von Individuen, die materielle
Gegenstände sind, begrifflich fassen lässt"45 Er
vertritt dabei folgende These: „Ein Individuum, das
ein materieller Gegenstand ist, ist ein Funktions-
gefüge. Dieses Gefüge wird durch den kausalen
Beitrag aller seiner Teile konstruiert, die ihrerseits
durch das Leisten ihres Beitrags als Teile identifizierbar

sind und die mit dem Leisten ihres Beitrags
ihre Funktion ausüben. Im Leisten ihres Beitrags
interagieren und kooperieren die Teile auf solche
Weise miteinander, dass ein persistierendes,
kohärentes und gegebenenfalls flexibles Gefüge gebildet

wird, das dank seiner Struktur der Welt als
etwas synchron und diachron Ganzes selbstständig
gegenübertreten kann. Die Einheit des Individuums
besteht in der synchronen und diachronen Kohärenz

dieses Gefüges."46 Etwas ist also immer dann
Teil eines individuellen Lebewesens, wenn es in

den Gesamtzusammenhang integriert ist. Das ist
dann der Fall, wenn es in der Interaktion mit den
übrigen Teilen zur inneren Einheit des jeweiligen
Organismus und damit auch zu dessen Selbstständigkeit

in Form von Selbsterhaltung und
Selbstorganisation beiträgt.47 Die miteinander in einem
Beziehungsgeflecht stehenden Teile eines
Individuums konstituieren also durch ihre Funktion im

Gefüge dessen Einheit und erlauben, dass es sich
als abgeschlossenes Ganzes in ein Verhältnis zur
Welt setzen kann.

Lebewesen zeichnen sich durch eine hohe strukturelle

und funktionelle Ordnung aus, die nur
aufrechterhalten werden kann, wenn alle Komponenten

des Organismus durch funktionelle Vernetzung
und aufeinander abgestimmtes Zusammenwirken
zur Erhaltung des Lebenszustandes beitragen.48
Pflanzen diese Form der Einheit und Abgeschlossenheit

mit der Begründung abzusprechen, dass
die Bestandteile der Pflanze weitgehend unabhängig

voneinander agieren,49 ist mit Blick auf neuere
Ergebnisse der pflanzenphysiologischen Forschung
nicht gerechtfertigt. Diese weisen nämlich darauf
hin, dass es durchaus intensive Wechselwirkungen
zwischen den verschiedenen Teilen einer Pflanze
über die Grenzen des einzelnen Phytomers bzw.
Moduls hinweg gibt, die den Pflanzenkörper zu
einem „harmonischen Ganzen"50 machen. Dieser
Prozess der systemischen Entwicklungskontrolle,
Korrelation genannt, wird nicht nur durch Konkurrenz

um oder die gegenseitige Belieferung mit



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

54

Nährstoffen, sondern v.a. durch Kommunikation -
z.T. über weite Strecken - mittels Phytohormonen,
Signalmolekülen und sogar Aktionspotenzialen
vermittelt.51 Auf der Basis dieser Erkenntnisse kann
man also auch mit Bezug auf Pflanzen von einer
Einheit des Individuums, so wie Buddensiek diese
versteht, sprechen.

Da also nur das als integrierter Teil eines pflanzlichen

Individuums gilt, was zur Selbstständigkeit
des Funktionsgefüges beiträgt, muss es mit diesem
in einem physiologischen Zusammenhang stehen,
so dass Wechselwirkungen mit den übrigen Teilen
stattfinden können.52 Dementsprechend kann auch
jede einzelne der aus ein und derselben
Mutterpflanze durch vegetative Vermehrung entstandenen

Tochterpflanzen als Individuum betrachtet
werden: Jede stellt ein abgeschlossenes Funkti-
onsgefüge dar, dass durch die Integrität ihrer Teile
konstituiert wird. Erst die ununterbrochene Interaktion

und Kooperation der Bestandteile erlaubt, dass
sich die Einzelpflanzen als selbstständiges,
abgeschlossenes Ganzes in ein Verhältnis zur Welt setzen

kann und nicht in dieser aufgeht. Ihre individuelle

Einzigartigkeit, die sich gerade bei Pflanzen
besonders eindrucksvoll in der Mannigfaltigkeit
ihrer Wuchsformen darstellt, entwickeln sie im
Verlaufe dieses ununterbrochenen Prozesses der
Integration und Selbsterhaltung.

Auf dieser Grundlage stellen sich Pflanzen nicht
nur hinsichtlich ihrer Individualität als vergleichbar
mit tierischen Lebewesen dar, sodass sie durchaus
dem Schutzbereich der „Würde der Kreatur"
zugeordnet werden können. Zusätzlich bekommt auch
die Forderung, das eigene Gut der Pflanzen zu
berücksichtigen einen Sinn: Bildet die Integrität
einer individuellen Pflanze die Grundvoraussetzung
für Selbsterhalt und -entfaltung, dann ist ohne sie
die Verwirklichung des eigenen Gutes dieses
pflanzlichen Lebewesens ausgeschlossen. Die
Berücksichtigung einer Pflanze um ihrer selbst willen

angesichts ihrer Würde verlangt dementsprechend,

sich Störungen der in einem fortlaufenden
Lebensprozess erzeugten Integrität zu enthalten
oder zumindest zu prüfen, ob ein solcher Eingriff
durch andere Güter gerechtfertigt werden kann.

8. Das „telos" von Pflanzen und die
„Terminator"-Technologie
Geht man von der Richtigkeit dieser These aus wird
deutlich, dass Verstösse gegen die Würde von
Pflanzen praktisch nicht zu vermeiden sind. In
vielfacher Weise und ganz elementar sind wir von
pflanzlichen Lebewesen abhängig. Auch haben

Menschen auf verschiedenste Weise immer wieder
das „telos" von Pflanzen überformt - und das nicht
erst seit der Erfindung der Gentechnik - um das
eigene Leben zu sichern bzw. zu verbessern.
Dagegen regte und regt sich bis heute selbstverständlich

kaum Widerstand. Ja selbst die öffentliche
Diskussion um die Grüne Gentechnik wird vorrangig

hinsichtlich gesundheitlicher und ökologischer
Aspekte geführt. Die Berücksichtigung von Pflanzen

um ihrer selbst willen trägt dagegen zur Kritik
an derartigen Zuchtverfahren nur wenig bei. Im
Umkehrschluss bedeutet das aber nicht, dass jeder
Zugriff auf pflanzliche Lebewesen - mit Blick auf
die Pflanze selbst - als moralisch unbedenklich
akzeptiert werden muss. So ist in einem Fall
gentechnischer Veränderungen von Pflanzen nämlich
sehr heftiger Widerspruch zu vernehmen, bei der
die Diskussion über die Sphäre menschlicher
Interessen hinausgeht: die so genannte „Terminator"-
Technik.53 Dabei handelt es sich um verschiedene
gentechnische Verfahren bei dem das Zuchtziel
nicht die Verbesserung des Gedeihens der
entsprechenden Kulturpflanze bei den gegebenen
Anbaubedingungen ist. Ganz im Gegenteil: Bei
diesen den „Gene Usage Restriction Technologies"
(GURTs) zuzuordnenden Techniken geht es
gerade darum, das Gedeihen von Pflanzen, aber
auch Tieren willkürlich unterbinden bzw. gänzlich
verhindern zu können. Neben der Anwendung als
biologischer Patentschutz weisen die Befürworter
dieser Techniken darauf hin, dass derartige GURTs
auch zum Schutz vor der Verwilderung transgener
DNA eingesetzt werden könnten, was allerdings
umstritten ist.54

Das ursprüngliche, 1998 patentierte Verfahren,55
basiert auf dem Einbringen eines Gens, das für ein
Toxin codiert, in das Genom einer gewünschten
Pflanze. Verbunden ist dieses Gen, das auch als
Suizid- bzw. Unterbrecher-Gen bezeichnet wird,
gemeinsam mit einem Promotor, der erst spät in
der Embryonalentwicklung aktiv ist. Durch eine
Blockersequenz, die die Expression des Toxins
verhindert, werden Promoter und das Toxin-Gen
räumlich voneinander getrennt. Die Abtötung des
Embryos erfolgt also nur dann, wenn diese
Blockersequenz aus dem Genom entfernt wird. Das
wird erreicht durch die chemische Induktion des
Promotors eines Rekombinase-Gens (beides wird
ebenfalls gentechnisch in das Pflanzengenom
eingebracht) dessen Produkt die Blockersequenz
zwischen Toxin-Gen und seinem Promotor entfernt.
Das bedeutet, dass die Elterngeneration fertile
Geschlechtszellen ausbildet, die auch zur Entstehung

eines Embryos führt, der das Potenzial hat,
sich zu einer vollständigen Pflanze zu entwickeln.
Durch das gentechnische Einfügen eines im der



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

Embryonalphase aktivierbaren Toxin-Gens kann
diese Entwicklung aber willkürlich abgebrochen
werden. Neben Verfahren mit dem Ziel der
induzierbaren Abtötung des Embryos wurden auch
solche beschrieben, nach denen die transgenen
Pflanzen prinzipiell nicht entwicklungsfähig oder in

ihrer Entwicklung stark eingeschränkt sind.56 Die
Entwicklungsfähigkeit kann dort aber z.B. durch
thermische oder chemische Massnahmen erhalten
werden.

So unterschiedlich die Möglichkeiten des Aufbaus
der „Terminator"-Technologie auch sind, in allen
Fällen geht es nicht nur darum, das Strebevermögen

von Pflanzen in eine bestimmte Richtung zu
beeinflussen, sondern v.a. darum, Pflanzen darauf
anzulegen, dieses vollständig unterbinden zu können.

Hält man sich vor Augen, dass Lebewesen ein
inhärenter Wert, eine Würde zuerkannt wird, weil
sie auf ein eigenes Gut hin angelegt sind, verwundert

es nicht, dass gerade diese Technik in der
Diskussion um die „Würde der Kreatur" immer wieder

im Zentrum der Kritik steht, untergräbt sie doch
das, was Lebewesen für uns besonders macht und
zur Ehrfurcht vor dem Leben anregt. Dabei ist
irrelevant, dass es sich hierbei um ein gentechnisches
Verfahren handelt. Bedeutsam ist vielmehr, dass
der mit der „Würde der Kreatur" verbundenen
Forderung, einem Wesen in seiner Integrität und
seinem Streben nach Entfaltung gerecht zu werden,
vollständig zuwidergehandelt wird. Eine extremere
Form der Verdinglichung von Lebewesen ist kaum
denkbar und angesichts der „Würde der Kreatur"
muss die Legitimität derartiger Forschungsziele, ob
auf gentechnischem oder konventionellem Weg
erreicht, auf dem Prüfstand stehen.

9. Nicht nur Gentechnik
Der Begriff der „Würde der Kreatur" kam im
Zusammenhang der Debatte um die gentechnische

55

Veränderung nichtmenschlicher Lebewesen auf.
Bis heute konnten aber auf der Grundlage dieses
Prinzips und ohne Rückgriff auf pathozentrische
Argumente kaum überzeugende Gründe gefunden
werden, warum die Erzeugung transgener Tiere
und Pflanzen verboten werden sollte. Die generelle
Kritik an der Gentechnik basiert häufig auf einem
durchaus hinterfragbaren Natürlichkeitsverständnis
oder auf romantisierenden Vorstellungen von
konventionellen Züchtungsverfahren. Von Seiten der
Forscherwerden solche Argumente i.d.R. nicht erst
genommen. Sie verweisen dagegen immer wieder
darauf, dass die Grenzen zwischen konventioneller
und gentechnischer Züchtung fliessend sind. Die
Auseinandersetzung mit der „Terminator"-Technik
vor dem Hintergrund der Diskussion um die „Würde
der Kreatur" kann einen Ausweg aus dieser verfahrenen

Situation weisen: Sie zeigt doch auf, dass es
nicht um das gewählte Verfahren als solches gehen
muss, sondern vielmehr um dessen Folgen für das
entsprechende Lebewesen. Eine Güterabwägung
müsste sich also nicht darauf konzentrieren,
welches Verfahren zur Anwendung kommt, sondern
vielmehr darauf, wie in qualitativer und quantitativer
Hinsicht auf die Integrität und damit auf die
Möglichkeit eines Lebewesens, sich auf sein eigenes
Gut hin zu entwickeln, Einfluss genommen wird.

Das verdeutlicht, dass das Prinzip der „Würde der
Kreatur" nicht nur über das klassische pathozentrische

Paradigma hinausreicht, sondern sich darüber
hinaus auch nicht nur auf Fragen gentechnischer
Veränderung nichtmenschlicher Organismen
eingrenzen lässt: Damit wird die „Würde der Kreatur"
zum Prüfstein für die viel umfassendere Frage, wie
ernst wir unsere eigenen Wertvorstellungen im
Umgang mit dem Leben nehmen und damit, wie wir
unseren eigenen sittlichen Fähigkeiten gerecht
werden.

Bibliographie
1

Praetorius, I. / Saladin, P.: Die Würde der Kreatur; Gutachten BUWAL. Bern, 1996, 93f
2 Baranzke, H.: Würde der Kreatur? Würzburg 2002.
3 Nussbaum, M.: Frontiers of Justice. Cambridge (Mass.) - London 2006. S. 326 u.ö.
4 Nussbaum, a.a.O., S. 327
5

Nussbaum, a.a.O.; S. 346.
6

Burgat, F.: La Dignité de l'Animal. In: L'Homme 161, 2002.
7

Vgl. EKAH: Stellungnahme zur französischen Version des Art. 120 BV. Bern 2000. Außerdem Ferrari, A.: Genmaus
und Co. Erlangen 2008, S. 169.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

56

8
Richter, D.: Sprachenordnung und Minderheitenschutz im Schweizerischen Bundesstaat. Springer, Berlin/

Heidelberg/ New York 2005. S. yyy
9 Außerdem sei „Integrität" nicht wirklich präziser. „Zum anderen ist der Begriff der Integrität selber sehr ambivalent. Es
ist ungeklärt, ob sich der Begriff auf eine physisch-biologische, auf eine genetische oder auf eine seelische oder
metaphysische Integrität bezieht."
10 EKAH und EKTV: Die Würde des Tieres. Bern 2000, S. 6.
11 Der Katalog findet sich auch bei Goetschel, A. / Bolliger, G.: Das Tier im Recht. Zürich 2003. S. 239.
12

Vgl. Kunzmann: Die Würde des Tieres. Freiburg/B. 2007, S. 54.
13 Schneider M.: Die Würde des Tieres. In: Drs. (Hrsg.): Den Tieren gerecht werden. Witzenhausen 2001. S. 229.
14

Vgl. Praetorius, I.: Auf dem Weg in eine postsäkulare Metaphysik oder: Der 17 Mai 1992 als Schlüsseldatum. In:

Odparlik, S. u.a. (Hrsg.): Wie Würde gedeiht. München 2008. Bes. S. 91 ff.
15

Vgl. die zahlreichen Belege bei Ferrari, a.a.O.; hier bes. im Kap. 5.5, 179-189
16

Rippe, K. P.: Schadet es Kühen, Tiermehl zu fressen? In: Liechti, M. (Hrsg.): Die Würde des Tieres. Erlangen 2002.
S. 240.
17 Z.B mit Verhoog, H. / Visser, T.: A view of intrinsic value not based on animal consciousness. In: Dol, M. u.a.
(Hrsg.): Animal Consciousness and Animal Ethics. Assen 1997. S. 227f.
18 Grommers, F. J.: Consciousness, science and conscience. In: Dol, M. u.a. (Hrsg.): Animal Consciousness and
Animal Ethics. Assen 1997. S. 204; Mepham, B.: "Würde der Kreatur" and the Common Morality. In: Journal of
Agricultural and Environmental Ethics 13: 2000. S.70.
19 Heeger, R.: Genetic Engineering and the Dignity of Creatures Journal of Agricultural and Environmental Ethics 13:
2000. S. 50.
20

Vgl. z.B. die Liste bei Steiger, A.: Die Würde des Nutztieres - Nutztierhaltung zwischen Ethik und Profit. In: Liechti,
a.a.O., S. 229.
21 Grommers, a.a.O., S. 204.
22

Verhoog / Visser, a.a.O., S. 230.
23 Vgl. Kunzmann 2007, a.a.O., bes. Kap. 3.4.
24 Balzer, P. / Rippe, K. P. / Schaber, P.: Menschenwürde vs. Würde der Kreatur. Freiburg/München 1998. S. 42.
25

Vgl. z.B. Steiger, a.a.O., S.229; vgl. auch Balzer et al., a.a.O., S. 50.
26

Siegetsleitner: Zur Würde nichtmenschlicher Lebewesen. In: Odparlik, S. / Kunzmann, P.: Eine Würde für alle
Lebewesen? München 2007. S. 113.
27 Obwohl die Kriterien dafür schwer zu bestimmen sind. Es fällt bei Tieren sehr viel leichter anzugeben, wenn sie aus
dem Zustand des Wohlbefindens herausfallen, als diesen positiv zu bestimmen; das ändert aber nichts am Ideal,
diesen Zustand bei Tieren in menschlicher Obhut anzustreben bzw. dessen Verlust soweit als möglich abzuwenden.
28

Rutgers B. /Heeger R.: Inherent worth and respect for animal integrity. In Dol, M. u.a. (Hrsg): Recognizing the
Intrinsic Value of Animals. Assen 1999, S. 43.
29 Ferrari, a.a.O., S. 159.
30

Spaemann, R.: Tierschutz und Menschenwürde. In: Händel, U. M. (Hrsg.): Tierschutz. Frankfurt/Main 1984, S. 76.
31

Spaemann, a.a.O., S. 77.
32 So A. Goetschel in einem Vortrag zur „Würde der Kreatur" in Weingarten vom 9. Juni 1996. Natürlich gilt dies für ihn
nicht zuletzt „bei gewissen Formen der Intensivhaltung von landwirtschaftlichen Nutztieren und von Pelztieren.
Goetschels Vortrag ist abrufbar: http://www.akademie-rs.de/highlight/goetsch.htm.
33

Verhoog, H.: The intrinsic value of animals: its implementation in governmental regulations in the Netherlands and
its implication for plants. In: Heaf, D.I Wirz, J. (Hrsg.): Intrinsic Value and Integrity of Plants in the Context of Genetic
Engineering. Proceedings of an //gene workshop on 9 - 11 May 2001. Dornach/ CH 2001, 15-18.
34

Verhoog, a.a.O., S.16.
35 EKAH: Stellungnahme zur Konkretisierung der Würde der Kreatur im Rahmen der geplanten Revision des
Tierschutzgesetzes. Bern 1999, S. 2.

36 EKAH: Die Würde der Kreatur bei Pflanzen. Bern 2008.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

57

37 Praetorius/ Saladin, a.a.O.; Balzer, P.l Rippe, K. P.l Schaber, P.: Menschenwürde vs. Würde der Kreatur.
Begriffsbestimmung, Gentechnik, Ethikkommissionen. Freiburg/ München 1998; Arz de Falco, A./ Müller, D.: Die
Würde von „niederen" Tieren und Pflanzen. Ethische Überlegungen zum Verfassungsprinzip „Würde der Kreatur".
Fribourg/CH 2001.
38

Vgl. Odparlik, S.: Und die Würde der Pflanze? In: Odparlik, S./ Kunzmann, P.: Eine Würde für alle Lebewesen?
München 2007, S. 76-82.
39 EKAH: Vorläufige Stellungnahme zur Gen-Lex-Vorlage. Bern 1998, S.2.
40 EKAH: Die Würde der Kreatur bei Pflanzen. Bern 2008, S.10.
41 EKAH 2008, a.a.O., S. 5.

42 Kunzmann, P.: Die Stufen des Ethischen und die Pflanze. In: Odparlik, S./ Kunzmann, P./ Knoepffler, N. (Hrsg.):
Wie die Würde gedeiht. Pflanzen in der Bioethik. München 2008, S. 153.
43 Arz de Falco, a.a.O., S.18.
44

Vgl. Odparlik, S.: Die Individualität von Pflanzen im Kontext der Diskussion um die Würde der Kreatur. In: Odparlik,
S./ Kunzmann, P.l Knoepffler, N. (Hrsg.): Wie die Würde gedeiht. Pflanzen in der Bioethik. München 2008, S. 275-300.
45 Buddensiek, F.: Die Einheit des Individuums. Eine Studie zur Ontologie der Einzeldinge. Berlin/ New York 2006, S.1.
46 Buddensiek, a.a.O., S.7f.
47 Buddensiek, a.a.O., S.208f. 212.
48

Strasburger, E./ Noll, F./ Schenck, H./ Schimper, A.F.W. (Begr.): Lehrbuch der Botanik für Hochschulen. 35. Aufl.
Heidelberg/ Berlin 2002, S. 2f.
49

Vgl. Firn, R.: Plant Intelligence: An Alternative Point of View. In: Annals of Botany. 93 (2004), S. 345-351.
50

Vgl. Strasburger a.a.O., S. 411.
51 Eine sehr ausführliche Zusammenstellung der neuere Erkenntnisse über Kommunikation in Pflanzen mit Verweis
auf die jeweiligen Veröffentlichungen bieten Baluska, F./ Mancuso, S./ Volkmann, D. (Hrsg.): Communication in Plants.
Neuronal Aspects of Plant Life. Berlin/ Heidelberg 2006.
52

Vgl. Trewavas, A.: Aspects of Plant Intelligence: An Answer to Firn. In: Annals of Botany. 93 (2004), S. 354.
53

Vgl. z.B. Sitter-Liver, B.: Würde als Grenzbegriff. Erläutert am Beispiel der Würde der Pflanze. In: Odparlik, S./
Kunzmann, P.l Knoepffler, N. (Hg.): Wie die Würde gedeiht. Pflanzen in der Bioethik. München 2008, 149 und Kallhoff,
A.: Der moralische Status von Pflanzen. In: Gethmann, C. F./ Hiekel, S. (Hrsg.): Ethische Aspekte des züchterischen
Umgangs mit Pflanzen. Zukunftsorientierte Nutzung ländlicher Räume. Landlnnivation. Berlin-Brandenburgische
Akademie der Wissenschaften. Berlin 2007, 41.
54

Vgl. Hills, M.J./ Hall, L.l Arnison, P. Et al.: Genetic use restriction technologies (GURTs): strategies to impede
transgene movement. In: Trends In Plant Science, 14/ 4 (2007), 177-183.
55 Oliver, M. J./ Quisenberry, E./ Trolinder, N. L. G. et al.: Control of Plant Gene Expression. Unides States Patent
5,723,765. 1998.; Vgl. auch Odell, J.T./ Hoopes, J.L./ Vermerris, W.: Sees-Specific Gene Activation Mediated by the
Cre/lox Site-Specific Recombination System. In: Plant Physiology 106, 1994, 447-458.
56

Vgl. z.B. Koivu, K.I Kanerva, A.I Pehu, E. : Molecular control of transgene escape from genetically modified plants.
In: Plant Science, 160 (2001), 517-522.


	Tiere und Pflanzen als Gegenstand der Forschung - eingedenk ihrer Würde

