
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 34 (2008)

Heft: 3-4

Artikel: Neuro-Enhancement

Autor: Quante, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

40

Neuro-Enhancement

Michael Quante

Die Fragilität des menschlichen Lebens gehört zu
unseren Grunderfahrungen: Krankheiten, Gebrechen,

Leiden und Tod sind, in je unterschiedlicher
historischer Formation, basale Konstituenten des
menschlichen Lebens. Die Charakterisierung des
Menschen als eines Mängelwesens bringt diese
menschliche Urerfahrung auf den
philosophischanthropologischen Punkt. Die Behebung von
Krankheiten und die Beseitigung von Behinderungen

gehören seit der Antike zu den ethisch akzeptierten

Handlungsformen der Therapie. Genauso
lange hält sich der Topos der Verbesserung des
Menschen mittels der Ersetzung von Körperteilen
durch leistungsfähigere Apparate oder durch die
Steigerung kognitiver Funktionen wie z.B. durch die
Einnahme von dazu geeigneten Substanzen. Die
biomedizinische Ethik führt diese Diskussion
gegenwärtig unter dem Stichwort des Enhancement,

vor allem im Bereich der Humangenetik und
der Neuro-Wissenschaften. Eine der prinzipiellen
Fragen ist, ob es normative Grenzen für den
verständlichen Wunsch nach Verbesserung des
menschlichen Daseins und nach Steigerung der
menschlichen Leistungsfähigkeit gibt. Lassen sich
solche Forderungen einer philosophisch stichhaltigen

Kritik unterziehen? Oder sind die Versuche,
dem Druck des (technisch) Machbaren eine Ethik
der Selbstbeschränkung entgegen zu setzen, lediglich

irrationale und die Selbstbestimmung der
Menschen gefährdende Reaktionen, in denen sich die
in der Geschichte der Menschheit ebenfalls
durchhaltende Angst vor Veränderungen und dem Neuen
einmal mehr Ausdruck verleiht?

Die Frage danach, ob es ethisch akzeptabel sein
kann, den menschlichen Körper oder die menschliche

Psyche, eingeschlossen der emotionalen,
affektiven und kognitiven Fähigkeiten, zu verbessern,

stellt sich nicht mehr nur im Kontext
philosophischer Gedankenexperimente oder literarischer
Utopien. Selbst wenn man den längst zum traurigen

Alltag gewordenen Fall des Enhancement
beiseite lässt, der uns im Leistungssport als Doping

The idea of self-enhancement through
manipulation of brain function feels wrong or

dangerous to many people. Yet the root cause
of that feeling is difficult to find.

(Martha J. Farah)

begegnet: Im Bereich der Nanotechnologie, der
Biotechnologie, der Informationstechnologie oder
der Kognitionswissenschaften geht es nicht mehr
nur darum, behinderten Menschen oder Kranken
Therapien zur Verfügung zu stellen, um Defizite
und Defekte zu beseitigen, Funktionsausfälle des
menschlichen Körpers oder der menschlichen Psyche

zu beheben und für möglichst viele Menschen
ein normales Leben im Rahmen der uns vertrauten
Dimensionen zu führen. Militärs, überall auf der
Welt, sind höchst interessiert daran, dass ihre
Piloten auch unter Stress und Schlafentzug
optimale Leistungen bringen. Zur Erhöhung der
Lebenschancen fordern viele Eltern für ihre Kinder
mittlerweile Medikamente ein, die nur bei einem
diagnostizierten ADHS (Aufmerksamkeits-Defizit-
Hyperaktivitäts-Syndrom) zum Einsatz kommen
sollten. Die Verbesserung menschlicher
Leistungsfähigkeiten durch technische Surrogate oder
Einnahme von Substanzen ist längst nicht mehr nur
science fiction, sondern handfeste soziale Realität.
Sicherlich sind Vorstellungen der endgültigen
Überwindung der natürlichen Ausstattung des
Menschen, die als unzulänglich empfunden werden,

noch weit entfernt von ihrer technischen
Realisierbarkeit. Das darf aber weder dazu führen zu
übersehen, wie viel an Verbesserung des
Menschen bereits zum festen Bestandteil unseres
alltäglichen Lebens geworden ist, noch sollte es uns
davon abhalten, die ethischen Aspekte zu diskutieren,

die durch solche radikalen Utopien aufgeworfen
werden. Denn dass diese technischen

Verbesserungsutopien einen für die westliche Zivilisation
des homo faber charakteristischen Zug zum
Ausdruck bringen, wird man schwerlich bestreiten können.

Die Intuitionen und die mit ihnen verbundenen
ethischen Bewertungen sind jedoch vielschichtig,
wenn nicht gar verworren. Gleiches gilt für die
politischen Diskurse, in denen es um die Regelung
dieser neuen Handlungsoptionen geht. Um hier
klarer zu sehen, sind verschiedene Verwendungsbzw.

Funktionsweisen des Begriffs Enhancement



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

zu unterscheiden, denen unterschiedliche
Fragestellungen und Zwecksetzungen zugrunde liegen
(Teil I). Anschliessend wende ich mich dem Spezi

41

alfall des Neuro-Enhancement zu, der für unsere
ethischen Intuitionen besonders verwirrend zu sein
scheint (Teil II).

I. „Enhancement"
Der Begriff des Enhancement spielt in drei
verschiedenen Kontexten eine Rolle, die sich teilweise
überlappen. Die Funktionsweise von „Enhancement"

ist in diesen drei Kontexten jedoch
unterschiedlich, sodass auch das genauere Verständnis
je nach zugrunde gelegtem Kontext variieren kann.
Allen drei Kontexte ist gemeinsam, dass der Begriff
des Enhancement zur Beantwortung evaluativer
oder normativer Fragen herangezogen wird.

Der erste Kontext ist die biomedizinische Ethik. Flier
wird mit der Gegenüberstellung von Enhancement
und Therapie nach den Grenzen dessen gesucht,
was Gegenstand medizinischen Handelns sein
sollte, und was nicht. Während die Therapie als
Beseitigung einer Einschränkung oder eines Mangels

gilt, stellt Enhancement eine Verbesserung der
Funktions- oder Leistungsfähigkeit dar. Dabei ist
die Intuition weit verbreitet, dass Aufgabe der Medizin

nur sein kann, Leiden zu beheben und zu
therapieren. Die Verbesserung des Menschen dagegen

gehöre nicht zu den Kernaufgaben medizinischen

Handelns. Mindestens genauso tief sitzt die
ethische Intuition, dass therapeutisches Handeln in
der Regel ethisch geboten oder zumindest erlaubt
ist, während verbessernde Eingriffe in der Regel
ethisch problematisch oder gar generell abzulehnen

sind.

Der Begriff des Enhancement hat hier eine
doppelte Aufgabe: Erstens soll er, im Zusammenspiel
mit seinem Gegenbegriff Therapie, einen von unseren

Wertungen unabhängigen, deskriptiven Inhalt
haben. Zweitens soll er die Grenze zwischen dem
ethisch Zulässigen und dem ethisch Problematischen

bzw. Verbotenen markieren. Beides erweist
sich bei näherem Hinsehen als schwierig. Gehört
die Schönheitschirurgie beispielsweise in den
Bereich medizinischen Handelns? Oder ist sie ein
Dienstleistungsangebot, welches nur von medizinisch

entsprechend ausgebildeten Anbietern auf
den Markt gebracht werden darf? Die Wirkmächtigkeit

der beiden oben genannten Intuitionen zeigt
sich daran, dass Eingriffe dieser Art häufig damit
legitimiert werden, dass sie dazu dienen, das Leiden

von Patienten zu mindern. Gerade dieses
Beispiel zeigt aber auch, dass es vermutlich keinen
natürlichen oder rein deskriptiven Standard der
Normalität gibt, der uns jenseits kulturell geteilter

oder individueller Wertschätzungen zu entscheiden
erlaubt, welcher Eingriff die Behebung eines Mangels

darstellt, und welcher eine Verbesserung wäre.
Für diese Differenzierung ist der Bezug auf das
Leiden des jeweiligen Individuums sicher keine
hinreichende Basis, da man durchaus auch an der
normalen Ausstattung des Menschen .leiden' kann.

Die Grenzziehung zwischen dem therapeutischen
Beheben eines Defektes und dem verbessernden
Eingriff ist ebenfalls weniger klar als zuerst vermutet.

Wenn wir beispielsweise durch Impfungen das
Immunsystem von Kindern verbessern, ohne dass
eine Krankheit vorliegt, müsste man von Enhancement

sprechen, da wir die natürlich vorgegebene
Ausstattung verbessern. Nicht alles, was uns natürlich

mitgegeben wird, ist so beschaffen, dass seine
Veränderung bzw. seine Verbesserung automatisch

ethisch unzulässig wäre.

In dem Masse, in dem sich der Begriff des
Enhancement im Kontext der biomedizinischen Ethik als
nur bedingt geeignet erweist, seine beiden Aufgaben

zu erfüllen, geraten die beiden in diesem Kontext

wirkmächtigen Intuitionen unter Druck. Kritiker
des Enhancement im Bereich der biomedizinischen
Ethik ziehen sich auf die Intuitionen zurück, dass
das Telos medizinischen Handeln nicht die Verbesserung

und deshalb mit der Therapie-Enhance-
ment-Unterscheidung eine ethisch relevante
Grenze benannt ist. Die Kritiker dieser Kritiker
wiederum weisen darauf hin, dass die Unterscheidung
zwischen Therapie und Enhancement weder rein
deskriptiv ist, sodass in die Klassifikation einer
medizinischen Handlung als Therapie oder
Enhancement bereits Wertungen eingehen, noch wirklich
hinreichend klar ist, um die Bereiche des ethisch
zulässigen und des ethisch unzulässigen medizinischen

Handelns voneinander abzugrenzen.

Dieser Befund hat Auswirkungen auf den zweiten
Kontext, in dem der Therapie-Enhancement-Unterscheidung

eine wichtige Funktion zukommt. In

Gesellschaften, die sich von der Vorstellung leiten
lassen, dass Individuen einen normativen Anspruch
auf eine solidarisch finanzierte medizinische
Grundversorgung haben, stellt sich die Frage, welche

medizinischen Handlungsoptionen in dieser
über soziale Sicherungssysteme garantierten



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

42

Grundversorgung enthalten sein sollten. Es liegt
auf der Hand, dass diese Frage umso drängender
wird, je grösser der finanzielle Druck aufgrund
knapper Ressourcen wird. Darüber hinaus stellt
sich, z.B. für den Gesetzgeber, die Frage, ob es
möglicherweise medizinische Handlungsoptionen
gibt, die aus ethischen Gründen rechtlich verboten
werden sollten.

Es ist nicht überraschend, dass die Unterscheidung
zwischen Therapie und Enhancement in diesem
Kontext relevant wird. Liessen sich die Thesen
begründen, dass verbessernde Eingriffe generell
ethisch unzulässig oder gar keine Formen
medizinischen Handelns sind, dann wäre damit zugleich
begründet, weshalb sie nicht im Leistungskatalog
der solidarisch abgesicherten medizinischen
Grundversorgung enthalten sein können. Und
Nesse sich die Differenzierung zwischen Therapie
und Enhancement rein deskriptiv ziehen, dann
hätte man mit ihr ein Kriterium an der Hand, um die
unvermeidlich anstehenden politischen Entscheidungen

in diesem Bereich zu begründen. Angesichts

der Probleme mit der Unterscheidung von
Therapie und Enhancement, die sich im ersten
Kontext herausstellen, kann es nicht verwundern,
dass der Begriff des Enhancement diese Bürde
nicht tragen kann — zumindest dann nicht, wenn
man um eine redliche Begründung bemüht ist. Hier
droht ihm vielmehr die gleiche Gefahr, welcher die
Redeweise vom „medizinisch Notwendigen" längst
schon erlegen ist. Mit letzterer werden regelmässig
Wertentscheidungen, die bei Verteilungsentscheidungen

hinsichtlich knapper Ressourcen
unvermeidlich sind, verschleiert, um die mit ihnen
verbundenen evaluativen und normativen Fragen zu
umschiffen und die Legitimation für die politischen
Entscheidungen aus dem Bereich der naturwissenschaftlich

oder rein medizinisch feststellbaren
Notwendigkeiten zu beziehen. Damit werden Wert- und
Normfragen dem gesellschaftlichen und politischen
Diskurs entzogen und als umetikettierte Sach- und
Faktenfragen an die für diese zuständigen Experten

delegiert. Es liegt auf der Hand, dass eine
solche Entwicklung mit dem demokratischen
Selbstverständnis unserer Gesellschaften nicht vereinbar
ist und die auf diesem Wege ermittelten normativen
Regelungen einer demokratischen Legitimation
bedürfen.

Der erste und der zweite Kontext, in denen der
Begriff des Enhancement eine zentrale Rolle spielt,
hängen eng miteinander zusammen. Der dritte
Bereich dagegen — auf der Ebene der ethischen
Intuitionen — zwar in diese anderen Kontexte hinein,

weist jedoch auch deutliche Unterschiede auf.
Innerhalb einer bis in die Antike zurückreichenden

Tradition ist das Ziel ethischen Handelns zu verstehen

als die Selbstverbesserung des Menschen hin
zu einer tugendhaften Person. Die Verbesserung
der Kinder und Mitmenschen sowie die
Selbstverbesserung seiner selbst ist eine Grundaufgabe
menschlichen Lebens, die darauf abzielt, sich
selbst und andere zu tugendhaften Bürgern eines
guten und gerechten Gemeinwesens zu machen.

Anders als im ersten Kontext kann es bei dem
Versuch einer ethischen Grenzziehung nur darum
gehen, innerhalb des Projekts der Verbesserung
Unterschiede zu identifizieren. Analog zur Frage,
ob es möglicherweise medizinisches Handeln gibt,
welches mit dem Sinn medizinischen Handelns
unvereinbar ist (neben Enhancement wäre die
absichtliche Tötung eines Menschen auf Verlangen
ein zweiter häufig genannter Kandidat), Nesse sich
fragen, ob es Ziele gibt, die so mit der (Selbst-)
Verbesserung eines Menschen verknüpft werden,
dass die Verbesserung ethisch inakzeptabel wird.
Es ist evident, dass Verbesserung ohne weiteren
qualifizierenden Zusatz ethisch nicht eindeutig
bewertbar ist und kein Selbstzweck sein kann. Das
klassische Ideal lautet ja, tugendhaft zu werden,
und die ethische Qualität der Verbesserung auf
dem Weg dorthin wurde durch die ethische Qualität
des Ziels garantiert. Aber es lassen sich auch ganz
andere Optimierungsziele vorstellen, die sicher
nicht ohne weiteres die Verbesserung ethisch
legitimieren. Ausserdem stellt sich in diesem Kontext
die Frage, wer die Ziele vorgibt und wie es um die
Selbstbestimmung derjenigen bestellt ist, die
verbessert werden sollen. Auch wenn dies im Fall der
Selbstverbesserung unproblematisch zu sein
scheint, leuchtet ein, dass im Fall der Verbesserung
anderer Personen Konflikte zwischen
Selbstbestimmung und Optimierungsziel bzw. zwischen der
zu verbessernden Person und der Instanz, die dieses

Ziel vorgibt, auftreten können.

Neben dem Ansatz, die Grenze zwischen ethisch
zulässiger (oder gar gebotener) Verbesserung und
ethisch unzulässiger Verbesserung über den Weg
der Bewertung der Zielsetzungen, die mit der
Verbesserung verbunden sind, zu bestimmen, kann
man auch die Strategie verfolgen, diese Grenzziehung

anhand der Mittel, die für die Verbesserung
eingesetzt werden, vorzunehmen. Nehmen wir
folgendes Beispiel, das bereits auf das gleich zu
erörternde Neuro-Enhancement verweist: Ich
möchte mich zu einer geduldigen und auf den
Gesprächspartner eingehenden Person weiter
entwickeln, die ihre Neigung, dem Gegenüber ins Wort
zu fallen und in Diskussionen sehr .kämpferisch'
aufzutreten, überwindet. Setzen wir voraus, dass
ich dies freiwillig und nur aus lauteren Motiven



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

anstrebe. Unter der plausiblen Annahme, dass
diese Selbst-Veränderung zugleich eine ethisch zu
begrüssende Verbesserung darstellt: Macht es
einen ethischen Unterschied, ob ich dies durch ein
mehrmonatiges Verhaltenstraining unter Einsatz
grosser Willensstärke bewirke oder durch die
Einnahme eines .Medikaments', welches die
gewünschte Wirkung erzielt (alternativ können wir
uns auch vorstellen, dass die Wirkung durch
Einsatz eines Gehirnimplantats erzielt werden kann)?
Während die Intuitionen in diesem Fall vielleicht
uneindeutig sind, liegt der Fall der Verbesserung
der eigenen Verhaltensweisen in anderen Kontexten

vermutlich anders: Ist es ethisch gleichwertig,
wenn ich mich auf der Grundlage entsprechenden
Trainings in Bewerbungssituationen besser
präsentiere oder unter Einnahme geeigneter Präparate?

Analog dazu: Ist es ethisch gleichwertig,
wenn ich nicht durch Training, sondern durch

43

Doping meine Leistungsfähigkeit im Sport
optimiere?

Es bedürfte einer umfassenden anthropologischethischen

Studie, um dieses Gewirr von Fragen,
Begriffsverwendungen, ethischen Intuitionen und
Werturteilen aufzuklären. Aber es sollte zumindest
plausibel geworden sein, dass der Begriff des
Enhancement weder rein deskriptiv zu fassen ist
noch generell für Handlungsweisen steht, die
ethisch unzulässig sind. Selbst der Ausschluss von
verbessernden Eingriffen aus dem Bereich
medizinischen Handelns wird sich nicht strikt durchhalten
lassen. Zu vermuten ist eher, dass wir die einzelnen

Handlungsfelder und Handlungsoptionen je für
sich betrachten müssen. Daher wende ich mich nun
dem Neuro-Enhancement als einem, in sich
wiederum komplexen Teilbereich zu.

II. Neuro-Enhancement: neue ethische Herausforderungen?

„Verbesserung" ist ein positiver Begriff und die
Frage, was daran ethisch falsch oder bedenklich
sein sollte, sich selbst oder seine Kinder zu verbessern,

ist prima facie nicht unberechtigt. Die weit
verbreitete und tief sitzende Intuition, dass es z.B.
einen bedeutsamen ethischen Unterschied gebe
zwischen der humangenetischen Behebung eines
Defekts und der humangenetischen Verbesserung
eines menschlichen Individuums, begegnet in
bioethischen Debatten häufig dieser Gegenfrage.
Blendet man allgemeine Gesichtspunkte wie die
Risikoabwägung oder den Respekt vor der
Selbstbestimmung aus, die auf Therapie und Verbesserung

gleichermassen anwendbar sind, stellt sich die
Frage, ob es einen intrinsischen Unterschied gibt
zwischen beiden Handlungsweisen. Gegner
verbessernder Eingriffe werden häufig als konservative
Bedenkenträger hingestellt, deren Einwände auf
nicht verallgemeinerbaren religiösen Vorstellungen
einer göttlichen Schöpfung beruhen, in die der
Mensch nicht verbessernd eingreifen dürfe, oder
die einfach eine Abneigung gegen Neues zum
Ausdruck bringen. Diese Haltung sei aber, so das
liberale und aufklärerisch gesinnte Lager, eine
Gefahr für die Möglichkeit der Selbstbestimmung
des Individuums, dem Möglichkeiten zu einer
verbesserten Lebensführung vorenthalten werden
sollen. Oder sie resultiere darin, dass unsere Kinder

ein weniger gutes Leben führen als sie führen
könnten, weil wir es unterlassen sollen, ihnen die
bestmöglichen Startbedingungen mit auf den Weg
zu geben.

Berechtigt ist der Hinweis, ein Angebot von
Enhancement könne zu Ungerechtigkeiten führen, wenn
die sozialen Chancen des Zugangs z.B. aufgrund
ökonomischer Möglichkeiten oder des
Bildungsstandards ungleich verteilt sind und Verbesserungen

zugleich mehr Chancen im Berufs- und Privatleben

mit sich bringen. Doch die Antwort darauf
bestehe, so die Verteidiger des Enhancement, nicht
darin, solche Verbesserungen generell zu verbieten,

sondern müsse sein, die Verteilungsmechanismen

und Zugangsmöglichkeiten in unserer
Gesellschaft gerechter zu gestalten. Darüber
hinaus, so gehen einige liberal gesinnte Philosophen
noch weiter, sei es geradezu ein Gebot der
Gerechtigkeit, die Ungerechtigkeit von
Lebenschancen, die sich durch divergierende genetische
Ausstattungen ergebe, zu kompensieren, wenn uns
die dazu notwendigen Techniken zur Verfügung
stehen. So wie es ein Gebot der Gerechtigkeit ist,
ungleiche Lebenschancen aufgrund sozialer
Herkunft durch eine kompensatorische Bildungs- und
Sozialpolitik auszugleichen, sei es auch ein Gebot
der Gerechtigkeit, Enhancement als eine
kompensatorische Gesundheitspolitik einzusetzen, um allen
Individuen möglichst gleiche Startbedingungen zu
schaffen.

Häufig wechseln diejenigen, die an ihren ethischen
Bedenken gegen Enhancement trotz dieser
Gegeneinwände festhalten, auf die Ebene der Mittel

über, die für die Verbesserung eingesetzt werden.

Sie berufen sich darauf, dass bestimmte Wege
der Verbesserung natürlich, andere dagegen
unnatürlich seien, weshalb erstere einen ethisch



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

44

legitimen, letztere dagegen einen ethisch illegitimen
Fall von Enhancement darstellen. Dagegen lässt
sich einwenden, dass die Kategorie des Natürlichen

für sich genommen nicht hinreicht, einen
ethischen Unterschied zu begründen. Entweder handelt

es sich dabei um einen verdeckt normativen
Standard, der auf Prämissen der Sinn- und Wesen-
haftigkeit der (menschlichen) Natur beruht, welche
sich nicht in allgemein verbindlicher Weise rational
begründen lassen. Auf diese Weise droht eine
unzulässige Bevormundung Andersdenkender.
Oder die Kategorie des Natürlichen wird in einem
rein naturwissenschaftlichen Sinne verstanden, die
als solche jedoch keine Grundlage für ethische
Bewertungen abgeben kann. Darüber hinaus, so
vermuten manche Kritiker der Natürlichkeitsintuition,

verberge sich hinter dem Hinweis auf die
Unnatürlichkeit eines Mittels zur Verbesserung
eines Menschen lediglich die Angst vor dem
Neuen, die intuitive Sorge, die vertraute Ordnung
und die damit verbundene Orientierung zu verlieren,

oder ganz einfach die zur Norm erhobene
Normalität. All dies, so die Verteidiger des
Enhancement, lasse sich aber mit einer an Autonomie
orientierten, pluralistisch ausgerichteten und auf
rationale Begründung abstellenden Ethik nicht
vereinbaren.

Selbstverständlich geht es auch denjenigen, die
Enhancement für prinzipiell ethisch zulässig halten,
nicht darum, jede Art der Verbesserung oder jedes
Mittel dazu für ethisch unbedenklich zu erklären.
Wenn die Selbstbestimmung des zu verbessernden
Individuums missachtet wird, ist auch für liberal
gesinnte Ethiker eine Grenze überschritten. Aber
stellt die Verbesserung der genetischen, emotionalen

oder kognitiven Ausstattung eines Kindes
durch Enhancement immer eine solche Missachtung

dar? Und lässt sich plausibel machen, dass
Enhancement hier prinzipiell anders zu bewerten ist
als Erziehung und Ausbildung, die wir unseren
Kindern angedeihen lassen? In beiden Formen sind
uns Beeinflussungen durch Eltern (oder Dritte)
vertraut, die wir für unvereinbar mit der autonomen
Selbstgestaltung des eigenen Lebens halten und
deshalb als für das Kind unzumutbar ethisch
ablehnen. Auch der Gesichtspunkt der Reversibilität

kann hier letztlich keinen entscheidenden
Unterschied begründen: Manche Prägungen durch
Sozialisation werden für Kinder genauso schwer
veränderbar sein wie die durch Enhancement ihnen mit
auf den Weg gegebenen Eigenschaften und
Fähigkeiten. Darüber hinaus gilt für Erziehung und
Sozialisation wie für Enhancement gleichermassen,
dass sie von Zielvorstellungen und Wertungen
geleitet sind, die den Kindern vorgegeben werden.
So wie es ethisch unzulässige Erziehungsstile und -

ziele gibt, gibt es auch ethisch unzulässige Formen
und Ziele des Enhancement. Ein prinzipieller
ethischer Unterschied aber ist auf diese Weise nicht zu
begründen.

Wer versucht, die ethische Bewertung neuer
Handlungsoptionen, die uns Humangenetik,
Nanotechnologie, Biotechnologie, Informationstechnologie

oder die Kognitionswissenschaften in der
Zukunft eröffnen, anhand der allgemeinen
Unterscheidung „Therapie versus Enhancement"
vorzunehmen, wird zu keiner letztlich überzeugend
begründeten Position gelangen können. Damit ist
nicht gesagt, dass der Hinweis auf die bestehenden
gesellschaftlichen Strukturen, innerhalb derer die
Einführung von Enhancement-Angeboten
wahrscheinlich zu mehr Ungerechtigkeit führen wird,
unplausibel oder unberechtigt wäre. Im Gegenteil.
Aber daraus folgt eben nicht die ethische Unzulässigkeit

des Enhancement, sondern die
Aufforderung, die strukturellen Ungerechtigkeiten unserer
Gesellschaft zu beseitigen. Auch der Hinweis auf
Natürlichkeit oder Unnatürlichkeit kann in dieser
Diskussion eine wichtige Funktion übernehmen,
weist er uns doch darauf hin, was sich verändert,
wenn wir die fraglichen Handlungsoptionen erlauben

und zur gesellschaftlichen Realität werden
lassen. Dies allein reicht nicht aus, die fraglichen
Handlungsweisen ethisch abzulehnen, kann aber
mögliche ,Folgekosten' sichtbar machen, die wir
nicht übersehen sollten, wenn wir unser ethisches
Urteil bilden. Natürlichkeitserwägungen werden von
den liberalen und an der aufgeklärten Moral der
Selbstbestimmung oder Maximierung von
Präferenzen orientierten Ethikern zumeist unter Wert
verworfen, weil sie in der Regel von der Gegenseite
in überzogener oder unplausibler Weise ins Feld
geführt werden. Damit aber versäumen es beide
Seiten, die philosophisch bedeutsamen Gehalte zu
identifizieren, die sich in diesen Erwägungen
verbergen. Angemessener scheint mir zu sein, die
Natürlichkeitsintuition als einen ethischen
Seismographen zu begreifen, dessen Ausschlagen uns
dazu veranlassen sollte, über mögliche Verluste
nachzudenken, die sich aus tief greifenden
Veränderungen unserer menschlichen Lebensform ergeben

können.

Es liegt auf der Hand, dass alle bisher genannten
Gesichtspunkte nicht nur allgemein auf das
Enhancement zutreffen, sondern auch auf das Neuro-
Enhancement. Hierbei geht es um die Erweiterung
oder Steigerung der körperlichen Leistungsfähigkeit,

der Aufhellung der Grundstimmung einer Person,

der Erweiterung ihrer kognitiven Fähigkeiten,
aber auch um die Korrektur von Verhaltensweisen,
die von der Gesellschaft als unmoralisch oder



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

sozial unverträglich angesehen werden. Viele dieser

Verbesserungsmöglichkeiten sind derzeit noch
nicht realisierbar, sondern technische Utopien.
Vieles davon ist aber längst auch schon Realität.
Die Aufhellung der affektiven Grundgestimmtheit
von Personen durch Einnahme von Psychopharmaka

hat — als mother's little helper — schon
lange den Weg bis in die Popkultur angetreten. Der
prominenteste Klassiker ist sicher das unter den
Handelsnamen Fluctin in Deutschland, Fluctine in

der Schweiz und Prozac in den USA bekannte
stimmungsaufhellende Mittel Fluoxetinum (ein
selektiver Serotonin-Wiederaufnahme-Hemmer),
welches nicht nur von Personen mit pathologischen
mentalen Zuständen, sondern auch von gesunden
Personen eingenommen wird.

Wenn unsere mentalen Eigenschaften und Fähigkeiten

betroffen sind, wenn die Identität einer Person

auf dem Spiel steht, und wenn es um persön-
lichkeitsverändernde Auswirkungen medizinischer
oder anderer Eingriffe in das Gehirn oder die Psyche

eines Menschen geht, dann treten ethische
Intuitionen besonders schnell und intensiv auf den
Plan. Zugleich lösen diese Fälle oder Handlungsoptionen

viele Verwirrungen und Unklarheiten aus.
Kann es sein, dass sich eine Person durch die
Einnahme eines Psychopharmakon ein authentischeres

Selbst verschafft oder ihre .eigentliche' Persönlichkeit

freilegt? Ist es ethisch wirklich weniger
akzeptabel, sich eine ausgeglichenere oder
optimistischere Grundgestimmtheit durch Einnahme
entsprechender Substanzen zu verschaffen als
durch verhaltenstherapeutisches Training, durch
Entspannungsübungen oder durch den Einsatz von
Meditationsübungen?

Unterstellen wir einmal, dass der veränderte
Zustand aus Sicht des betroffenen Individuums
freiwillig angestrebt, von ihm als Verbesserung
erlebt und von uns als Verbesserung eingeschätzt
wird. Damit blenden wir die Fälle, in denen Eingriffe
in die Selbstbestimmung von Menschen
vorgenommen werden, weil die Gesellschaft die selbst-
oder fremdgefährdenden Verhaltensweisen einer
Person verändern will, genauso aus, wie Fälle, in
denen wir unterstellen, dass eine Person etwas für
eine Verbesserung hält, was in unseren Augen
keine solche ist. Ausserdem setzen wir voraus,
dass dieses Enhancement kein Gerechtigkeitsproblem

aufwirft, also keine Chancenungleichheiten
hervorruft, oder andere ethisch berechtigte Interessen

tangiert. Schliesslich sei auch noch zugestanden,

dass sich unter Gesichtspunkten der
Risikoabwägung keine ethischen Bedenken formulieren
lassen. Die Frage ist einfach, ob die Selbst-Verbesserung

einer Person durch Einsatz von Neuro-

45

Enhancement ethisch zulässig ist, oder ob es hier
einen ethisch signifikanten Unterschied zu anderen,
kulturell gut verankerten Techniken der
Selbstverbesserung gibt.

Zugegeben: Bei dieser Konstellation handelt es
sich um eine starke Idealisierung, durch die zahlreiche

berechtigte ethische Einwände gegen
Massnahmen des Neuro-Enhancement wegfallen. Mir
kommt es im Folgenden nicht darauf an, eine
ethische Bewertung dieser Handlungsoptionen
durchzuführen, sondern ich möchte vielmehr versuchen,
die unterschiedlichen Gesichtspunkte aufzuzeigen,
die in diesem Kontext ethisch relevant sind. Meine
Vermutung ist, dass unter den gerade genannten
idealisierenden Voraussetzungen eine ethische
Dimension von Neuro-Enhancement in den Blick
kommt, die spezifisch für diese Art von Verbesserungen

ist und die ihre ethische Kontur aus dem
dritten der im ersten Teil dieses Beitrags
eingeführten Kontexte gewinnt. Da sich, wie eingangs
gesagt, die drei Kontexte, in denen der Begriff des
Enhancement als ethische Begründungsressource
eine Funktion übernimmt, teilweise durchdringen,
kann die Identifikation dieser spezifischen Dimension

der Enhancementproblematik, die vor allem in

tugendethischer Perspektive sichtbar wird, hilfreich
sein, um die ethischen Diskussionen im Bereich der
biomedizinischen Ethik (und der politischen
Philosophie) besser zu verstehen. Wie ich jetzt
abschliessend ausführen möchte, steht die
Vorstellung der freiwilligen Selbst-Verbesserung mittels
Neuro-Enhancement mit einigen Aspekten unseres
Verständnisses von personaler Autonomie und
Authentizität in Konflikt. Da diese beiden Begriffe
zugleich wichtige ethische Begründungsfunktionen
in der biomedizinischen Ethik haben, schlägt die
Spannung zwischen Neuro-Enhancement und
Autonomie bzw. Authentizität der Person auch in
die anderen beiden Kontexte durch.

Meines Erachtens gibt es zwei Quellen für die
ethische Intuition, dass Selbstmanipulation via Neuro-
Enhancement mit personaler Autonomie unverträglich

ist. Die erste besagt, dass auf diesem Wege
keine authentische Persönlichkeit erzeugt werden
kann, welche eine notwendige Bedingung ist für
personale Autonomie (wir können dies die
Authentizitätsintuition nennen). Die zweite Intuition bringt
zum Ausdruck, dass wir vom Individuum selbst
intendierte Veränderungen der eigenen Persönlichkeit

als Ergebnis ernsthafter Anstrengungen
begreifen können müssen, wenn sie ethisch
respektabel sein sollen (wir können dies die
Erarbeitungsintuition nennen).

Um die Authentizitätsintuition adäquat einschätzen
zu können, ist es hilfreich, zwei Konzeptionen von



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

46

Authentizität unterscheiden. Bei der reflexiven
Authentizität ist die Vorstellung leitend, dass die
Elemente einer Persönlichkeit das Ergebnis einer
bewussten Wahl des fraglichen Subjekts sind:
Idealerweise enthält eine reflexiv authentische
Persönlichkeit keine Aspekte (Überzeugungen, evaluative

Einstellungen), die nicht als Resultat einer
Identifikation des Subjekts mit diesen Aspekten
ausgewiesen sind. Die vorreflexive Authentizität
dagegen beruht auf der Vorstellung einer ursprünglichen,

nicht durch Reflexion oder äussere Einflüsse
beeinflussten Manifestation der Persönlichkeit.
Während das Ideal der reflexiven Authentizität mit
dem Ideal personaler Autonomie konvergiert, mündet

das Ideal der vorreflexiven Authentizität im

Prinzip des Respekts der Integrität einer Persönlichkeit.

Selbstmanipulation via Neuro-Enhancement ist mit
reflexiver Authentizität offensichtlich vereinbar, da
sich der absichtliche Einsatz solcher Mittel zur
Persönlichkeitsveränderung (wie ja auch zur Bewahrung

oder Stabilisierung der Persönlichkeit) als
Anwendung reflexiver Authentizität deuten lässt.
Dies gilt zumindest unter der Voraussetzung der
Freiwilligkeit; daher wird man zwar im Einzelfall
unter Hinweis auf sozialen Druck oder falsche
Vorerwartungen die Autonomie der fraglichen
Entscheidung in Zweifel ziehen können. Dies ist aber,
man denke etwa im Kontext der Transplantationsmedizin

an die Entscheidung zur Lebendspende,
kein spezifisches Problem des Neuro-Enhance-
ment, und daher als prinzipieller Einwand nicht
plausibel. Geht man dagegen vom Konzept der
vorreflexiven Authentizität aus, sind zwei Fälle zu
unterscheiden. Wenn die erreichte Persönlichkeitsveränderung

vom Subjekt selbst als Verdrängung
der ursprünglichen oder eigentlich eigenen Persönlichkeit

erlebt wird, dann stellt sich eine Unverträglichkeit

ein. Viele Anwender beschreiben die
Konsequenzen der Einnahme von Fluoexetinum jedoch
als Freilegung ihrer eigentlichen oder ursprünglichen

Persönlichkeit. In diesem Fall wäre Neuro-
Enhancement also lediglich das Hilfsmittel zur
Realisierung des authentischen Selbst und eine
prinzipielle Unverträglichkeit von Neuro-Enhancement
und vorreflexiver Authentizität ist deshalb nicht zu
konstatieren.

Die Authentizitätsintuition kann demnach keine
generelle Unverträglichkeit von Neuro-Enhancement

und personaler Autonomie begründen. Wie
steht es aber mit der Erarbeitungsintuition? Allgemein

ist kaum bestreitbar, dass wir
Charaktereigenschaften eines Subjekts vor allem dann als
ethisch respektable (oder besonders tadelnswerte)
Aspekte einer Persönlichkeit ansehen, wenn wir sie

als Resultate einer bewussten und dauerhaften
Anstrengung des fraglichen Subjekts begreifen.
Analog zu sportlichen Höchstleistungen sind solche
Charaktermerkmale respektiert, wenn sie sich als
Ergebnis von Training, Beharrlichkeit und Disziplin
einstellen. Ungeachtet der Frage nach der
Chancengleichheit besteht hier offensichtlich eine Differenz

zu auf anderem Wege herbeigeführten
Höchstleistungen. Fragt man sich, wie diese Differenz

zwischen Enhancement/Doping und
Persönlichkeitsarbeit/Training als ethisch signifikant
ausweisbar ist, lassen sich, so mein Vorschlag, zwei
plausible Kandidaten nennen:

der Wert der Erfahrung, die das Subjekt bei der
Hervorbringung der eigenen Persönlichkeit
macht,

die in der Dauerhaftigkeit der Anstrengung sich
manifestierende Ernsthaftigkeit des Subjekts.

Bezüglich des Werts der Erfahrung, den das Subjekt

bei der Persönlichkeitsarbeit macht, ist zu
unterscheiden zwischen der Erfahrung des Resultats

und der Erfahrung des Prozesses der Erarbeitung

dieses Resultats. Nur in letzterer Hinsicht kann
eine echte Differenz behauptet werden, denn es ist
weder empirisch belegt noch plausibel zu vermuten,

dass es sich irgendwie unterschiedlich anfühlt,
eine Persönlichkeit aufgrund von Neuro-Enhancement

zu haben als aufgrund der eigenen Herstellung

durch längerfristige bewusste Lebensführung.

Allerdings reicht auch diese Differenz nicht aus, um
Neuro-Enhancement generell als mit personaler
Autonomie unvereinbar auszuweisen, da es sich,
zumindest für reale Fälle, stets zeigen lässt, dass
nicht alle Aspekte einer durch Neuro-Enhancement
erzeugten Persönlichkeit ohne die Erfahrung der
eigenen Herstellung entwickelt werden. Denn
selbstverständlich nimmt Neuro-Enhancement einer
Person die Aufgabe, ihre eigene Persönlichkeit
aktiv zu gestalten und das eigene Leben im Lichte
eigener Wertvorstellungen zu führen, nicht
vollständig ab.

In Verbindung mit dem zweiten Punkt, der sich in

der eigenen Anstrengung manifestierenden
Ernsthaftigkeit und Selbstbindung des Subjekts, erhalten
wir jedoch eine einleuchtende Rekonstruktion für
die intuitive ethische Differenzierung zwischen
Neuro-Enhancement und .normaler' eigener
Persönlichkeitsarbeit. Doch auch wenn damit ein
plausibler Kandidat für unsere ethischen Intuitionen
gefunden worden ist, lässt sich daraus nicht generell

ableiten, ob Selbstmanipulation mittels Neuro-
Enhancement mit personaler Autonomie verträglich
ist oder nicht. Denkbar ist durchaus, dass das
Bedürfnis nach Ernsthaftigkeit oder Selbstbindung



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

auch unter Bedingungen des Neuro-Enhancement
gestillt werden kann. Zum einen werden in vielen
Fällen nicht alle Charaktereigenschaften durch
solche Eingriffe modifiziert. Und zum anderen lassen
sich, wenn eine Persönlichkeit erst einmal
entwickelt ist, viele Weisen und soziale Kontexte denken,

in denen ein solches Subjekt seine Ernsthaftigkeit

und Verlässlichkeit manifestieren kann und
muss.

Die Möglichkeiten des Neuro-Enhancement werden,

so mein Fazit, begriffliche Revisionen im
semantischen Umfeld von Person, Identität,
Authentizität und Autonomie mit sich bringen. Das
Ergebnis unserer Überlegungen ist daher, dass
sich gegen Neuro-Enhancement genauso wenig
prinzipielle Einwände begründen lassen wie gegen
Enhancement im Allgemeinen. Letztlich muss die
konkrete Ausgestaltung der gesellschaftlichen
Implementierung dieser neuen Möglichkeiten den
Ausschlag geben, ob es sich um eine ethische
wünschbare Erweiterung unserer Autonomie oder
um ein weiteres Einfallstor für Manipulation und

47

Fremdbestimmung handelt. Wir werden unsere
Begriffe von Personalität, Autonomie und Authentizität

neu justieren und feiner bestimmen müssen,
um die Verwirrung der Begriffe und Intuitionen
auszuräumen, die einer sachlichen und angemessenen
gesellschaftlichen Diskussion im Wege stehen.
Dazu kann und sollte die Philosophie beitragen,
ohne der Versuchung, die allzu häufig von aussen
an sie herangetragen wird, zu erliegen, einfache
und kategorische Antworten auf die ethischen Fragen

in diesem Kontext zu geben, die der Komplexität

des Problemfeldes nicht angemessen sein
können. Das Geschäft der Philosophie kann es nur
sein, die begrifflichen und ethischen Intuitionen
aufzuklären sowie die unterschiedlichen ethischen
Argumente auf ihre Stimmigkeit zu überprüfen. Die
ethischen Fragen zu beantworten und unsere
Gesellschaft angesichts dieser neuen Herausforderungen

human und freiheitlich zu gestalten — das
ist eine Aufgabe für jeden Einzelnen als politisches
Subjekt.

Allgemeine Literaturhinweise

Bayertz, K. (Hrsg.): Die menschliche Natur. Mentis: Paderborn 2005.

Gesang, B.: Perfektionierung des Menschen. Berlin: De Gruyter 2007.

Harris, J.: Enhancing Evolution: The Ethical Case for Making Better People. Princeton
University Press: Princeton 2007.

Levy, N.: Neuroethics: Challenges for the 21s' Century. Cambridge University Press:
Cambridge 2007,

Merkel, R. et al.: Intervening in the Brain. Changing Psyche and Society. Springer: Berlin
2007.

Quante, M.: Personales Leben und menschlicher Tod. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2002.

Quante, M.: Person. Berlin: De Gruyter 2007.

Schöne-Seifert, Bettina et al. (Hrsg.): Neuro-Enhancement. Ethik vor neuen
Herausforderungen. Mentis: Paderborn 2008.

Schöne-Seifert, Bettina & Talbot, Davinia (Hrsg.): Enhancement. Die ethische Debatte.
Mentis: Paderborn 2008.


	Neuro-Enhancement

