
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 34 (2008)

Heft: 3-4

Artikel: Systematische Aufgaben einer Wissenschaftsethik

Autor: Lienemann, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

8

Systematische Aufgaben einer Wissenschaftsethik

Wolfgang Lienemann

Am 29. April 1957 hielt Carl Friedrich von Weizsäcker

vor der Mitgliederversammlung des damaligen
Verbandes Deutscher Studentenschaften einen
Vortrag mit dem Titel „Die Verantwortung der
Wissenschaft im Atomzeitalter". In jenem Frühling gab
es in Deutschland eine aufwühlende Debatte über
die Frage einer atomaren Bewaffnung der Bundeswehr

(auch in der Schweiz wurde damals diese
militärische Option ernsthaft diskutiert). Am 18.

April 1957 war das „Göttinger Manifest" von 18
führenden Atomwissenschaftlern veröffentlicht worden.

Darin wird in kurzen Sätzen die enorme
Zerstörungskraft der Atomwaffen vor Augen geführt,
welche seinerzeit vielfach verharmlost wurde. Es
heisst dann u.a. zur Aufgabe der Wissenschaftler:
„Wir wissen, wie schwer es ist, aus diesen Tatsachen

die politischen Konsequenzen zu ziehen. Uns
als Nichtpolitikern wird man die Berechtigung dazu
abstreiten wollen; unsere Tätigkeit, die der reinen
Wissenschaft und ihrer Anwendung gilt und bei der
wir viele junge Menschen unserem Gebiet zuführen,

belädt uns aber mit einer Verantwortung für die
möglichen Folgen dieser Tätigkeit. Deshalb können
wir nicht zu allen politischen Fragen schweigen."1

Was damals unter Verantwortung der Wissenschaft
verstanden wurde, reicht wohl weiter als die heutige
Rede von Wissenschaftsethik. Es ging auch damals
um unmittelbar oder mittelbar politische
Konsequenzen wissenschaftlicher Arbeit. Adenauer und
Strauss schäumten, als sie mit der Erklärung der 18
konfrontiert waren. Heute hagelt es Proteste in
Wissenschaft und Politik, wenn die verbrauchende
Forschung an menschlichen Embryonen in Frage
gestellt wird. Manche Gemeinsamkeiten damals
und heute sind durchaus vergleichbar. Sie lassen
sich auf die Frage zuspitzen: Was wollen und dürfen

wir wissen, können und tun? Ethik hat es seit
jeher mit der Frage zu tun, welches die Grundsätze
eines guten, richtigen und gerechten Handelns
sind. Dieser Frage sollte sich niemand entziehen,
auch und gerade niemand, der Wissenschaft als
Beruf gewählt hat.

Was ist Ethik?
Es gibt heute keine einheitliche, allgemein geteilte
Auffassung dessen, was Ethik ist. Die Rede von
Ethik ist seit ihren Anfängen in der europäischen
Antike damit belastet, dass das Wort Ethik sowohl

zur Bezeichnung einer Reflexionsform bzw. einer
Theorie (im Sinne der alten philosophia moratis)
verwendet als auch als Inbegriff der Gesamtheit der
sittlichen Erwartungen, Haltungen, Regeln und
Vorschriften verstanden wird. Im Englischen
bezeichnet man mit ethics sowohl die Ethik im
Sinne einer (meist philosophischen) Theorie als
auch das Ethos oder die Moral im Sinne einer
tatsächlich geübten Weise des Handelns und Verhaltens;

auch eine Standesethik kann mit ethics
bezeichnet werden. Im Französischen ist éthique
weitgehend der Bezeichnung der Theorie
vorbehalten, im Sinne dessen, was früher Sittenlehre
hiess. Der professeur d'éthique ist nicht ein Prä-
zeptor oder Moralapostel, sondern der reflektierende

Analytiker auf dem ganzen Feld der philosophie

morale (ganz ähnlich die Bedeutung der
filosofia moral im Spanischen). In der Gegenwart
hat sich allmählich die Ausdrucksweise verfestigt,
dass Ethik die Theorie der Sittlichkeit und der Moral
bezeichnet.

Der Gegenstandsbereich der Ethik (als Reflexion
und Theorie verstanden) sind also die gelebte
Moral und Sittlichkeit, und zwar im Blick auf die
Erwartungen und Handlungs- wie Verhaltensweisen

der Individuen als auch gesellschaftlicher,
kollektiver Akteure im Rahmen übergreifender
Institutionen. Darum unterscheidet man Individual-
und Sozialethik und bisweilen auch Institutionen-
Ethik. Die Individualethik fragt nach den
Handlungsmöglichkeiten und Verantwortlichkeiten von
Personen (Beispiel: die Verantwortung der Ärztin
oder des Arztes). Die Sozialethik richtet das
Augenmerk auf grössere oder kleinere soziale
Gruppen (z.B. Manager im Kontext von business
ethics). Die Institutionenethik nimmt strukturell
wirksame, gesellschaftliche Steuerungssysteme mit
ihren Problemen in den Blick (Beispiele: ethische
Probleme des Bildungswesens oder des
Wirtschafts- oder Religionsverfassungsrechts). Insgesamt

handelt es sich bei diesen Unterscheidungen
nicht um verschiedene Bereiche, sondern um
unterschiedliche Aspekte, denn jedes Individuum
existiert nur in einer institutionell wohl-geordneten
oder einer schlecht geordneten Gesellschaft.2

Jede Ethik (als Theorie) umfasst überdies eine
empirische (beschreibende) und eine normative
(vorschreibende) Seite. Man kann dafür auch



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

sagen: es geht in der Ethik immer um Darstellung
und Kritik. Denn einerseits hängt jede Ethik
buchstäblich in der Luft, die nicht mit Hilfe der
Erfahrungswissenschaften in der Lage ist, gehaltvolle
Informationen über das tatsächliche Verhalten und
Handeln der Menschen zu gewinnen und zu prüfen.
Man muss als Ethikerin oder Ethiker die tatsächlichen

ethischen Probleme und Herausforderungen
kennen, mit denen Menschen in ihrem Leben und
ihrer Arbeit konfrontiert sind. Andererseits gehen in

jede Prüfung der Moral und der Sittlichkeit
auswählende, gewichtende und (explizit oder implizit)
wertende Gesichtspunkte ein. Die Prüfung ist
kritisch, d.h. unterscheidend, und dabei muss sie die
leitenden Gesichtspunkte ihrer Kritik begründen
und erläutern. Die Ethik fragt insofern nicht nur,
was tatsächlich geschieht, sondern was geschehen
könnte und was geschehen sollte. Sie fragt: Wie
nehmen wir Sachverhalte als moralisch relevante
Sachverhalte wahr? Was können wir über Moral
und Sittlichkeit in einer Gesellschaft wissen? Was
können und was sollen wir wollen? Was können
und was sollen wir tun? Wahrnehmen, Wissen,
Können, Wollen und Sollen sind - im Blick auf
mögliche Handlungen und Unterlassungen im
Rahmen einer institutionell geordneten Gesellschaft

- das Gegenstandsfeld der Ethik.

Die Fragen der Ethik können aus sehr unterschiedlichen

Perspektiven analysiert und diskutiert werden.

Beispielsweise gibt es eine Vielzahl so
genannter ethischer Ansätze - man denke nur an
das am „guten Leben" der Menschen orientierte
Polis-Ethos und die entsprechende Ethik bei
Aristoteles, an die jüdische und christliche Sittlichkeit
des Erbarmens und der Barmherzigkeit, an
neuzeitliche Positionen des so genannten Utilitarismus
oder an das Paradigma der Moralphilosophie
Kants. (Es wäre übrigens in meinen Augen ein
törichtes Vorurteil, anzunehmen, dass sich diese
Ansätze in jedem Fall kontradiktorisch widersprechen

müssen.) Mit diesen Unterschieden sowie mit
den Grundlagen des Sprachgebrauchs, des
Argumentierens und der Urteilsbildung befasst sich die
Metaethik, die ich allerdings in diesem kurzen Beitrag

vernachlässige.

Alle diese Probleme und Fragen der Ethiken stellen
sich in unterschiedlichen Gegenstandsbereichen
auf verschiedene Weisen und müssen deshalb
bereichsspezifisch konkretisiert werden. Mir ist
dabei wichtig, dass die Ethik zwar eine Theorie ist,
dass sie aber von ihren Grundlagen, ihrer Entwicklung

und ihren Aufgabenstellungen her eine Theorie

ist, die auf praktische Beratung zielt. Der soziale
Rahmen und der gesellschaftliche Horizont können
dabei wechseln. Es gab und gibt Ethiken, die ihren

9

Ort in der Beratungspraxis der politischen
Öffentlichkeit haben. Andere waren auf bestimmte soziale
Kontexte beschränkt (z.B. auf die Reflexion des
Ethos einer Religionsgemeinschaft). Wieder andere
Ethik-Konzepte waren an bestimmte Personen und
Persongruppen adressiert, z.B. an Ärzte oder
Herrscher. In jedem Fall ging es um Beratungen und
zwar in der ganzen Skala von Bevormundung bis
zu freier Erwägung.

Schliesslich hat sich in den letzten 10-20 Jahren
allmählich die Einsicht verbreitet, dass es wichtig
ist, die spezifischen Unterschiede der anthropologischen,

kulturellen und damit zusammenhängenden
religiösen Auffassungen von Moral und Sittlichkeit
zu bedenken. Die kulturelle und religiöse Pluralität
der Weltgesellschaft erfordert eine für interkulturelle
Differenzen sensible Gestalt der Ethik sowohl in

Darstellung wie in Kritik.

Zusammenfassend plädiere ich für folgendes Ethik-
Verständnis: „Ethik ist Darstellung und Kritik des
Ethos und der Moral einer Gemeinschaft von
Menschen. Ethische Reflexion und Theoriebildung
beziehen sich auf alle Grundlagenfragen der
Lebensführung, auf bestimmte gesellschaftliche
Bereiche sittlicher Verantwortlichkeiten sowie auf
individuelle und soziale Bildungsprozesse. Ethik
umfasst empirisch-analytische Darstellung, theoretische

Reflexion und praktische Beratung."3

Was ist Wissenschaftsethik?
Wenn man die Wissenschaftsethik lediglich als eine
Bereichsethik wie Wirtschafts- oder Medizinethik
auffassen könnte, wäre es vielleicht nicht schwer,
ihre Grundlagen und Aufgaben in die eben
genannte Definition einzuzeichnen. Aber es scheint
so zu sein, dass zumindest die Politische Ethik
(bzw. Ethik des Politischen) und die
Wissenschaftsethik sich nicht einfach als Bereichsethiken
neben anderen verstehen lassen - beide sind von
der Art, dass sie die unterschiedlichsten Felder der
Gesellschaft und der Natur und der darauf bezogenen

Wissenschaften übergreifen. Insofern ist es
auch höchst problematisch, im Sinne Niklas
Luhmanns hinsichtlich der sozialen Differenzierung
gesellschaftlicher Subsysteme von Wissenschaft
und Politik als „autopoietischen", sich selbst nach
internen Regeln steuernden Systemen (in der
Gesellschaft) auszugehen und dabei anzunehmen,
„die Wissenschaft" verfüge über interne Formen,
Medien und Codes, um sich selbst zu organisieren
und zu reproduzieren.4 Dieser Meinung konnte man
vielleicht sein, solange die viel berufene Autonomie
der Wissenschaft oder zumindest der Grundlagenforschung

sich hinreichender Anerkennung
erfreute; unter heutigen Bedingungen sind die



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

10

Übergänge zwischen kostenintensiver
Grundlagenforschung und technisch-industriellen Anwendungen

zunehmend fliessend geworden, wie man
insbesondere an den life sciences sehen kann.

Bevor ich einige Implikationen dieses Verständnisses

kurz erläutere, ist mir zu betonen wichtig, dass
eine so verstandene Wissenschaftsethik zuerst und
immer wieder eine Frage des Selbstverständnisses
und der freien Reflexion der Wissenschaftler selbst
ist. Carl Friedrich von Weizsäcker hat mir einmal
den Rat gegeben, dass man zu den Forschern in

die Labors, in die Anatomiesäle, in's „Feld" oder in
die Kliniken gehen müsse und sie aufmerksam
beobachten und befragen solle, wenn man verstehen

wolle, welches die erkenntnistheoretischen
Voraussetzungen und ethischen Probleme ihrer
Tätigkeiten sind. Inzwischen habe ich den
bestimmten Eindruck gewonnen, dass diese
Empfehlung gut und richtig ist, dass es allerdings
mit den Wissenschaften in dieser Hinsicht oft ähnlich

steht wie mit manchen religiösen Praktiken:
Man macht es, vertraut darauf und hält sich an die
bewährten Formen, aber die Möglichkeiten
reflektierender Sprache, womöglich öffentlicher Rechenschaft,

sind begrenzt. Ich möchte daraus den
Schluss ziehen: Der Königsweg zur
Wissenschaftsethik ist die (möglichst) interessenfreie,
ungehinderte, aufklärerische Selbstreflexion derer,
die Wissenschaft „machen"; darüber zu kommunizieren,

will und sollte gelernt sein. Auf diesem Weg
gibt es einige zentrale Problemfelder6, die seit
langem diskutiert werden7 und die beachtet werden
sollten:

1. Wissenschaftsethik fragt nach dem epistemi-
schen Status wissenschaftlicher Rationalität. Sie
stellt dar und problematisiert die theoretischen
Grundlagen wissenschaftlicher Arbeit in den
unterschiedlichen Arbeitsfeldern. Sie bewegt sich gleichsam

im Rücken der aktuellen Wissenschaftspraxis.
Sie stellt Fragen, die unmöglich jeden Tag im Labor
oder in der Bibliothek erörtert werden könnten,
ohne den Betrieb lahm zu legen. Trotzdem: Es ist
nicht zu vermeiden, einen Naturwissenschaftler

Wenn also Wissenschaftsethik keine Bereichsethik
ist5 - was ist sie dann oder was könnte sie sein?
Ich plädiere für folgende Umschreibung im Sinne
einer revidierbaren Arbeitsdefinition:

danach zu fragen, was sie oder er unter „Natur"
versteht. Oft begegnen einem Laien wie mir
Auskünfte wie: „Die Evolution" hat etwas „bewirkt" oder
gar „will etwas". Welche Erfahrungen und Einsichten

stehen hinter derartigen metaphorischen
Redeweisen? Für die Ethik der Naturwissenschaften

kann und muss man wahrscheinlich in der
alltäglichen Arbeit im Labor sehr pragmatisch
vorgehen, aber grundsätzlich wird man auch und
gerade die naturphilosophische Dimension der
möglichen Selbstreflexion nicht ausblenden dürfen.
Erst recht gilt diese Pflicht zur Selbstaufklärung und
öffentlichen Rechenschaft für eine Wissenschaft,
wie ich sie vertrete, die Theologie. Sie kann und
darf sich nicht darauf beschränken, vielerlei Fähigkeiten

zur ordnungsgemässen Ausübung kirchlicher

Dienste und Ämter zu vermitteln. Sie muss in

der Lage sein, in verständlicher Rede über ihre oft
so schwer verständlichen Grundlagen - die ihr
selbst so fremd und darin heilsam gegenüber
tretenden Voraussetzungen! - Auskunft zu geben.
Oder die Jurisprudenz: Sie kann sich nicht damit
begnügen, treue Staatsdiener und kluge, erfolgreiche

Advokaten auszubilden, ohne darüber Auskunft
zu geben, was und warum hier und jetzt geltendes
Recht ist; sie muss die Fragen nach den
Rechtskriterien bzw. nach massgeblichen Gerechtigkeitsvorstellungen

erörtern.8 Kurzum: Wissenschaftsethik

fragt nach den ethischen Aspekten der
Grundlagen einer Wissenschaft. Darin berührt sie
sich vielfach mit der Wissenschaftsgeschichte,
Wissenschaftstheorie und Wissenschaftssoziologie.

2. Wissenschaftsethik fragt nach den moralischen
Implikationen wissenschaftlicher Forschung. Was
ist ein Tier, das zu wissenschaftlichen Versuchen
gebraucht und eventuell getötet wird? In einem
Seminar über Probleme der Tierethik habe ich mit
den Studierenden u.a. den Berner Schlachthof und
Versuchstier-Labors bei Novartis in Basel besucht.

Wissenschaftsethik ist Darstellung und Kritik der ethischen Probleme in den spezifischen Handlungs- und
Verantwortungsfeldern von Wissenschaftlern, je nach den betreffenden Disziplinen, ihren Gegenständen,
ihren Verfahrensweisen und ihrer ethischen Relevanz in einer Gesellschaft überhaupt. Ethische Reflexion
und Theoriebildung beziehen sich in der Wissenschaftsethik auf alle Grundlagenfragen, Anwendungen und
institutionellen Einbindungen der Forschung (und folgeweise natürlich auch der Lehre und der Beteiligung
an öffentlichen Kommunikationsprozessen), auf die politisch-gesellschaftlichen Verantwortlichkeiten der
Forscherinnen und Forscher sowie auf deren individuellen und sozialen Bildungsprozesse, insbesondere in
der Gewinnung, Problematisierung und Weitergabe des Wissens in der Nachwuchsausbildung. Wissen-
schaftsethik umfasst empirisch-analytische Darstellung, theoretische Reflexion und praktische Beratung.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

In Basel war die sorgfältige Haltung der Tiere
beeindruckend. Wenn ich recht sehe, werden in der
Schweiz wissenschaftliche Tierversuche streng
begutachtet. Dass von der „Würde der Kreatur" in
Art. 120 II der Bundesverfassung der Schweiz die
Rede ist, ist keine „Verfassungslyrik". Wieweit man
solche moralisch-rechtlichen Bestimmungen
konkretisiert und ggfls. verschärft, ist eine Frage der
politischen Auseinandersetzung über die weitere
Ausgestaltung des Tierschutzrechtes. Anscheinend
sind sehr viele Menschen bereit und willens, der
Forschungsfreiheit aufgrund moralischer Erwägungen

Grenzen zu setzen, aber verbindliche,
demokratische Entscheidungen darüber sind schwer zu
treffen, weil es einerseits einen legitimen Pluralismus

ethischer Grundpositionen gibt und weil
andererseits Forschungen in Länder mit laxeren
Bestimmungen verlegt werden können. Hier
überschneiden sich die individualethische, die
sozialethische und die institutionenethische Dimension
derselben Problemstellung.

Moralische Implikationen hat beispielsweise die
aktuelle Forschung im Bereich der Biowissenschaften.

Auf rein naturwissenschaftlicher, empirischer

Grundlage kann man nicht dekretieren, wann
menschliches Leben beginnt. Das gilt unter
Voraussetzungen jüdisch-christlicher Traditionen nicht
weniger als in Gesellschaften, die vom Islam,
Buddhismus oder Hinduismus geprägt sind. Es
steht jeweils die Auffassung von der Herkunft und
der Bestimmung des Menschen auf dem Spiel, und
über kulturell geprägte Menschenbilder entscheidet
nicht die Naturwissenschaft (auch wenn manche
Forscher bisweilen dergleichen in Anspruch nehmen

möchten). Dass das Ziel der Gewinnung neuer
Erkenntnisse jede Art von Experiment legitimieren
könnte, ist freilich im Zeitalter der Ethik-Kommissionen

(mehr oder weniger) ausgeschlossen, aber ob
dadurch lediglich der legitimatorische
Begründungsaufwand gestiegen ist oder ob wirklich Grenzen

der Forschungsfreiheit aufgrund moralischer
Erwägungen gezogen werden, ist nicht so leicht zu
sagen.

Moralische Implikationen haben aber auch
Forschungen, die nicht im Rampenlicht der Öffentlichkeit

stehen. In diesem Herbst 2008 frage ich mich
manchmal, wie es möglich war, dass von den überaus

zahlreichen Lehrstühlen für Handels-, Bankenoder

Konkursrecht in den letzten Jahren so wenig
warnende Stimmen vernehmbar waren. Wer einen
„crash" prognostizierte, wurde belächelt. Wie werden

in den Sozial- und Wirtschaftswissenschaften
eigentlich Forschungsthemen und damit auch
Mitteleinwerbungen gefunden und begründet? Was
steuert die Wissensproduktion in der Wissensge-

11

Seilschaft (wenn es denn heute wirklich eine solche
gibt)? Nach welchen Gesichtspunkten lenken
akademische Lehrer die Aufmerksamkeit des
Nachwuchses auf welche Theorien, Themen und
Probleme? Es gibt zwar eine Wissenschaftssoziologie9,
aber zu diesen Fragen finde ich dort wenig
Antworten. Es wäre aber wichtig, auch in dieser
Hinsicht den Wissenschaftsbetrieb zu evaluieren.

. Wissenschaftsethik fragt nach den effektiv
verfolgten (Darstellung) und den moralisch vertretbaren

(Kritik) Zwecken und Zielen, nach der Finalität
und Steuerbarkeit wissenschaftlicher Forschung.
Diese zweifellos heikle Frage, die früher als eine
neomarxistische Zumutung und Provokation glatt
abgewiesen worden ist10, ist in der Gegenwart
weithin dahingehend (nicht: demokratisch
entschieden, sondern:) beantwortet worden, dass „die
Wissenschaft" dem jeweiligen Wissens- und
Wirtschaftsstandort „dienen" müsse. Man kann auch
von einem weitgehenden Sieg des utilitaristischen
Wissenschaftsparadigmas sprechen. Die Frage ist

.a. insofern nicht demokratisch entschieden
(vielleicht auch nicht entscheidbar), als es öffentliche
Diskurse über mögliche Alternativen in der
Wissenschaftspolitik in den meisten demokratischen Ländern

so gut wie nicht gibt, von anderen Staaten
ohnehin zu schweigen. Die Entscheidungen über
die Allokation von materiellen Forschungsressourcen

fallen, abgesehen von privatwirtschaftlich
finanzierten Forschungen, in der Regel in den
internen Gremien der staatlichen und überstaatlichen

Organisationen der Forschungsförderung. Die
Zusammensetzung der entsprechenden Aufsichtsund

Entscheidungsorgane prädeterminiert in
erheblichem Mass die Entscheidung über
forschungspolitische Alternativen. Ein gutes
Anschauungsmaterial liefern hier etliche Organisationen der
Grossforschung.11 Dass Forschung nach
politischgesellschaftlichen Gesichtspunkten, über die
demokratisch entschieden wird, gesteuert werden
kann, ist in den meisten Rechtsstaaten durch die
Verfassungsgarantie der wissenschaftlichen For-
schungs- und Lehrfreiheit nicht bestritten.12

Aber genügt das? Die langwierige Gesetzgebungsarbeit
in der Schweiz im Bereich der biomedizinischen

Forschung an Menschen (und Tieren) hat
immerhin erkennen lassen, dass der Hinweis auf
die Forschungsfreiheit keine Lizenz für ungezügelte
wissenschaftliche Neugier sein kann. Starke moralische

Intuitionen, die nicht Ausdruck von Ignoranz
und Unbelehrbarkeit sind, widersprechen in der
Sicht vieler Menschen der Funktionalisierung
menschlichen Lebens für Forschungszwecke. Ich
lasse hier offen, ob und wie eine embryonale
menschliche Zelle des rechtlichen Schutzes bedarf



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

12

(ich selbst vertrete die Schutzwürdigkeit ab ovo,
also von der Empfängnis und der ersten
Zellverschmelzung an); mir kommt es nur darauf an, dass
Wissenschaftler sich der ethischen Diskussion und
der Frage nach den rechtsethischen Grundlagen
der entsprechenden Gesetzgebung nicht entziehen
sollten. Das Beispiel lässt im übrigen erkennen,
dass die Wissenschaftsethik unmittelbar in den
öffentlichen Wissenschaftsdiskurs einer Gesellschaft

übergeht. Forscher haben m.E. einerseits
eine Art Bringschuld hinsichtlich der Rechtfertigung
ihres Tuns durch einen nachweisbaren Nutzen für
die betroffenen Menschen, andererseits sehen sie
sich berechtigten, moralisch begründeten Anfragen
an ihr Tun gegenüber. Diese Spannung lässt sich
nicht auflösen, sondern nötigt zur öffentlichen
Kommunikation über die Ziele und Zwecke der
Wissenschaftspolitik. Ein wichtiger Ort dafür ist die
Wissenschaftspublizistik.

4. Wissenschaftsethik hat es schliesslich mit dem
alltäglichen Wissenschaftsbetrieb zu tun. Es bedarf
hier keiner spezifischen Wissenschaftsethik,
sondern lediglich der Anwendung allgemeiner
ethischer Grundsätze auch im Bereich der Wissenschaft.

Dass man auch in der Wissenschaft nicht
fälschen, betrügen, drohen, ausnutzen, korrumpieren

oder einschüchtern darf, versteht sich von
selbst. Die Berufsethik von Wissenschaftlern ist
nicht ihren Grundsätzen, sondern lediglich ihren
Anwendungsfeldern nach von anderen Berufsethiken

unterschieden. Codes of Conduct mögen hier
nützliche Hilfsmittel sein. Mir scheint indes, dass
der bisweilen sehr detaillierte Umfang derartiger
Richtlinien eher Alibifunktionen hat und nicht unbedingt

der Klarheit, Promptheit und Schärfe in der
Anwendung dienlich ist.

Wissenschaftsethik als berufsbezogene Individual-
ethik hat eine wichtige, oft nur ganz informell
wahrzunehmende Funktion in Bildungsprozessen. So
prägt der alltägliche Stil des Umganges, der in einer
wissenschaftlichen Einrichtung gepflegt wird,
unweigerlich auch das Verhalten des Nachwuchses.

Aufgaben einer Wissenschaftsethik
Wissenschaftsethik betrifft sehr viele Aspekte und
Dimensionen des Wissenschaft-Treibens - von der
individualethischen bis zur institutionenpolitischen
Ebene. Ich habe auf meinem Wege beobachtet,
dass nur ein kleiner Teil der Forscherinnen und
Forscher bereit und in der Lage ist, an öffentlichen
Wissenschaftsdiskursen teilzunehmen, dass hingegen

die meisten Forschenden strenge moralische
Massstäbe an sich selbst und andere anzulegen
bereit sind. Ich denke nicht, dass das eine Frage

des Verlassens des sprichwörtlichen Elfenbeinturmes

ist, sondern Ausdruck der Erfahrung, dass
man in politischen Diskursen leicht missverstanden
und nicht selten auch durch die Medien vorgeführt
wird. Trotzdem scheint mir, dass Einstein Recht
hatte, als er 1933 in einem Brief an Max von Laue
die politische Enthaltsamkeit der Wissenschaftler
kritisierte:

„Deine Ansicht, dass der wissenschaftliche Mensch
in den politischen, d.h. menschlichen Angelegenheiten

im weiteren Sinne schweigen soll, teile ich
nicht. Du siehst ja gerade an den Verhältnissen in

Deutschland, wohin solche Selbstbeschränkung
führt. Es bedeutet, die Führung den Blinden und
Verantwortungslosen zu überlassen. Steckt nicht
Mangel an Verantwortungsgefühl dahinter? Wo
stünden wir, wenn Leute wie Giordano Bruno,
Spinoza, Voltaire, Humboldt so gedacht und

gehandelt hätten?"13

1. Wie aber lassen sich die Aufgaben einer
Wissenschaftsethik konkretisieren? Ausgangspunkt
kann und muss die gemeinsame Reflexion der
Forschenden auf die Voraussetzungen und Grundlagen

sowie auf die Ergebnisse und Wirkungen ihrer
Arbeiten sein. Diese Reflexion erfolgt meist implizit,
sie sollte aber auch ausdrücklich geschehen und
methodisch bewusst vollzogen werden. Es geht
darum, die ethischen Aspekte und Implikationen
der Forschung auf allen Stufen transparent zu
machen - von der Reflexion der Erkenntnisinteressen

über die Wahl geeigneter Methoden bis zur
konkreten Zielsetzung von Forschungsprojekten. In

den Disziplinen, die von Tradition, Aufgabenstellung
und Selbstverständnis her ohnehin normativ

orientiert sind (wie Philosophie, Jurisprudenz,
Theologie), liegt das vermutlich näher als in den
naturwissenschaftlichen Disziplinen oder der Medizin,

aber sicher bin ich mir hier nicht. Man kann im
Blick auf die Aufgaben und Arbeitsweisen von
Ethik-Kommissionen unterschiedlicher Auffassung
sein, aber allein ihre gesetzlich geregelte Existenz
macht etliche ethische Auseinandersetzungen
unvermeidlich. Ich habe selbst bei meiner Mitarbeit
im medizinischen Curriculum über Jahre hinweg ein

grosses Interesse der Studierenden in den ersten
Studienjahren an ethischen Problemstellungen
bemerkt. Entscheidend dürfte sein, dass die
Aufgabe der kritischen Selbstreflexion unter Einbeziehung

explizit ethischer Fragen in allen
Wissenschaften ihren Ort hat.14 Dafür bedarf es geeigneter
„Gefässe" und methodischer Unterstützung; spontane

Diskussionsrunden reichen dazu schwerlich.

2. Sehr wichtig ist, dass ethische Reflexionen in die
Lehre eines Faches einfliessen, so dass den
Studierenden deutlich wird, wann und warum in den



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

fachspezifischen Informationen und vermittelten
Fähigkeiten ethische Probleme enthalten sind.
Jedes Fach hat seine nicht zuletzt durch
gesellschaftliche Funktionszusammenhänge bestimmten,
besonderen berufsethischen Herausforderungen.
Diese sollten in den Curricula angemessen berücksichtigt

werden. Seit einigen Jahren ist Medizinethik
zu einem obligatorischen Fach geworden. Müsste
etwas Ähnliches nicht auch bei Ökonomen,
Psychologen, Geographen oder Physikern selbstverständlich

werden? Dabei kommt es darauf an, dass
nicht mehr oder weniger willkürlich einige wenige,
womöglich bloss individualethische Aspekte
hervorgehoben werden, sondern dass die gesamte
Palette der Probleme ethischer Urteilsbildung
angesprochen wird (Problemwahrnehmung,
Alternativen-Erwägung, Normenprüfung, Folgenanalyse,
provisorische Urteilssynthese)15, so dass deutlich
wird, an welchen ethischen Kriterien (Normen,
Werten, ethische Ansätze) eine Orientierung der
Forschung sinnvoll ist. Ethische Urteilsbildung kann
sehr gut anhand praktischer Fallbeispiele eingeübt
werden, und dazu bedarf es einer gewissen
methodischen Anleitung.

3. Verantwortung der Wissenschaft war das
Programmwort des Vorläufers der Wissenschaftsethik.
Die politische Bürgergesellschaft ist neben der
Universität ein ausgezeichneter Ort der öffentlichen
Kommunikation über alle ethischen Fragen, auch
und besonders derer, die aus dem Kontext der
Wissenschaften entstehen. Viele Forscherinnen
und Forscher sind freilich äusserst skeptisch bis
ablehnend, wenn sich die Wissenschaft zur Politik
und zur Öffentlichkeit öffnen und Rechenschaft
geben soll. Manche haben schlechte Erfahrungen
gemacht, manche sind überzeugt, dass nur
Wissenschaftler über Wissenschaft urteilen können
und sollen.

Ich denke, es gibt keine Alternative zur Teilnahme
von Forscherinnen und Forschern an öffentlichen
Diskursen. Fragt sich nur, wie das am besten
gemacht werden kann. Aufwändige Werbeveranstaltungen

mit dem Ziel einer verbesserten Akzeptanz

ethisch problematischer Forschungsvorhaben
werden schnell in ihrem Charakter durchschaut.
Vielleicht ist es naiv, aber am besten erscheint mir
der Grundsatz der Öffentlichkeit, der Transparenz,
wenn es um die Verantwortung der Wissenschaft in

der und vor der Gesellschaft geht. Dazu gehört,
gerade die problematischen Aspekte und
Voraussetzungen wissenschaftlicher Arbeit zur Sprache zu
bringen, die Grenzen unseres Wissens zu reflektieren

und frühzeitig nach den möglichen, beabsichtigten

und - vor allem - den unbeabsichtigt möglichen

Folgen der Wissenschaft zu fragen. Technik-

13

folgenabschätzung ist deshalb zu Recht auch in der
Schweiz seit längerem eine ganz wichtige Konkretisierung

der Wissenschaftsethik, die zugleich eine
ganz praktische Aufgabe der Politikberatung
einschliesslich einer klaren Frühwarnfunktion hat. Der
Physiker und Philosoph Weizsäcker hat in dem
genannten Vortrag auch von der persönlichen
Verantwortung des Naturwissenschaftlers gesprochen:
„Jeder Naturwissenschaftler lernt die Sorgfalt beim
Experimentieren, ohne die seine Wissenschaft in

Geflunker ausarten würde. Ich glaube, solange uns
die Sorgfalt bei der Prüfung der Rückwirkungen
unserer Erfindungen auf das menschliche Leben
nicht ebenso selbstverständlich ist, wie die Sorgfalt
beim Experimentieren, sind wir zum Leben im
technischen Zeitalter nicht reif."16 Und meiner Zunft,
den Theologen, hat er in's Stammbuch geschrieben:

„Sie bewahren ein Wissen vom Wesen des
Menschen, das tiefer wurzelt als die Rationalität der
Neuzeit. Der Augenblick kommt immer wieder
unweigerlich, in dem man, wenn das Planen
scheitert, nach dieser Wahrheit fragt und fragen
wird. Die heutige geehrte bürgerliche Stellung der
Kirche ist kein Beweis dafür, dass die Menschen
nach der christlichen Wahrheit wirklich fragen.
Überzeugen wird diese Wahrheit, wo sie gelebt
wird."17

Institutionalisierung der Wissenschaftsethik

Mit dem letzten Zitat wollte ich auf Grenzen
ethischer Reflexion verweisen. Doch will ich noch
einige kurze Überlegungen zur Institutionalisierung
einer Wissenschaftsethik anschliessen. In der
Schweiz bildet das Ethik-Zentrum der Universität
Zürich die wichtigste Einrichtung18; in Deutschland
wurde schon 1990 das „Interfakultäre Zentrum für
Ethik in den Wissenschaften" an der Universität
Tübingen gegründet. In den USA gibt es schon seit
längerem universitäre Ethik-Zentren, zumeist in

Verbindung mit der medizinischen Ausbildung und
den Biowissenschaften.

1. Alle mir bekannten Institutionen der
Wissenschaftsethik bilden interfakultäre Einrichtungen mit
interdisziplinären Arbeitsformen. So wird das
Tübinger Zentrum gemeinsam von den zwei
theologischen Fakultäten, der philosophischen und
medizinischen Fakultät und der Fakultät für Biologie
getragen. Die wichtigsten Arbeitsfelder sind:

Grundlagenfragen der Wissenschaftsethik

Ethik in der Medizin

Ethik in den Naturwissenschaften

Ethik und Recht



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

14

Die Arbeit eines Ethik-Zentrums sollte den
verschiedenen Fakultäten zugute kommen und auf
ihre Fragestellungen und Bedürfnisse zugeschnitten,

aber auch eigene Forschungsprojekte (aus
eigenen oder Drittmitteln), Vortragsreihen oder
öffentliche Tagungen zu aktuellen Fragestellungen
umfassen. Unabdingbar sind der Aufbau guter
Datenbanken und die Kooperation mit anderen
ähnlichen Instituten im In- und Ausland. Das Tübinger

Institut hat zudem seit einigen Jahren ein
Graduiertenkolleg „Ethik in den Wissenschaften", während

das Zürcher Zentrum neben seinen laufenden
Forschungsprojekten verschiedene Programme zur
Ethik im Weiterbildungsbereich anbietet.19

2. Eine eher lockere Institutionalisierung stellen
Einrichtungen wie das „Forum für Universität und
Gesellschaft" an der Universität Bern dar. Neben
einzelnen Tagungen und Gesprächsforen werden
wissenschaftliche Projekte im Schnittbereich von
Universität und Gesellschaft gefördert, wobei explizit

wissenschaftsethische Fragen nicht dominieren.

3. Mittel- und langfristig scheint es mir sinnvoll zu
sein, dass jede grössere Universität (in der
Schweiz) nicht nur über ein interdisziplinäres
Ethikzentrum verfügen sollte, sondern auch spezialisierte

Studiengänge für Ethik im Bereich des MA-
Studiums und im Rahmen der Weiterbildung
anbieten könnte. Denn es ist von erheblicher
Bedeutung, die ethischen Fragestellungen
systematisch in den Aufbau der fachwissenschaftlichen
Curricula zu integrieren, so dass die Studierenden

damit schon frühzeitig konfrontiert werden. Es geht
in allen Disziplinen neben dem erforderlichen
Fachwissen auch um kritisches Orientierungswissen.

Das ist überdies auch deshalb wünschenswert,

weil es in den Sekundärschulen und Gymnasien

qualifizierte Ethik-Lehrer geben muss.
Ethikzentren an den Universitäten könnten dann
folgende Aufgaben erfüllen:

Forschungsprojekte zur Wissenschaftsethik,

Beratung der verschiedenen Fakultäten,
Departemente und sonstigen universitären Einrichtungen

in Fragen der Wissenschaftsethik,

Ausarbeitung von ethischen Gutachten und
Stellungnahmen,

Begleitung und Beratung von Ethik-Kommissionen,

Koordination einschlägiger Studiengänge und
Curricula,

Stellungnahmen zu aktuellen ethischen Fragen,

Aufbau von entsprechenden Infrastruktureinrichtungen

(Fachbibliotheken, Datenbanken).

Wissenschaftsethik kann und darf nicht Fragen der
Wissenschaft moralisieren. Sie ist notwendig als
eine Gestalt der kritischen Selbstreflexion der
Forschenden und der öffentlichen Rechenschaft über
die Voraussetzungen und Folgen ihres Tuns.

Bibliographie
1

Abgedruckt u.a. im Anhang von Weizsäckers Vortrag, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1957 (s1978), 50-52 (51).
2 Im deutschen Sprachraum begegnet überdies die Unterscheidung von Moral und Sittlichkeit, die erstmals von Hegel
in seiner Rechtsphilosophie systematisch entfaltet worden ist. Demzufolge betrifft die Moral in erster Linie die von
Personen erwarteten Normbefolgungen und deren individuellen Prägungen, während die Sittlichkeit (bzw. das Ethos)
die in einer Gesellschaft überwiegend beachteten und befolgten Grundlagen gemeinsamer Lebensführung betrifft -
gleichsam der Inbegriff der normativ-kulturellen Erwartungen, welche gesellschaftliche Integration ermöglichen und
stabilisieren.
3
Wolfgang Lienemann, Grundinformation Theologische Ethik, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2008, 14.

4
Gegen die Forderung, Wissenschaft extern zu steuern bzw. politisch, gesellschaftlich, moralisch oder wie immer zu

„finalisieren" (vgl. Gernot Böhme u.a., Die Finalisierung der Wissenschaft, ZfS 2, 1973, 128-144), hat Luhmann betont:
„An die Stelle dieses Konzepts haben wir die Vorstellung der rekursiv geschlossenen, autopoietischen Autonomie
gesetzt. Sie besagt, dass die Teilsystemqualität der Funktionssysteme nicht auf einer Spezifikation gesellschaftlicher
Kopplungen im Hinblick auf bestimmte Leistungserwartungen beruht, sondern gerade umgekehrt auf einer Abkopplung

der Eigendynamik dieser Systeme von Bedingungen und Interessen ihrer gesellschaftlichen Umwelt." (Die
Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1990, 621) Aber kann man wirklich von autopoietischer
Autonomie sprechen, wenn Grossforschungseinrichtungen wie das CERN nur durch internationale Finanzierungen und
damit durch politische Entscheidungen möglich sind?

5AIs Bereichsethik versteht sie aber noch Christoph Horn, Art. Wissenschaftsethik II. Philosophisch, TRE Bd. 36,
2004, 225-231 (225). Der vorausgehende Art. von Wolfgang Achtner aus theologischer Sicht ist überwiegend histo-



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2008 APU-Bulletin n° 3/4, novembre 2008

15

risch orientiert und reduziert vor allem die Wissenschaftsethik auf „das Nachdenken über das Berufsethos der
Wissenschaftler", insbesondere im Spannungsfeld von Naturwissenschaften und Theologie (216).
6 Ich folge hier teilweise Horn, a.a.O. (226).
7 Ich hebe zwei einschlägige Publikationen hervor, weil sie aus der Selbstreflexion der Forschenden hervorgegangen
sind: Verantwortung und Ethik in der Wissenschaft. Symposium der Max-Planck-Gesellschaft Schloss
Ringberg/Tegernsee, Mai 1984 (Berichte und Mitteilungen der MPG 3/1984); William R. Shea / Beat Sitter (eds.),
Scientists and their Responsibility, Canton MA: Watson Publ. International 1989; siehe dazu auch: Freiheit und
Verantwortung in der Wissenschaft. Bericht und Kommentar zu einem Kolloquium der vier schweizerischen
wissenschaftlichen Akademien (Beiheft 1 zum Mitteilungsblatt der SAGW und der SANW, 15, 1990).

8Siehe dazu Wolfgang Huber, Recht als Beruf. Verantwortung für das Recht im Horizont der Gerechtigkeit, in:

Verantwortung in Recht und Moral, hg. v. Ulfrid Neumann und Lorenz Schulz (ARSP Beiheft 74, Stuttgart: Steiner
2000), 39-55.

9Vgl. Pierre Bourdieu, Homo Academicus (1984), deutsch Frankfurt/M.: Suhrkamp 1988 (TB 1992); Peter Weingart,
Wissenschaftssoziologie, Bielefeld: Transcript 2003; Matthew David, Science in Society, Houndsmall: Palgrave
Macmillan 2005.

10Vgl. die von Böhme u.a. (Anm. 3) ausgelöste Debatte; dazu im Rückblick ders., Die Moralisierung der
Wissenschaftspolitik, in: Technikfolgenabschätzung. Theorie und Praxis, 13, 2004, 15-21 (im Internet unter:
http://www.itas.fzk.de/tatup/043/boeh04a.htm; abgerufen 24.10.2008).
11 Siehe zum Beispiel der Kernforschung in Deutschland Karsten Prüss, Kernforschungspolitik in der Bundesrepublik
Deutschland,, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1974; Joachim Radkau, Aufstieg und Krise der deutschen Atomwirtschaft 1945-
1975, Reinbek: Rowohlt 1983.
12 Vgl. Art 20 BV der Schweiz; Art. 5 III GG Deutschland.

13Brief v. 16.5.1933, in: Armin Hermann, Die Jahrhundertwissenschaft. Werner Heisenberg und die Physik seinerzeit,
Stuttgart: DVA 1977, 115.
14 Als vor einigen Jahren an der Universität Bern die Institutionalisierung einer „Praxisbezogenen Ethik mit Schwerpunkt

Wissenschaftsethik" geprüft und dann verworfen wurde, sprachen sich die Wirtschafts- und Sozialwissenschaften

und die Phil.-Nat. Fakultät explizit dagegen aus, andere lehnten dafür erforderliche (sehr bescheidene)
Finanzumschichtungen ab.
15 Siehe dazu Heinz Eduard Tödt, Versuch einer ethischen Theorie sittlicher Urteilsfindung, in: ders., Perspektiven
theologischer Ethik, München: Kaiser 1988, 21-48; Hermann Ringeling, Ethische Normativität und Urteilsfindung, in:

ders., Christliche Ethik im Dialoq. Beiträge zur Fundamental- und Lebensethik II, Fribourg-Freiburg-Wien: Herder
1991, 107-131.
16 A.a.O., 15.
17 A.a.O., 12.
18 Die Hochschule St. Gallen gehört zu den Pionieren auf dem Feld der Wirtschaftsethik. Das Institut Interdisciplinaire
d'Ethique et des Droits de l'Homme in Fribourg ist ebenso interdisziplinär angelegt wie das Département interfacultaire
d'Ethique in Lausanne. Bei einer Erhebung über Ethikzentren und Ethik-Forschungsgruppen im Ausland habe ich im
Jahr 2000 102 gezählt, davon 43 im Bereich Medizin und Bioethik.

mMaster of Advanced Studies in Applied Ethics, Diploma of Advanced Studies in Law and Business Ethics, Certificate
of Advanced Studies in Medical Ethics. Das letzte ist offiziell als Fortbildungsveranstaltung von FPH und FMH
anerkannt.


	Systematische Aufgaben einer Wissenschaftsethik

