
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 33 (2007)

Heft: 3-4

Artikel: Theologie und Geschlechterdifferenz

Autor: Janowski, J. Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

32

Theologie und Geschlechterdifferenz
J. Christine Janowski1

„ ...ihr alle, die ihr auf Christus getauft seid,
habt Christus (als Gewand) angelegt.

Es gibt nicht mehr Juden und Griechen,
nicht mehr Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau;

denn ihr seid alle ,einer' in Christus.
(Gai 3,27f)

„Wie es in allen Gemeinden der Fieiligen üblich ist,
sollen die Frauen in der Versammlung schweigen;

es ist ihnen nicht gestattet zu reden.
Sie sollen sich unterordnen, wie auch das Gesetz

es fordert. Wenn sie etwas wissen wollen,
dann sollen sie zu Hause ihre Männer fragen;

denn es gehört sich nicht für eine Frau,
vor der Gemeinde zu reden. "

(1Kor 14,33bff)

„Es fehlt dem weiblichen Geschlecht nach
göttlicher und natürlicher Anordnung die

Befähigung zur Pflege und Ausübung der
Wissenschaften und vor allem der Natur¬

wissenschaften und der Medicin. "

(1872, Theodor von Bischoff)2

I.

Die ihrem Begriff nach der Universalität verpflichtete
Institution der Universität oder auch der Alma mater,
eine europäische Errungenschaft des abendländischen

Mittelalters, ist trotz der Forderung von schon
Dorothea Christiane Leporin aus Quedlinburg (1715-
1762) nach der Zulassung von Frauen zum Studium
der Philosophie, Theologie, Medizin und Jura sowie
zur Promotion3 bis hinein in das 19. und in Deutschland

bis zum Anfang des 20. Jhs eine reine Männerinstitution

- ohne dass dies in neuesten u.a. theologischen

Standardwerken direkt vermerkt würde4.

Anders als in der Mutter Kirche waren bis zur genannten
Zeit abgesehen von frühen Ausnahmen5 Frauen

universitär nicht einmal als Hörerinnen, ja als
Gasthörerinnen zugelassen. Das änderte sich trotz durchaus

bedeutender wissenschaftlicher Gegenstimmen
erst unter dem Druck der von liberaler männlicher
Seite auch theologisch gelegentlich unterstützten
Frauenbewegungen des 19., dann des 20. Jhs bis hin
zu den theologischen Fakultäten, zunächst den
evangelischen, später auch den katholischen. Doch waren
z.B. im deutschsprachigen Bereich Frauen bis hinein
in die 2. Hälfte des 20. Jhs in den evangelischen
Landeskirchen6 mit Rückwirkungen auf die theologischen
Fakultäten (angefangen von der Anzahl weiblicher
Theologiestudierender) nicht oder doch zunächst nicht
gleichberechtigt zum evangelischen Pfarramt zuge¬

lassen7 und sind sie es z.T. auch in anderen
Denominationen noch immer nicht bzw. nicht mehr (vgl.
Osteuropa). Speziell in der römisch-katholischen Kirche8

(im Unterschied zur alt- oder auch christkatholischen)
sowie in den orthodoxen Kirchen sind sie weltweit bis
heute prinzipiell vom Priesteramt ausgeschlossen,
und zwar - wie in anderer Weise einstmals auch
protestantische Theologinnen trotz des reformatorischen
„allgemeinen Priestertums" aller Gläubigen - aus de-
zidiert theologischen Gründen noch so problematischer

Art, zu denen hier direkt und offen die
Menschwerdung bzw. Offenbarung Gottes in einem Mann und
die apostolische Sukzession im Blick auf nur männliche

(zwölf) Apostel gehört. So handelt es sich mit
dem Amtsproblem um die Spitze eines Eisberges.

Das schliesst nicht aus, dass Frauen jedenfalls
protestantisch in Europa (mit einem Vorsprung in den
USA) schon relativ früh theologisch promoviert (in
Deutschland erstmals 1909), dann sogar habilitiert
werden konnten, ja nach zunächst meist enorm widrigen

Zwischenstationen später ordentliche Professorinnen

für Theologie wurden. Soweit ich sehe, gilt das
Letztere protestantisch in Deutschland erstmals für
Hanna Jursch (1948/Jena)9, in der Schweiz für Susanne

Heine (1990/Zürich)10, in den titular allerdings
anders gelagerten Niederlanden für Ernestine van der
Wall (1994/Leiden)11, katholisch in Österreich für
Herlinde Pissarek-Hudelist (1984/lnnsbruck), in Deutschland

für die Schweizerin Helen Schüngel-Straumann
(1987/Kassel) und in der Schweiz für die Deutsche
Barbara Hailersleben (1994/Fribourg).

Inzwischen so bekannte katholische Theologinnen
deutscher Herkunft wie Elisabeth Schüssler Fiorenza
und Teresa Berger wurden in den USA Professorinnen.

Die gleichfalls katholische Deutsche Elisabeth
Gössmann gar reichte 1963 an der katholischen
Fakultät in München aufgrund bischöflichen
Widerspruchs folgenlos eine theologische Habilitation ein,
habilitierte sich - im Spagat zu Tokio, wo sie bald
nach ihrer Promotion zunächst in deutscher Literatur
des Mittelalters und christlicher Philosophie, später
dann auch in Theologie dozierte und seit 1968 als „füll
professor" Frauenforschung lehrte - zudem 1978
zusätzlich in München in Philosophie. Doch ihre 37
Bewerbungen an deutschen Universitäten wurden alle
abschlägig beschieden, auch wenn sie später in München

eine ausserordentliche Professur ohne
Anstellungsverhältnis bekam und mehrere Ehrendoktorate
erhielt. „Geburtsfehler: weiblich" - so der Titel ihrer
Autobiographie12, der aufgrund der von Thomas von
Aquin, einem römisch-katholisch lehramtlich verbindlich

gemachten Theologen der mittelalterlichen Scholastik,

rezipierten These des Aristoteles von der Frau



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

als „mas occasinatus" bzw. „misslungenem Mann"
und zudem vom Mann als Ursprung und Ziel der Frau
seine historisch-systematische Tiefenschärfe erhält.

Doch wurden es anderen - auch protestantischen -
bekannten Theologinnen wie Dorothee Solle (1929-
2003), die 1975-1987 immerhin eine Professur am
berühmten „Union Theological Seminary" in New York
innehatte, und Luise Schottroff, die erst von 1986-
1999 Ordinaria in Kassel war und seit 2001 als Emeri-
ta an der „Pacific School of Religion" in Berkeley lehrt,
von der feministischerseits sog. main-stream-
malestream-Theologie in ihrer Heimat exemplarisch
gleichfalls schwer gemacht13. Dies umso mehr, wenn
sie sich den hier zur Debatte stehenden Problemen
energisch zuwandten. Das gilt katholischerseits
besonders für die 1953 konvertierte Uta Ranke-
Heinemann, der nach ihren in einer Fernsehsendung
geäusserten Zweifeln an der Jungfrauengeburt Jesu
1987 bischöflich die Lehrbefugnis für katholische
Theologie entzogen und die schliesslich exkommuniziert

wurde wegen Häresie. Dies, obwohl die
Jungfrauengeburt im biologischen Sinn doch selbst von
führenden katholischen Theologen wie Karl Rahner
und Joseph Ratzinger zugunsten einer theologischen
Deutung schon bestritten worden war. Es gilt noch für
Silvia Schroer, deren Bewerbung auf eine C3-
Professur für Altes Testament an der Tübinger katholischen

Fakultät scheiterte, weil ihr vom römischen
Stuhl das „nihil obstat" aufgrund von dogmatischen
Lehrbeanstandungen vorenthalten, die dann aber
1997 auf einen Lehrstuhl der Berner
Evangelischtheologischen Fakultät berufen wurde. Die gleichfalls
katholische Marie-Theres Wacker hat zwar seit 1998
eine Professur für Altes Testament und theologische
Frauenforschung an der katholischen Fakultät in

Münster inne, musste aber versprechen, sich nicht
öffentlich für das Priesteramt der Frauen einzusetzen

- wozu vor dem II. Vatikanum der Antimodernisteneid
von katholischen Theologieprofessoren zu vergleichen

ist.

II.

Das uralte Thema „Geschlecht" und „Geschlechterdifferenz"

als ein solches auch der Wissenschaften
einschliesslich der Philosophie14 und bis hinein in die
Universitätstheologie haben Frauen also durchaus
nicht erfunden. Wie insbesondere schon die weltlichen

und kirchlichen Frauenbewegungen und
Frauenverbände des 19. und 20. Jhs bis hin zu Akademikerinnen-,

speziell auch Theologinnenverbänden, (mit
eigenen Publikationsorganen) hat die aus diesen
Bewegungen erwachsene und auf sie wiederum
zurückwirkende Frauenforschung, feministische und Genderbzw.

Geschlechterforschung15 sämtlicher
Wissenschaftsdisziplinen bis hinein in die theologischen das
Thema mit unterschiedlichen feministischen
Grundorientierungen und in verschiedenen Graden der
Radikalität nur neu und prinzipiell zur Debatte gestellt16.

33

Dies geschah aus naheliegenden Gründen (s.o. I.)
auch theologisch zunächst primär ausserhalb der
Universität und ihrer Fakultäten, sekundär dann z.T.

ganz dezidiert. Denn die bestehenden Universitätsstrukturen

standen - wie theologisch schon früh die
Kirchen-, speziell deren Amtstrukturen - in Lehre und
Forschung bis hinein in herrschende Wissenschaftsverständnisse

faktisch pseudo-universalistischer Art
(vgl. o. I.) fortschreitend unter wohlbegründetem,
feministisch gerade theologisch nur zugespitzten17
Verdacht. Von da aus werden bis heute die entsprechenden

Forschungen auch ausseruniversitär betrieben
und vermittelt zugunsten der Doppelstrategie:
Institutionalisierung innerhalb und ausserhalb der Universitäteni,

theologisch z.B. an den Evangelischen und
Katholischen Akademien (für Erwachsenenbildung)
vor allem der BRD18, in der es 1994 im Zeichen nicht
zuletzt der Ökumenischen Dekade „Kirchen in Solidarität

mit den Frauen" (1988-1998) zur Gründung des
Frauenstudien- und Bildungszentrums der EKD in
Gelnhausen kam.

Innerhalb der europäischen theologischen Fakultäten
gibt es bis hinein in den deutschsprachigen Bereich
seit ca 30 Jahren fortschreitend zunächst entsprechende

Arbeitsgruppen, Lehraufträge und Ringvorlesungen,

deren letztere oft kirchlich mitfinanziert und
auch von einem ausseruniversitären Publikum
besucht wurden bzw. werden, dann z.T. auch reguläre
Stellen19 nicht nur befristeter oder Stellenschwerpunkte

ausdrücklicher Art20. Viele theologische Fakultäten
haben zudem inzwischen nicht nur eigene Frauenoder

Gleichstellungsbeauftragte; einige von ihnen
haben sich auch dezidiert auf das entsprechende
Thema bis hinein in den Lehrplan verpflichtet21. Eine
grosse Anzahl von Promotionen - sehr viel weniger
von Habilitationen - in besonders den exegetischen,
historischen und praktisch-theologischen Disziplinen
samt ihrer Grenzgebiete widmeten und widmen sich
den entsprechenden Themen und Methoden,
naheliegenderweise zunächst fast ausschliesslich von
weiblichen Stelleninhaberinnen mit entsprechendem
Forschungsschwerpunkt (mit-)betreut. In der systematischen

Theologie sieht es zumindest im deutschsprachigen

Bereich aus hier nicht zu rekonstruierenden
Gründen von jeher schwieriger aus. Dies auch dann,
wenn der schweizerische katholische Systematiker
Hans Küng, dem vom Vatikan nach seiner Kritik am
katholischen Unfehlbarkeitsdogma 1979 die kirchliche
Lehrerlaubnis (Priesterausbildung) entzogen wurde,
am von ihm geleiteten Institut für ökumenische
Forschung der Universität Tübingen 1982-1987 ein von
der Stiftung Volkswagenwerk finanziertes
Forschungsprojekt „Frau und Christentum" mit der
Unterstützung von besonders Elisabeth Moltmann-Wendel
durchführte22 und sich protestantischerseits vor allem
deren Mann, Jürgen Moltmann, gleichfalls Systematiker

in Tübingen, der Thematik fortschreitend
zugewandt hat.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

34

Seit 1987 gibt es quer zu den theologischen Fakultäten

die „European Society of Women in Theological
Resarch (ESWTR) mit nationalen Sektionen,
Arbeitsgruppen und Tagungen, dazu mit Gesamttagungen
alle zwei Jahre und seit 1992 eigenem Publikationsorgan23

sowie fortschreitenden Vernetzungen,
insbesondere mit der seit 1981 bestehenden „Women's
Commission of the Ecumenical Association of the
Third World Theologians" (EATWOT). - Doch worum
geht es mit alledem?

III.

Theologische Buchtitel wie „Frauen in der Kirche
durchbrechen das Schweigen"24, „Das Schweigen
durchbrechen"25 signalisieren elementar worum es
geht: um den Aufstand gegen das wirkungsmächtige
neutestamentliche Schweige- und Unterordnungsgebot

(s.o. 2. Motto), das im Widerspruch zu anderem
Neutestamentlichen steht (vgl. z.B. 1. Motto); um den
„Aufbruch zu neuen Räumen"26, auch von Sprachräumen

gerade religiöser und theologischer Art -
jenseits des Gefängnisses der androzentrischen, sexisti-
schen oder auch „Männersprache"27. „Frauen fordern
gerechte Sprache"28, und zwar fast verzweifelt. Denn
wie z.B. die scheinbar geschlechtsneutralen Worte
„(der) Mensch", etymologisch abgeleitet von ahd.
mennisc, got. mannisc menschlich, männlich, stärker

noch hebr. adam (Mensch und Adam), lat. homo,
franz. homme, engl, man - mit Folgen für die Rede
von der Menschwerdung Gottes (z.B. God became
man) -, ist die Rede von (dem) Gott nur scheinbar
geschlechtsneutral. Entsprechend hat „Gott" (griech.
theos, lat. deus) sich monotheistisch mit einem gewissen

Systemzwang weithin mit männlichen Symbolen
bzw. Metaphern wie „Herr", „Vater" usw. verbunden,
der weibliche für die (Mutter) Kirche (als jungfräuliche
Braut Christi) oder sogar die „Brüder im Herrn" bzw.
die „Gemeinde der Brüder"29 gegenüberstehen, „unter"

die dann bestenfalls (vgl. Amtsproblem) auch die
„Schwestern" fallen.

In verschiedenen Graden der Radikalität und mit
unterschiedlichen theoretischen, praktischen wie metho-
disch-hermeneutischen Grundorientierungen geht es
analog zu anderen Disziplinen der Frauenforschung
usw. und zugleich mit diesen verschränkt um die auch
wissenschaftliche Re-Vision der biblischen,
einschliesslich der apokryphisierten, der kirchlichen,
theologischen30, frömmigkeitsgeschichtlichen und
ikonographischen wie archäologischen Überlieferungen

samt der bisherigen wissenschaftlichen Theologie
und der gegenwärtigen kirchlichen Institutionen. Ziel
ist eine umfassenden Befreiung von der „strukturellen
Sünde" des Patriarchalismus, Sexismus und Andro-
zentrismus bis hinein in die Sprache und das kirchlich
herrschend gewordene Symbolystem (auch der
„männlichen Trinität"), genereller vom Kyriarchat (vgl.
Elisabeth Schüssler Fiorenza)31. Diese Befreiung aber
setzt abgesehen von einer genaueren Klärung der

genannten kritischen Grundbegriffe kritische Analysen
in allen theologischen Disziplinen in Kooperation mit
deren jeweiligen aussertheologischen Nachbardisziplinen

voraus.

Es geht um eine theologische Neubestimmung des
Verhältnisses und Verständnisses der Geschlechterdifferenz

insbesondere wider die Tradition einer
minderen Gottebenbildlichkeit und also Würde des weiblichen

Geschlechts32, die sich nicht zuletzt in der
herrschend gewordenen religiösen Symbolik widerspiegelt
und umgekehrt durch diese auch dann praktisch
sanktioniert werden kann, wenn sie theoretisch geleugnet
wird. Es geht um die Wiedereroberung der schon
biblisch nachweislich fortschreitend verdrängten
Geschichte von Frauen(-traditionen) und besonders
biblisch durchaus noch präsenter weiblicher Gottesbilder,
um entsprechend gefährliche Erinnerungen (Walter
Benjamin) an unabgegoltene Möglichkeiten und
Wirklichkeiten bis hinein in andere Gestalten der Gottes-
und Christusrede. Es geht um die feministische bzw.
geschlechterperspektivierte Rekonstruktion und
Evaluation der Geschichte Israels bzw. des Judentums,
der Jesusgeschichte und des Christentums im
religionsgeschichtlichen Vergleich, innerhalb des Christentums

der diversen Konfessionen und Denominationen
sowie u.a. häretisierten Gegentraditionen in zudem
verschiedenen kulturellen Kontexten.

Es geht insgesamt um Grenzüberschreitungen und
den Aufbruch in Neuland im Blick auf das traditionell
„zweite" oder auch „andere"33, „schwache"
Geschlecht, das bisher auch theologisch dominant aus
der Perspektive des „ersten" und entprechend mass-
stäblichen betrachtet, definiert und behandelt wurde,
dazu im Blick auf alles, was mit ihm sowohl als
biologischem Geschlecht als auch im Sinne von soziokul-
turellen Geschlechterrollen bzw. -konstruktionen, -
mythen oder auch -essentifikationen verbunden worden

ist. Dazu aber gehören nicht nur grössere Nähen
zum Sein im Unterschied zu Bewusstsein, zu
Sinnlichkeit, Leiblichkeit, Sexualität und Gefühl im
Unterschied zu Verstand, Vernunft und Geist, zu Natur bzw.
„Erde" im Unterschied zu Geschichte, Kultur und
„Himmel", zu Passivität im Unterschied zu Aktivität,
sondern auch zu Immanenz im Unterschied zu
Transzendenz -ja z.T. zu Teufel, Sünde, Tod und Häresie.

Nach einer innerfeministisch von jeher durchaus auch
theologisch umstrittenen Auf- und Umwertung des
klassisch „Weiblichen" und einer „Wiederkehr" aus
seiner „Verdrängung"34 bis hinein in die religiöse Symbolik

geht es schliesslich wiederum analog zu ausser-
theologischem Feminismus bis hin zu den de/kon-
struktivistischen Queer Studies und zur Queer-
Theorie35, der eine Queer-Theologie entspricht36, um
die Dekonstruktion des ganzen klassischen
Geschlechterduals bzw. neuzeitlichen Geschlechterdualismus

(im doppelten Sinne); und zwar schliesslich
auch eines radikal enthierarchisierten und entasym-
metrisierten zugunsten einer offenen Kategorie „Ge-



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

schlecht" und pluriformer Lebensformen auch sexueller

Gestalt. Dazu ist in jetzt nur radikalisierter Form die
auch feministisch-theologisch schon früh präsente
Kritik an der klassischen „Zwangsheterosexualität"
bzw. „Heteronormativität" als Machtfigur gerade
jüdischer und christlicher Prägung samt deren neuzeitlichen

Säkularisierungen ebenso zu vergleichen wie
der auch in dieser Hinsicht positive Rekurs auf
Biblisches (vgl. z.B. 1. Motto).

Theologische Frauenforschung, feministische Theologie

und theologische Geschlechterforschung hat sich
sowohl im Blick auf ihre theoretischen Hintergründe
als auch im Blick auf die theologischen Disziplinen
und unterschiedlichen Kontexte weltweit auf eine
Weise ausdifferenziert, dass der geschlechter-
perspektivierte interkulturelle und interreligiöse
Vergleich nicht nur, sondern auch Dialog umso mehr
fortschreitend bis hinein in diese Forschungen an
Bedeutung gewinnt37, als auch in Europa (einschliesslich
der Schweiz) Multikulturalität und Multireligiosität
rasant zugenommen haben. Zugleich hat sie - wiederum

analog zu anderen Disziplinen - in kritischer
Solidarität eine (neue!) Männerforschung auch theologischer

Art provoziert, welche die feministisch meist
schon mitthematisierten Männlichkeitskonstruktionen
in Geschichte und Gegenwart gründlich analysiert.

Bleibt abzuwarten, wohin die weitere Reise der
Geschlechterforschung auch theologisch bis hinein in die
Frage weiterer fakultärer Institutionialisierung führt, so
hat sie auch theologisch jedenfalls zu einigen auch
wissenschaftlichen Zeitschriftengründungen3 geführt,
im deutschsprachigen Bereich u.a. zum „Archiv für
philosophie und theologiegeschichtliche Frauenforschung"39,

international zu vorläufigen Bestandsaufnahmen

in Lexika40, Handbüchern41, Readern42 und
Spezialuntersuchungen z.B. zur Geschichte der (ersten)

Theologinnen43, denen auch fakultätsspezifisch44
noch mancherlei folgen wird.

War relativ früh trotz aller Praxis- und Basisorientierung

der entsprechenden Forschungen das Problem
entstanden, die hermeneutisch und theoretisch z.T.
hochkomplizierten Forschungen noch angemessen an
eine unakademische Leserinnenschaft und zugleich
an den herrschenden Wissenschaftsbetrieb zu
vermitteln, so ist das in hervorragender Weise einem
exegetischen und zugleich systematisch bedeutsamen

Klassiker gelungen: Elisabeth Schüssler Fioren-
zas „In Memory of Her"45. Überhaupt dürften die
entsprechenden Forschungen auch männlicherseits vor
allem in den exegetischen Disziplinen, die ihr
historischkritisches methodisches Instrumentarium
inzwischen u.a. durch ein sozialgeschichtliches, (text-)
linguistisches und z.T. auch
historischpsychologisches erweitert haben, jedenfalls partiell
auch im deutschsprachigen Bereich einigermassen
erfolgreich rezipiert worden sein.

35

Die entsprechenden Kooperationen haben sich
neuerdings medienwirksam in der durchaus umstrittenen
neuen Bibelübersetzung „Bibel in gerechter
Sprache"46 auf eine Weise niedergeschlagen, dass diese
auch das Problem eines schon neutestamentlichen
christlichen Antijudaismus mitaufgreift. Genau dieses
Problem aber wurde nach Reden vom alttestamentli-
chen Göttinnenmord und den ersten Eroberungen der
christlichen Zentralgestalt: Jesus von Nazareth, als
frauenbefreiend, erstem Feministen usw. vor allem in
Deutschland auch innerfeministisch umso härter
diskutiert47, als feministische Theologie mit dem Problem
der Identitätsbildung durch Inferiorisierung, Exludie-
rung oder auch Abjektierung (sie, vgl. Judith Butler)
des/ der Anderen mit innerer Sachlogik fortschreitend
für andere Differenzen und deren Überkreuzung mit
dem Problem der Geschlechterdifferenz sensibilisiert
wurde.

Ich gehe davon aus, dass es gut oder sogar besser
gewesen wäre, eine bis hinein in die biblischen
Benennungen Gottes philologisch z.T. genauere neue
Bibelübersetzung mit perspektivischen historischen
Kommentaren zu verbinden - u.a. auch zum im 2.
Motto aufgeführten, bis hinein in das 20. Jh.
wirkungsmächtigen neutestamentlichen Schweige- und
Unterordnungsgebot für Frauen48. Denn gerade die
biblischen Schriften waren und sind nicht nur kirchlich,
sondern auch kulturell auf durchaus ambivalente Weise

seit Jahrhunderten weltweit ausserordentlich wirksam.

Das hatte die Frauenrechtlerin Elizabeth Cady
Stanton auf ihre Weise begriffen, als sie 1895 nach
fünf Jahrzehnten des Kampfes für das Stimmrecht
und die bürgerliche Gleichstellung der Frauen eine
noch immer nicht ins Deutsche übersetzte patriarcha-
lismuskritische „Woman's Bible" edierte, in der u.a.
auf alttestamentliche Prophetinnen und Urmütter (gegen

den „Gott der Väter"), auf Frauen als Jüngerinnen
Jesu und als Apostelinnen rekurriert wird und das
Geschlecht (hier: gender) der alttestamentlichen
Gottesbezeichnung „Elohim" sowie die weiblichen Aspekte

der Gottheit in der jüdischen Kabbalah diskutiert
werden.

Ein grosser Stein ist aufgrund vieler kleiner Steine
durch theologietreibende Frauen ins Rollen gekommen

bzw. abgewälzt worden. Zu diesen kleinen Steinen

gehört z.B. der Nachweis, dass es sich mit dem
hochgelobten Junias aus Rom 16,7 ursprünglich um
eine Junia handelt, es also zumindest diese Apostelin
gab49 oder dass sich das paulinische Schweige- und
Unterordnungsgebot (s.o. 2. Motto) - und zwar
exemplarisch für andere normativ-präskriptive Texte - situativ

bedingt gegen eine gemeindliche Realität richtet
und zudem vermutlich auf einer Interpolation beruht.
Das Feld der kleinen Gegensteine ist inzwischen
kaum mehr überschaubar geworden und in sich auf
durchaus dynamische Weise so vernetzt, dass künftige

Synthesen absehbar werden.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

36

IV.

Die Geschlechterverhältnisse haben sich inzwischen
auch an den theologischen - vor allem den evangelischen

- Fakultäten bzw. Departementen bis hinein in
die Schweiz, die aufgrund ihres verspäteten Stimmrechts

für Frauen spezifischen Nachholbedarf hatte50,

zwar geändert. Doch gilt dies auch in diesem Falle
insbesondere für das Verhältnis von weiblichen und
männlichen Studierenden sowie Assistierenden, nicht
aber im gleichen Masse für Promotionen und erst
recht nicht für Habilitationen, Dozierende oder gar
Professorinnen.

Zugleich dürfte in der Schweiz die CETheol-Fakultät
der Universität Bern, die innerschweizerisch immerhin
1990 die erste Frauenförderungstelle, 1999 zur
Gleichstellungstelle umbenannt, einrichtete und seit
2001 ein „Interdisziplinäres Zentrum für Frauen und
Geschlechterforschung" (IZFG) hat, im proportionalen
Vergleich sowohl gesamtuniversitär als auch inner-
theologisch mit seit 1995/97 zwei ordentlichen
Professorinnen (Systematische Theologie/ Altes Testament
und seine Umwelt)51, ferner einer Lehrbeauftragten,
die in Basel einen Lehrstuhl innehat (Ökumene, Mission

und interkulturelle Theologie), dazu drei
Privatdozentinnen in Sachen Gleichstellung der Geschlechter
ebenso wie im Blick auf die Mitthematisierung der
Geschlechterfrage in Forschung und Lehre
vergleichsweise sehr gut abschneiden. Dies umso mehr,
als an dieser Fakultät fast alle Dozierenden bis hinein
in Lehre und Forschung für die hier zur Debatte
stehende Thematik in unterschiedlichen Graden eindeutig

offen sind, sich ein Dozent inzwischen der (neuen!)
Männerforschung annimmt52 und seit 2000 elektronisch

halbjährig die erste europäische Fachzeitschrift
für feministische Exegese, Hermeneutik und zugeordnete

Forschungsbereiche erscheint53.

Doch kann und darf ein Vierfaches nicht verschwiegen

werden, was in anderer Weise auch für andere,
nicht nur theologische Fakultäten gelten dürfte: Zum

einen ist es m.E. zwar gut und richtig, dass wir
Theologieprofessorinnen in der Schweiz jeweils unser ganzes

Fach vertreten, bedeutet aber ein entsprechender
Lehr- und Forschungsschwerpunkt eine enorme
Zusatzbelastung von zugleich nach allem notwendiger
Art. Zum andern sind entsprechende Spezialveran-
staltungen im Rahmen von Bologna weniger als früher
durchführbar und werden sie zugleich noch immer nur
ausnahmsweise von Männern besucht. Zum dritten
hatte sich in Bern und anderswo zunächst eine gewisse

Müdigkeit bis Agressivität gegenüber den bleibend
anstehenden Problemen auch seitens weiblicher
Studierenden ergeben. Doch scheint sich das angesichts
von so mancherlei backlash-Erscheinungen in Kirche
und Gesellschaft inzwischen wieder tendenziell zu
ändern, auch bei Männern übrigens, jedenfalls bei
jüngeren. Zum Vierten sollten durch eine restriktive
Stellenpolitik nicht die entsprechenden Forschungen
bis hin zu Habilitationen gelähmt werden.

Ansonsten möchte ich ganz persönlich und in der
Hoffnung, nicht missverstanden zu werden, vermerken:

Als eine, die sich mit der insbesondere neuzeitlichen

Christentums- und überhaupt Religionskritik
jahrelang beschäftigt hat und der dieser „Stachel"
nach wie vor „im Fleische" steckt, bin und bleibe ich
trotz allem mit radikaleren theologischen und
philosophischen Denkproblemen konfrontiert. Die hochgradigen,

„Gott" betreffenden Denkprobleme aber der von
mir zu vertretenden Systematischen Theologie lassen
m.E. auch dann keine prinzipielle systematische Fun-
damentalisierung des Problems der Geschlechterdifferenz

zu, wenn es gerade auch in diesem Fach tief
ernst zu nehmen ist. Denn diese Denkprobleme,
sofern man/ frau sie nicht im Sinne eines inzwischen
desolat gewordenen „doing gender" weiterhin als
„männlich" dis/qualifiziert, bleiben bei einer
„geschlechtergerechten" Rede von „Gott/in" usw. bestehen.

1
J. Christine Janowski (geb. 1945) ist seit 1994 ord. Professorin für Systematische Theologie (Dogmatik und

Philosophiegeschichte) an der Ev.-Theologischen Fakultät in Bern. Ihre Arbeits- und Forschungsschwerpunkte: Theologische
und philosophische Anthropologie, Christologie, Eschatologie, Gotteslehre, Grundlagenfragen, Feministische Theologie

und -theorie / theologische und philosophische Genderforschung und philosophische und theologische Religionskritik

sowie Pluralismustheorie.
2 In: ders., Das Studium und die Ausübung der Medicin durch die Frauen, zit. nach: Edith Glaser, „Sind Frauen studierfähig?"

Vorurteile gegen das Frauenstudium, in: Elke Kteinau/ Claudia Opitz (Hg.), Geschichte der Mädchen- und
Frauenbildung, Bd 2, Frankfurt/ New York 1996, 299-309, hier: 300.
3 Nicht in Theologie: vgl. Katharina Fietze, Frauenbildung in der „Querelle des Femmes", in: aaO, Bd 2, 237-254, hier:
249.
4

Vgl. z.B. Religion in Geschichte und Gegenwart, 4..völlig neu bearb. Aufl., Bd 8, Tübingen 2005, Art. Universitäten,
779-790. In Sp. 787 findet sich gerade nur ein Satzteil: „forciertes Frauenstudium gegen Widerstände aus der U.".
5 So bereits 1636 Anna Maria van Schuurman an der Universität Utrecht, 1754 mit Zugang zum Doctrix medicinae
Christiane von Leporin an der Universität Halle, an preussischen Universitäten seit 1886 ausnahmsweise mit besonderer

ministerieller und professoraler Genehmigung nach einer Einzelfallprüfung, 1896 generell als Gasthörerinnen, erst
1908 mit vollem Immatrikulationsrecht. Dieses hatten sie in Frankreich seit 1863 (allerdings nicht an theologischen



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

37

Fakultäten), seit 1865 in Zürich, seit 1870 in Schweden. Das Promotions- und erst recht das Habilitationsrecht für
Frauen erfolgte teils ausnahmsweise, teils regulär jeweils später.
6 Sowohl in einigen mittelalterlichen Sekten als auch protestantischen Freikirchen sieht es z.T. schon früher anders
aus.
7

Vgl. die blosse Zwischenstufe eines lebenslangen Vikariats, dann diverser auf Frauen, Mädchen, Kinder und Kranke
beschränkter Sonderpfarrämter in Zuordung zum „besonderen", in jedem Falle untergeordneten „Wesen" der Frau und
zunächst nur für unverheiratete Frauen aufgrund u.a. entsprechender Ehevorstellungen.
8 Auf die öffentlich Kritik am Ausschluss der Frau von allen Weiheämtern nach dem II. Vatikanum und auf die Öffnung
des Priesteramtes für Frauen in der anglikanischen Kirche hin wurde 1976, 1988, 1994, 1995 und 2004 der
Ausschluss der Frau vom Priesteramt durch den römischen Stuhl bestätigt.
9 1934 in Jena als erste deutsche Frau habilitiert, wurde sie nach elendiglichen Quisquilien 1948 zum „Professor mit
vollem Lehrauftrag" ernannt. Es folgte als Ordinaria dann m.W. 1966 Fairy von Lilienfeld in Erlangen. Ingetraut Lu-
dolphy, 1961 in Leipzig habilitiert, wurde zwar mehrfach zur Ernennung zum Professor (sie) vorgeschlagen; doch wurde

dies in der Zeit des SED-Staates aus politischen Gründen abgelehnt.
10

Allerdings handelte es sich mit ihr ebenso wenig um eine Schweizerin wie bei ihrer Nachfolgerin Ellen Stubbe, der
dann unverschuldet gekündigt wurde.
11 Die erste, allerdings ausserordentliche theologische Professur in den Niederlanden hatte von 1983-1986 an der
Universität Nijmegen Catharina Halkes inne, und zwar für die neugegründete Stelle für „Christentum und Feminismus",
seit 2001 für „Religion und Gender".
12 Untertitel: Lebenserinnerungen einer katholischen Theologin, München 2003.
13 Solle wurde allerdings 1994 von der Ev.-theol. Fakultät der Universität Hamburg, Schottroff 2007 von der in Marburg
ein Ehrendoktor verliehen.
14

Vgl. dazu eine Fülle von Titeln der feministischen Philosophie, zu der es inzwischen auch gedruckte Bibliographien
gibt, z.B: Marion Heinz/Sabine Doyé (Hg.), Feministische Philosophie. Bibliographie 1970-1995, Bielefeld 1996; bes.
Einführungen wie z.B.: Ursula I. Meyer, Einführung in die feministische Philosophie, Aachen 32004; Annemarie Pieper,
Aufstand des stillgelegten Geschlechts. Eine Einführung in die feministische Ethik, Freiburg i.Br. 1993; ferner Lexika
wie: Magie Humm (Hg.), The Dictionary of Feminist Theory, Columbus 22005.
15 Ich gebrauche gegen neuere Usancen statt „Gender" (lat. genus) den doppelsinnigen deutschen Begriff
„Geschlecht". Denn er ist nicht nur verständlicher, sondern entspricht im Unterschied zur feministisch zunächst vollzogenen

Aufspaltung zwischen „sex" (biologischem Geschlecht) und „gender" (soziokultureller Geschlechterrolle bzw. -

konstruktion) auch neuerem feministischen De/Konstruktivismus bis hin zur Queertheorie besser.
16 Zur Vorgeschichte vgl. bes. die „Querelle des Femmes" in der Zeit vom Barock bis zur Frühaufklärung, s.o. Anm. 2
und: Elisabeth Gössmannn (Hg.), Archiv für philosophie- und theologiegeschichtliche Frauenforschung, München, bes.
Bd 1 (1984). Als Initiatorin dieser Querelle gilt Christine de Pizan (1364-1431). Ansonsten wird philosophisch und
theologisch meist „der Mensch" thematisiert, um dann an bestimmten Stellen zwischen Mann und Frau scharf zu
unterscheiden - mit Folgen für feministische Hermeneutik.
17 Die lateinamerikanische Befreiungstheologie mit ihren weltweiten Impulsen blieb zunächst gleichfalls andro-
zentrisch, wurde aber dann feministisch bzw. womanistisch kritisch transformiert, auch in Europa und anderen
Kontinenten.
18 Für die Schweiz vgl. die Ev. Akademie Boldern.
19 Für den europäischen Kontinent vgl. bes. seit den 80-er-Jahren in den Niederlande alle theologischen Fakultäten, in
Deutschland Stellen in Bethel, Berlin, Neuendettelsau und Wuppertal, bisher m.W. ohne Analogien in der Schweiz.
20 Für Deutschland vgl. m.W., bisher wiederum ohne Analogie in der Schweiz, seit 1998 den Lehrstuhl für Altes
Testament und Frauenforschung an der katholischen Fakultät Münster.
21 So z.B. die Ev.-theol. Fakultät der Universität Frankfurt, allerdings offenbar nur für Lehramtskanditatlnnen.
22 Zum Resultat vgl. Hans Küng, Die Frau im Christentum, München 2001. Wie einleitend vermerkt wird (aaO, 8), war
für ihn die Enzyklika von Papst VI. „Humanae Vitae" von 1968 gegen die Empfängnisverhütung der direkte Anlass für
seine breit begründete Anfrage mit dem Titel „Unfehlbar?" von 1970.
23 Journal for the European Society of Women in Theological Research/Jahrbuch der Europäischen Gesellschaft für
theologische Forschung von Frauen/Annuaire de fAssociation Européenne des femmes pour la récherche théologique.

24 Obertitel: Nennt uns nicht Brüder!, hg. v. Norbert Sommer, Stuttgart 1985.
25 Untertitel: Asiatische Theologinnen ringen um die befreiende Dimension des Glaubens, hg. v. Hyondok Choe/
Annette Menthrath, Freiburg i.Br. 2005.
26

Vgl. Doris Strahm, Aufbruch zu neuen Räumen. Eine Einführung in feministische Theologie, Freiburg/ Schweiz
1987.
27

Vgl. Luise F. Pusch, Das deutsche als Männersprache. Aufsätze und Glossen zur feministischen Linguistik, Frankfurt

a.M. 1984; feministisch-theologisch vgl. z.B. Rosemary R. Ruether, Sexismus und die Rede von Gott. Schritte zu
einer anderen Theologie, Gütersloh 1985 (Orig. 1983).



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

38

28
Hg. v. Hildburg Wegener u.a, Gütersloh 1990. Die Beiträge dieses Bandes beziehen sich u.a. auf die Bibel, auf

Bibelübersetzungen und auf die gottesdienstliche Sprache. Vgl. jüngst abgesehen von „Bibel in gerechter Sprache" (dazu

u.) systematisch M. Frettlöh, Gott Gewicht geben. Bausteine einer geschlechtergerechten Gotteslehre, Neukirchen-
Vluyn 2006.
29 So z.B. noch die Barmer Theologische Erklärung von 1934, Art. 3.
30 Ich mache darauf aufmerksam, dass der Begriff „Theologie" nicht nur aus der vorchristlichen Philosophie stammt,
sondern christlich - protestantisch radikalisiert (vgl. allgemeines Priestertum) - auch nicht wissenschaftlich reduzierbar
ist. Feministische Theologie insistiert darauf bis heute nur in spezifischer Weise.
31 Der post- bis antichristliche Flügel feministischer Theologie (auch jüdischer Prägung) hält eine solche Befreiung
nicht für möglich (bes. Göttinnenfeminismus). Vgl. dazu bes. den Weg der ursprünglich katholischen Mary Daly seit
„The Church and the Second Sex" (Boston 1969, dt.: Kirche, Frau und Sexus, Düsseldorf 1970), wo sie u.a. noch für
das Priesteramt der Frau argumentierte.
32

Vgl. dazu hier nur knapp: Art. Anthropologie, in: Wörterbuch der Feministischen Theologie (1991), 2. vollst. Überarb.
u. grundlegend erw. Aufl., Gütersloh 2002 18-25, hier: 19-21.
33

Vgl. dazu schon den feministischen, z.T. den neueren De/Konstruktivismus (vgl. bes. Judith Butler) antipizierenden
Klassiker: Simone de Beauvoir, Le deuxième sexe, Paris, 1Aufl. 1947, dt.: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der
Frau (1951), Neuübers.: Reinbek bei Hamburg 1992.
34

Vgl. Elisabeth Moltmann-Wendel (Hg.), Weiblichkeit in der Theologie. Verdrängung und Wiederkehr, Gütersloh
1988.
35 Dazu knapp: Sabine Hark, Queer Studies, in: Christina von Braun/ Inge Stephan (Hg.), Gender@Wissen. Ein Handbuch

der Gender-Theorien, Köln u.a. 2005, 285-304. Wie hier leider nicht vermerkt, gehören zu deren Vorgeschichte
nicht nur Michel Foucault und Judith Butler, sondern auch ethnologische Forschungen seit z.B. Margaret Mead.
36 Dazu und zum Verhältnis zu den schwullesbischen Theologien vgl. knapp: Hedi Porsch, Queer-Theologie.
Geschichte - Themen - Chancen, in: Wolfgang Schürger u.a. (Hg.), Schwule Theologie. Identität - Spiritualität - Kontexte,

Stuttgart 2006, 85-101.
37 Z.B. Helene Egnell, Other Voices. A Study of Christian Feminist Approaches to Religious Plurality in East and West,
Uppsala 2006.
38 Z.B. asiat. In God's Image (seit 1982); amerik. „Journal of Feminist Studies in Religion" (seit 1994), europ.: „lectio
difficilior" (seit 2000 - dazu u. IV.)
39 S.o. Anm. 15.
40 Z.B.: An A to Z of Feminist Theology, Sheffield 1996; Dictionary of Feminist Theologies, Louisville/London 1996;
Wörterbuch der Feministischen Theologie (s.o. Anm. 31).
41 Z.B. Luise Schottroff/Marie-Theres Wacker (Hg.), Kompendium Feministische Bibelauslegung, Gütersloh 1998; The
Cambridge Companion to Feminist Theology, ed. Susan K. Parsons, Cambridge 2002.
42 Z.B. Ursula King (Ed.), Feminist Theology from the Third World. A Reader, London/ Maryknoll 1994; Virginia Fabella
(Hg.), Der Weg der Frauen. Theologinnen der Dritten Welt melden sich zu Wort, Freiburg i.Br. u.a. 1996.

3
Vgl. bes. Andrea Bieler u.a. (Hg.), „Darum wagt es Schwestern". Zur Geschichte evangelischer Theologinnen in

Deutschland, Neukirchen-Vluyn 1998; Doris Brodbeck, Frauenordination im reformierten Kontext. Beispiele theologischer

Argumentation und Praxis, in: Denise Müller/ Adrian Loretan (Hg.), Gleichstellung der Geschlechter in der
Kirche. Ein Beitrag zur menschenrechtlichen und ökumenischen Diskussion, Freiburg/ Schweiz 1999, 129-151.
44

Vgl. „Zwischen Blaustrumpf und Studeuse". Dokumentation eines Projektes (Erste Theologinnen in Marburg), Marburg

2001.
45 A Feminist Theological Reconstruction of Christian Origins, New York 11983; dt. Übers. 11988.
46

Hg. v. Ulrike Bail, Frank Crüsemann u.a., 1., u. 2. Aufl. Gütersloh 2006. An ihr haben 52 Übesetzterlnnen mitgewirkt,
mehrheitlich protestantische und zugleich feministischtheologische Wissenschaftlerinnen.
47Vgl. hier nur knapp: Art. Antijudaimus, in: Wörterbuch der Feministischen Theologie (s.o. Anm. 31), 25-27.
48 Diese Stelle wird im Unterschied zu manch anderen in der neuen Bibelübersetzung durchaus korrekt übersetzt.
49

Vgl. insgesamt knapp: Artikel Apostelin/Jüngerin, in: Wörterbuch der Feministischen Theologie (s.o. Anm. 31), 33-
36.
50 Zum Problem, warum das gerade durch reformierte Bundestheologie mitbedingt ist, bedürfte es einer eigenen Studie.

51 Eine religionswissenschaftliche, durch eine Frau besetzte Professur, ging leider ganz in die Phil.-hist. Fakultät über.
52

Vgl. Moisés Mayordomo Marin, Construction of Masculinity in Antiquity and Early Church, in: lectio difficilior 2/ 2006
(www.lectio.unibe.ch).
53 Sie trägt charakteristischerweise den Titel „lectio difficilior" (vgl. Anm. 51), wird von Silvia Schroer (Bern) herausgegeben

und begleitet von einem internationalen und überkonfessionellen Beirat. Zum „charakteristischerweise" vgl. den
textkritischen Grundsatz, dass die schwierigere Lesart vorzuziehen ist.


	Theologie und Geschlechterdifferenz

