
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 33 (2007)

Heft: 3-4

Artikel: Menschenwürde und Menschenrechte : Konsense und Dissense im
atlantischen Raum

Autor: Müller, Jörg Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

26

Menschenwürde und Menschenrechte - Konsense und Dissense
im atlantischen Raum

Jörg Paul Müller*

Was sind Grund- und Menschenrechte?

Grundrechte bringen in der Verfassung zum
Ausdruck, dass in einer humanen Gesellschaft jeder
Mensch von jedem andern Achtung fordern darf,
und dies ganz besonders, wenn bestimmte
sensible Bereiche des physischen und psychischen
menschlichen Daseins betroffen sind, wie Leben,
Gesundheit, physische und psychische Integrität,
ein Zuhause oder ein identitätsstiftender Glaube.
Darüber hinaus sind Schutz, Zuwendung oder Hilfe
geboten, wenn solche Zonen bedroht, gefährdet
oder verletzt sind. Diesem elementaren menschlichen

Achtungs- und Schutzanspruch hat in der
abendländischen Philosophie wohl am treffendsten
und nachhaltigsten Immanuel Kant mit dem Begriff
der Menschenwürde Ausdruck gegeben1.

Das Konzept der Menschenwürde

Menschenwürde existiert nicht als solche, als
begrifflich fassbare Norm, mit der sich das Wesentliche

des Menschen einfangen und aus der sich
Lösungen, z.B. für die komplexen Fragen des
Umgangs mit neuen Technologien in der
Humanmedizin, deduzieren liessen. Menschenwürde
gewinnt ihre Konturen in der Lebenspraxis einander
in ihrer Würde respektierender Menschen, in der
Anerkennung, im Geltenlassen der Einmaligkeit
und jeweiligen Besonderheit menschlicher Existenz.

Sie ist in ihrer normativen Dynamik ein nie
objektiv - ausserhalb der sie anerkennenden
Menschen - gesicherter Gehalt, sondern vielmehr
Ergebnis eines stets zu erneuernden Reflexionsund

Kommunikationsprozesses, in dem jeder das
Selbstwertempfinden, wie er es für die eigene
Person sinn- und identitätsstiftend erlebt, auch den
je anderen zubilligt und schliesslich auch mit juristischen

Folgen gelten lässt.

Menschenwürde als Kernbereich unseres Selbst-
und Werterlebens entzieht sich in der Offenheit
ihrer Erscheinungsformen einer positiven
Festlegung. Ihr Gehalt erschliesst sich uns vor allem in
ihrer Negation, das heisst in Akten der Verletzung,
der Erniedrigung, der Diskriminierung, der
Schikane, der Beleidigung. Diese Erfahrung der Ver¬

letzbarkeit eigener Integrität ist fruchtbar zu
machen für die Wahrnehmung fremden Leidens, für
Beeinträchtigungen des Grundbedürfnisses nach
Unverletztheit der elementaren Geltungsansprüche
anderer, die letztlich Grundrechtspositionen
konstituieren. Was z.B. cruel punishment im Sinne
der englischen Bill of Rights oder erniedrigende
Behandlung nach Art. 10 Abs. 3 BV ist, bestimmt
sich in konkreter Situation durch Menschen, für die
eine solche Demütigung vor dem Hintergrund
selbst beanspruchter Würde emotional und kognitiv
nachvollziehbar ist.

Wurzeln der Menschenrechte liegen in der Philosophie

der Stoa, der Aufklärung, in christlichen
Humanitätsvorstellungen, aber auch in humanitären
Traditionen anderer Kulturen. Die Menschen- und
Grundrechte lassen sich nicht ausschliesslich einer
Weltanschauung, Philosophie oder Kultur zuordnen,

sondern sie sind als ein Wissen sui generis zu
sehen, das ein konkretes und im wesentlichen in
der Neuzeit im weltweiten Raum mühsam erworbenes

Kulturgut der Menschheit darstellt, eine im
Zusammenwirken von philosophischer Theorie,
politischer Einsicht und juristischer Praxis errungene

Erkenntnis, die gewachsen ist aus schrecklichen

Erfahrungen, wie Kolonialismus, Sklaverei
und ideologisch fundiertem Totalitarismus, vom
Faschismus über Apartheid bis zum stalinistischen
Zwangssozialismus. Diese Einsicht ist nicht zeitlos,
sondern geschichtliche Antwort auf geschichtliche
Unheilerfahrung.

Dass Menschenrechte ihre Konturen erst in

geschichtlichen Prozessen der Reaktion auf erfahrene

oder empathisch wahrgenommene Entwürdigung

gewinnen, lässt sich besonders deutlich in
der deutschen Entwicklung der Grundrechte verfolgen.

Gustav Radbruch hat seine berühmte Formel
vom gesetzlichen Unrecht aufgrund unmittelbarer
Erfahrung nationalsozialistischer Gesetzgebung
geprägt, die ganze Menschengruppen als
Untermenschen behandelt und ihnen die Menschenrechte

versagt hat2. Ähnlich dieser individuell-philosophischen

Einsicht kann man in der UNO-



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

Menschenrechtserklärung von 1948 in einem
kollektiv-weltweiten Rahmen eine Reaktion auf
Wahrnehmung und Schock der Unrechts- und
Leidenserfahrung des Dritten Reichs erblicken3.

Das Recht des neuzeitlichen pluralistischen Staates
holt letztlich jede Rechtfertigung und Legitimität aus
der Achtung, zu der es den Staat gegenüber jedem
Rechtssubjekt zwingt, aber auch aus der Schutzpflicht,

die das Recht dem Staat mit Bezug auf die
Beziehungen unter den Menschen auferlegt. Das
Prinzip der Würde setzt jeder Fremdbestimmung
aus dem Gedanken der Autonomie des Einzelnen
Schranken und begründet damit auch die
demokratische Grundregel, dass jeder als vernünftiges
Wesen im Recht nicht nur Unterworfener, sondern
auch Mitgestalter der für alle verbindlichen Ordnung
sei, oder in den Worten von Kants Rechtslehre,
dass er „keinem anderen Gesetz zu gehorchen
(habe), als zu welchem er seine Beistimmung
gegeben hat"4.

Kant hat nie einen detaillierten Menschenrechtskatalog5

aufgestellt, obwohl ihm z.B. die französische

Erklärung von 1789 bekannt war, sondern er
hat punktuell die Forderungen der Menschenwürde
für das soziale Leben und die Staats- und
Rechtsordnungen konkretisiert: das Recht auf die Feder
auch als Form des Widerstands gegen alles
kontrollierende Herrschaft, das Recht auf
Selbstbestimmung im Sinne des Verbots, andere
Menschen zu besitzen (Verbot der Sklaverei), aber
auch im Sinne der Teilhabe der Staatsbürger an
den Entscheidungen des Gemeinwesens6.

Wenn hier viel Gewicht auf das Denken von Kant
gelegt wird, so darum, weil meines Erachtens kein
anderer Philosoph so konsequent, radikal und zentral

gedanklich einen rechtsethischen Wall gegen
die monströsen Menschenrechtsverletzungen der
vergangenen Jahrhunderte, den Kolonialismus, die
Sklaverei und den Nationalsozialismus aufgestellt
hat wie Kant. Zum Problem der vor und nach Kant
grassierenden kolonialen Eroberungen und
Unterwerfungen wurde er trotz klarer Stimme nicht
gehört; gegenüber der nationalsozialistischen
Katastrophe war sein Werk fast stumm geworden7.
Seine Bedeutung wurde vielfach auf die einer eher
formalen Erkenntnistheorie zurückgestutzt.

Die materialen Gesichtspunkte der Absage an
Knechtschaft, Menschenverachtung und Gewalt in
den zwischenmenschlichen Beziehungen hatte
man im geistigen Leben Europas, in der Rechts-

27

lehre, in der politischen Philosophie und gerade
auch im sogenannten Neu-Kantianismus verharmlost,

gering geschätzt oder verkannt. Kants
kosmopolitische Philosophie stand im 19. Jahrhundert
auch im Schatten oder doch in Konkurrenz zu fast
mit theologischem Anspruch auftretenden Philosophien,

die Staat und Nation (und nicht das nach
Rechtsregeln versammelte Volk, das Jean Jacques
Rousseau im Sinne hatte8), geistig überhöhten und
verherrlichten.

Waren frühere Grundrechtserklärungen, etwa die
Magna Charta von 1215, die Habeas Corpus Akte
von 1679 die englische Bill of Rights von 1689
oder die US-amerikanische Bill of Rights von 1791
noch im Wesentlichen Rechte bestimmter
Menschengruppen, des Adels, der Parlamentsmitglieder

oder - in den USA - der weissen Bürger,
so geht es bei den nach dem Zweiten Weltkrieg im

globalen Bereich als Rechtsansprüche sich langsam

durchsetzenden Menschenrechten9 nicht mehr
um Rechte von Bürgern oder von sonst Privilegierten,

sondern um Rechte von Menschen, ob weiss
oder schwarz, Bürger, Fremdling oder Staatenloser,
Frau oder Mann, Wohlhabender oder Unvermögender;

es geht auch nicht mehr um
Gewährleistungen von Staaten, sondern um eine universelle

Erklärung von Ansprüchen, die ein Mensch
um seines Menschseins willen gegen jeden andern
geltend machen kann und die er selbst gegenüber
jedem anderen einlösen muss.

Für den Universalitätsanspruch der heutigen
Menschenrechte möchte ich eine doppelte Begründung

vorschlagen: (1)Das Leiden, die Verfolgung,
die Knechtschaft, die Demütigungen, die
Unterdrückungen, gegen welche die Menschenrechte als
Aufschrei formuliert wurden, haben Menschen aller
Kulturen geteilt etwa im Protest gegen die
Unmenschlichkeiten des Kolonialismus, der
Sklaverei, des KZ oder des Gulag; aber auch die
Wurzeln, auf denen das Aufbäumen, der Ruf nach
Selbstbestimmung, Autonomie im individuellen und
kollektiven Dasein seine rechtliche Legitimation
gewann, reichen - wenn man auf die Sache und
weniger auf die Begriffe sieht - von der Gewalt-
losigkeit eines Mahatma Gandhi über die
Widerstandskraft der Sufis bis zu atheistischen Skeptikern,

von der jüdischen Thora über die antike Stoa
bis zu den christlichen Kirchen, von Thoreau bis zu
Dostojewski, von René Cassin bis zum Dalai Lama,
von Martin Luther King bis zu Nelson Mandela. Die
Qualifikation der Menschenrechte als reines
Produkt des westlichen Kulturkreises bewahrheitet
sich gerade dann nicht, wenn man auf die
fundamentale Rolle hinsieht, die Menschenrechte im



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

28

Kampf gegen den Kolonialismus im 20. Jahrhundert

gespielt haben, aber auch heute noch für
manche Befreiungsbewegungen spielen, vor allem
innerhalb der Vereinten Nationen.

Menschenrechte nähren sich aus einem moralischen

Empfinden und einem Rechtsbewusstsein
vieler Kulturen, ja sie stellen gewissermassen die
Koexistenzregeln in einer pluralistischen Welt mit
ihren vielen konkurrierenden Wahrheitsansprüchen,
Erkenntnismethoden und Glaubenswahrheiten dar.
Sie müssen in der globalen Weltgemeinschaft
immer wieder neuen Konsens finden und im
Hinblick auf neue Bedrohungen weitergebildet
werden.

Gibt es ein schweizerisches Konzept der Grund
und Menschenrechte?

Dem einfachen Menschen bringen die einzelnen
Staatsverfassungen mit ihren Grundrechten immer
noch am lebensnahsten zum Ausdruck, was sich
auf internationaler und weltweiter Ebene zum
Menschenrechtsschutz erweitert hat. So ist ein
prägnantes Merkmal der schweizerischen
Bundesverfassung von 1999, dass ein umfassender Katalog

von Grundrechten explizit aufgenommen wurde.
Ein ähnlicher Prozess, wie ihn in vorbildlicher
Weise schon 1948 die Schöpfer des Bonner
Grundgesetztes geleistet hatten, wurde so nachgeholt.

Die ersten 20 Artikel des deutschen
Grundgesetzes stellen ein Vorbild dar, das für Dutzende
von Staaten in Europa und im weltweiten Raum im
20. Jahrhundert Massstab geworden ist und auch
die Schweiz beeinflusst hat.

Gibt es dennoch in einem weiteren Sinn ein eigenes

schweizerisches Konzept der Grundrechte?
Seinen geschichtlichen Anfang nimmt das politische

Gemeinwesen Schweiz nach der Legende
oder nach der Geschichte, man weiss es nicht so
genau, mit dem Schwur der Eidgenossen von
1291. Beschworen wurde der Friede unter
Einwohnern verschiedener Täler der Innerschweiz, die
sich gegenseitig gelobten, die Fehde abzuschaffen
und unter sich den Frieden selber herzustellen, um
auf fremde Interventionen verzichten zu können.
Dieser unter den Rechtsgenossen beschworene
Rechtsfriede, die pax conjurata, stellte sich in

Gegensatz zu den verbreiteten, von obrigkeitlicher
Macht auferlegten Friedensordnungen, den paces
ordinatae, die von den säkularen und kirchlichen
Instanzen verordnet wurden10. Die schrittweise
Durchsetzung des Rechtsfriedens auf einem Terri¬

torium ist jedenfalls zu einer ganz wesentlichen
Grundlage des modernen souveränen Staates
geworden, während der demokratische
Grundgedanke darin wurzelt, dass die einzelnen Bürger
eine authentische constitutio des Staates von unten
her beanspruchen. Sie stellen die demokratische
Verfassung ihres Gemeinwesens selbst auf und
erklären sie durch eigenen Beschluss als rechtsgültig.

Zweifellos hat diese - sich selbst das Recht
setzende - Eidgenossenschaft auch für Jean-
Jacques Rousseau für seinen contrat social mit als
Vorbild gedient, neben der bürgerlichen Friedensordnung

der Heimatstadt Genf, die auch einen
genossenschaftlichen Charakter aufwies. Es
handelte sich auch in dieser städtischen Ordnung
um eine Art autonomen Zusammenschlusses der
Bürger mit dem Versprechen, den Frieden zu
wahren und die Gerichtsbarkeit in bestimmten
Gebieten selber zu handhaben, um sich gegen
fremde obrigkeitliche Zwangsmassnahmen zu
wehren. Rousseaus grundlegendes Prinzip für die
Begründung des politischen Gemeinwesens ist
nicht mehr der Monarch, sondern das Volk, das mit
der Verfassung, auf die es schwört, die Verantwortung

für den Frieden auf seinem Gebiet in die
eigene Hand nimmt. Es geht um eine radikale
Umkehrung des Staatsdenkens, um die Ablösung
hierarchischer Friedensordnungen durch ein von
unten, aus der Gemeinschaft selbst kommendes
und sich bewährendes Friedenssystem. Von Rousseau

stammt im Wesentlichen die demokratische
Grundformel der Neuzeit, keinem anderen Recht
gehorchen zu müssen als demjenigen, zu dem ein
Mensch seine Zustimmung selber gegeben hat.
Das war bei Rousseau und später bei Kant gleich
radikal gedacht. Während bei Rousseau die
Konsequenzen für das politische Gemeinwesen im

Vordergrund stehen, hat bei Kant die Formel
zunächst ihre volle Bedeutung im Konzept der
moralischen Autonomie des Menschen. Sie kommt
aber auch ganz klar in seiner Rechtslehre zum
Tragen. Aus der sittlichen Autonomie folgt die
moralische Selbstbestimmung, aber auch die
politische Selbstbestimmung der Bürger in der Republik,

die ihre Staatsbürgerrechte einfordern.

Dieser Zusammenhang zwischen dem
genossenschaftlichen, kommunalen Denken, dem Rous-
seau'schen Demokratieverständnis und Kants
kategorischem Imperativ, der zunächst eine moralische

Formel für die Selbstbestimmung des
Menschen darstellt, dann aber auch in der Rechtlehre

Kants relevant wird, ist uns noch wenig
bewusst.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

Die demokratischen Staatsbürgerrechte nehmen in
Europa unterschiedliche Gestalten an. Für die
schweizerische Entwicklung werden die sog.
direktdemokratischen Rechte kennzeichnend, die
wir in gewissem Masse sogar verehren und
verherrlichen, und zwar in einem Masse, das uns in
der realen Politik, etwa im europäischen Raum,
mitunter auch behindert. Die Schweizer Politik dreht
sich im Moment sehr stark um Grundfragen der
Ausgestaltung der Volksinitiative. Sind dem Volk -
das sind heute hunderttausend Initiantinnen und
Initianten - Schranken zu setzen bezüglich des
Rechts, den Vorschlag für eine Verfassungsänderung

einzubringen, der dann der Gesamtheit
der Stimmbürgerinnen und Stimmbürger zur
Abstimmung unterbreitet werden muss? Ist man
ganz frei, irgendetwas zum Gegenstand einer
solchen direkt-demokratischen Intervention zu
machen? z.B. die Ausweisung von Flüchtlingen
ohne Beachtung des Refoulement-Verbots, oder
von ganzen Familien wegen eines kriminellen
Mitglieds, oder die lebenslange Verwahrung von
schweren Sexualtätern, ohne Möglichkeit weiterer
Rekurse und gerichtlicher Überprüfungen? In
diesen Beispielen stellt sich die Frage, ob die
direktdemokratischen Volksrechte Vorrang vor den
rechtsstaatlichen Forderungen geniessen, obwohl
hier jedenfalls potentiell elementare Grundrechte
verletzt werden. Diese Frage ist im Text der geltenden

Verfassung nur unvollständig geregelt.

Zur angloamerikanischen Tradition und ihren
Gefährdungen heute

Die Eckpunkte der angloamerikanischen Tradition
der Grund- und Menschenrechte sind etwa die
Magna Charta von 1215 oder die Bill of Rights von
1689. Auf den sich über Jahrhunderte erstreckenden

Prozess der Wandlung dieser Rechte wurde
bereits hingewiesen: Es waren ja nicht Menschenrechte,

die etwa in der Bill of Rights verkündet
wurden, sondern Rechte bestimmter Gruppen, vor
allem des Adels oder später des Parlaments, die
sich gegen den König zur Wehr setzten und
abgrenzten; aber interessanterweise haben sich
diese Rechte in der Neuzeit zu einer Art Bürgerrechte

und teilweise sogar Menschenrechte
gewandelt. Dies wird zuerst etwa bei den Siedlern
und Staatsgründern in Nordamerika politisch sichtbar.

Wichtige Stationen auf diesem Weg sind die
Virginia Declaration von 1776 oder die Bill of Rights
von 1791 und schliesslich die Amendments über
die Abschaffung der Sklaverei in den USA von
1865.

29

Was ist aus dieser Tradition der angelsächsischen
und dann US-amerikanischen Parlaments-, Adelsund

Bürgerrechte schliesslich geworden? Um
anschaulich zu bleiben, möchte ich zwei geschichtliche

Situationen miteinander vergleichen, die
Sechzigerjahre des letzten und die Entwicklung im
21. Jahrhundert.

Ich habe Ende der sechziger Jahre an der Ftarvard
Law School studiert. Wir jungen Studierenden
waren begeistert von gewissen Rechtsentwicklungen

in den USA: Supreme Court und Kongress
spannten zusammen, um die Rechte der Schwarzen

zu schützen und zu stärken, und zwar auf
vielfältige und subtile Weise. Nicht nur das
Schulwesen wurde durch Urteile des Supreme Court
(Zulassung sogenannter affirmative actions)
reformiert, sondern das Anliegen der Antidiskriminierung
fand z.B. auch in neuen Verfassungsregeln für das
Strafprozessrecht Ausdruck, so in den berühmten
Miranda Rules, die wir teilweise auch in der
Schweiz übernommen haben (u.a. das Gebot, dass
keine Aussage eines Angeschuldigten als Beweis
verwertet werden darf, wenn er nicht zuvor auf die
ihm zustehenden Verteidigungsrechte hingewiesen
wurde.) Das tönt recht prozessual und juristisch, es
ging in den USA. aber um ein sehr wichtiges und
praktisches Mittel, um der schwarzen Bevölkerung
Garantien dafür zu geben, dass nicht irgendein
angebliches Geständnis erzwungen und schliesslich

als Beweismittel verwendet werden konnte. Zu
den grossen Lichtblicken gehörte auch noch 1972
die Abschaffung der Todesstrafe durch ein Urteil
des Supreme Court.

Wie sieht es heute aus? Das Feuer der Freiheit und
Menschenrechte scheint im nichtwirtschaftlichen
Bereich in den USA wie erloschen: Denken Sie an
die Wiedereinführung und das hartnäckige
Festhalten an der Todesstrafe, die Billigung von
Folterpraktiken (simuliertes Ertränken, Schlafentzug
u.a.)11, Abhörmethoden gegen unverdächtige
Menschen im Namen der Terrorbekämpfung,
unloyales Verhalten der USA gegenüber internationalen

Versuchen, die Menschenrechte zu sichern
(Ablehnung des International Criminal Court), laue
Anerkennung der UNO-Menschenrechtspakte (d.h.
Beitritt unter Ablehnung einer unmittelbaren
Geltung), Distanzierung vom UNO-Menschen-
rechtsrat, Verweigerung des Beitritts zum
interamerikanischen Gerichtshof für Menschenrechte,
Verteidigung der sog. unilateral humanitarian
intervention, auch unter Umgehung der UNO-Charta,
Ablehnung der obligatorischen Gerichtsbarkeit des



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

30

Internationalen Gerichtshofs im Haag usw. Dann
die Gräuel von Guantânamo: Es ist für uns Europäer

kaum nachvollziehbar, dass den Häftlingen
keine normalen gerichtlichen Verfahren zur Klärung
ihrer Haftgründe zur Verfügung stehen und dass
ihnen jeder Kontakt nach Hause verwehrt ist. Was
ist das für ein Verständnis von Menschenrechten?
12 Mir unverständlich ist auch die wenig diskutierte,
fragwürdige rechtliche Konstruktion der von den
USA beanspruchten Hoheit in Guantânamo, Auf
Kuba wurde ein Stück Land gepachtet, darauf das
Militärgefängnis errichtet und behauptet, es handle
sich nicht um amerikanisches Territorium und folglich

gelte die Constitution mit der Bill of Rights hier
nicht. Für einen kontinentalen Juristen eine
unglaubliche Konstruktion. Ein weiteres Beispiel
der Grundrechtsmissachtung: Kürzlich hat der
amerikanische Kongress mit grossem Mehr das
Gesetz über die Telefonüberwachung revidiert;
danach können Personen im Ausland ohne gerichtlichen

Befehl auf allen elektronischen Medien
abgehört werden, so auch auf Internettelefon. Es
muss nur nachgewiesen werden, dass amerikanische

Interessen der Sicherheit betroffen sein
könnten, und schon wird die Privatsphäre auch der
eigenen Bürger geopfert. Es hat sich zwar Widerstand

der Demokraten geregt, aber schliesslich
lenkten auch sie ein und stimmten dem Gesetz für
ein halbes Jahr zu13. Was für ein Umgang mit
Grundrechten! Da wünsche ich mir nur, dass die
Europäer wachsam bleiben und die Grundrechte
ernster nehmen. Es gibt nicht nur die reale Gefahr
des Terrorismus, sondern auch eine Hysterie des
Terrorismus. Es besteht - auch in Europa - die
Gefahr, dass in dieser Hysterie unverhältnismässig
viel Freiheit für Sicherheitsbedürfnisse geopfert,
und noch schlimmer: das mühsam erworbene
Kulturgut der Menschen- und Grundrechte -
jedenfalls in Kernbereichen wie dem Folterverbot -
in Frage gestellt wird und die Geltung der
Menschenrechte erodiert.

Anderseits hat Europa auch Zeichen gegen diese
Erosion gesetzt: In den wiederholten Appellen der
EU gegen die Todesstrafe in den USA oder in den
Protesten gegen die vermuteten Transporte und
Verhöre angeblicher Terroristen in europäischen
Ländern durch die CIA. Eine gewisse bewusste
Gegensteuerung zum Abbau der Menschenrechte
in der Zeit der Terrorangst kann man in einem
neuesten Urteil des Europäischen Gerichtshofs für
Menschenrechte sehen. Er hat im April dieses

Jahres seine Praxis zum Schutz der Privatsphäre
von Collegestudenten, die in Telefongesprächen
und Internetkommunikationen überwacht wurden,
klar verschärft. 14

Impulse für einen Ausbau des
Grundrechtsgedankens in Europa kann man auch
darin sehen, dass gewisse Aspekte des Umweltrechts

neustens zum Persönlichkeitsschutz gezählt
werden. Der europäische Gerichtshof in Strassburg
hat gefunden, aus Artikel 8 EMRK (Schutz der
Privatsphäre) ergebe sich für den Staat auch die
Pflicht, jedem Menschen ein Minimum an
umweltgerechter Umgebung zu sichern. Ein Staat, der
dulde, dass auf seinem Gebiet rücksichtslos
Abgase oder andere Emissionen abgegeben
werden, unter denen konkrete Menschen leiden,
schädige die Menschenrechte. Ich halte das für
eine hervorragende und ausbaufähige
Rechtssprechung.

Zu den europäischen Kontrapunkten zur US-amerikanischen

Entwicklung gehört auch die Abschaffung

der Todesstrafe innerhalb Europas mitsamt
Russland, und auch die Ächtung der Folter mit der
unangemeldeten Überprüfung der Gefängnisse in
den Europaratstaaten ist ein echter
Menschenrechtsfortschritt.

Ich muss die Schlussfolgerungen dieser
Gegenüberstellung Ihnen überlassen. Spielen auch die
verschiedenen ideellen, z.B. philosophischen
Entwicklungen und Grundlagen eine Rolle? Leider
hat Kant in der verfassungsrechtlichen Tradition der
USA jedenfalls mit seiner Idee der Menschenwürde
als Grundlage von Recht und Sittlichkeit kaum
Rezeption gefunden. Ist Amerika vielleicht zu sehr
in der utilitaristischen Rechtsphilosophie stecken
geblieben? Hat der kategorische Imperativ in seiner
materialen Formulierung als Gebot der Menschenwürde

und als Verbot, einen Menschen als blossen
Zweck zu fremdem Mittel zu betrachten, nicht wirklich

in die philosophische und politische Praxis
Eingang gefunden? Und wir Schweizer? Zu denken
gibt bei uns die Gefahr, das demokratische Element
zu hoch zu bewerten und den Mehrheitsentscheid
der stimmenden oder wählenden Bürgerinnen und
Bürger als eisernes Gesetz zu sehen und dabei die
mühsam erworbenen Grundrechte gering zu
achten. Das Problem wird im Fehlen einer
Verfassungsgerichtsbarkeit gegenüber Bundesgesetzen
oder Volksinitiativen besonders deutlich.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

31

Prof. Dr. Jörg Paul Müller (Universität Bern), em. Ordinarius für Völkerrecht, Staatsrecht und Rechtsphilosophie,
hat Theorie und Dogmatik der Menschenrechte mitgeprägt und auch in der Praxis auf die Entwicklung von
Menschenrechten nachhaltigen Einfluss genommen.
1

Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten, 2. Teil I § 1 (1797): „Allein der Mensch [...] ist über allen Preis erhaben;
denn als ein solcher ist er nicht bloss als Mittel zu anderen [...] Zwecken, sondern als Zweck an sich selbst zu
schätzen, das heisst, er besitzt eine Würde(einen absoluten inneren Wert), wodurch er allen anderen
vernünftigen Weltwesen Achtung für sich abnötigt" (Kant, Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, S. 434 f.).
Zu den entsprechenden Schutz- und Hilfepflichten s. z.B. Metaphysik der Sitten, Zweiter Teil, §29-31, in

Gegenüberstellung zur Liebespflicht in § 26 und zur Pflicht des Staates, für die Armen zu sorgen, und zwar
durch (allgemeine) Steuern und nicht nur durch private Einrichtungen: Kant, Rechtslehre, 2. Teil, Allgemeine
Anmerkung C, nach § 49. Weitere Belege bei Jörg Paul Müller, Demokratische Verfassung, 2002, S. 26-29.
2

Gustav Radbruch, Rechtsphilosophie, 81973, S. 346.
3

Eine originelle Analyse der Erarbeitung der UNO-Menschenrechtsdeklaration von 1948 findet sich bei
Elisabeth Ehrensperger, Die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte als Modellfall der Deliberation (Diss.
Bern), 2006.
4

Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, S. 314.
5 Der erste umfassende Katalog von Grundrechten findet sich in der Virginia Declaration of Rights von 1776. Sie
hat die Unabhängigkeitserklärung der USA beeinflusst und andere nachfolgende US-amerikanische Erklärungen
sowie auch die französische Déclaration von 1789. Verfasser der Virginia Bill of Rights war George Mason, der
sich auch auf Bundesebene für eine Bill of Rights eingesetzt hat, zunächst im Rahmen der Verfassung von 1787
vergeblich, weshalb er auch gegen diese stimmte, nachher allerdings mit Erfolg in den Amendments von 1791.
6

Einzelbelege finden sich bei Jörg Paul Müller, Der politische Mensch - menschliche Politik, Demokratie und
Menschenrechte im staatlichen und globalen Kontext, 1999, S. 197 FN 26
7

Diese Tendenz ist auch heute nicht ganz überwunden. Statt vieler: Schwemmer, in: Jürgen Mittelstrass (Hg.),
Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. II, 1984, S. 357: Das Interesse Kants an der
Lebenswelt stelle eine Grundorientierung seiner Philosophie dar, „die durch die häufige Konzentration auf die
formale Untersuchung der Vernunftprinzipien leicht verdeckt wird"; siehe aaO. auch den Artikel
„Neukantianismus".
8 Jean Jacques Rousseau bezeichnet das rechtmässig versammelte Volk als den „Schutzschild" der politischen
Körperschaft und als „Zaum" der Regierung In dieser Versammlung ist für Rousseau, Contrat social, Drittes
Buch, 14. Kapitel „die Person des letzten Bürgers genau so unverletzlich und geheiligt wie die des höchsten
Beamten". Rousseau hatte konkret wohl das Verhältnis zwischen Legislative und Exekutive in Genf im Auge.
9

Siehe die eindrückliche Darstellung bei A.W. Brian Simpson, Human Rights and the End of Empire, Oxford,
2001.
10

Die entsprechende neuere Forschung wurde wesentlich von Peter Blickle, Historiker an der Universität Bern,
geleistet. Er vertritt die Meinung, dass die Menschenrechte, wie wir sie heute haben, auch wesentlich in diesem
Versuch, durch paces conjuratae Frieden zu erhalten, begründet sind. Mit andern Worten: In der
Eidgenossenschaft nahmen die Bürger die Sorge für den Frieden in die eigene Hand, indem sie einander
versprachen, sich gegenseitig an Leib und Leben zu achten und keine Fehde zu dulden. Für eine vertiefte
Auseinandersetzung mit der Beziehung von eidgenössischer Demokratie und Grundlegung moderner Freiheit
sei auf das Werk von Peter Blickle verwiesen, vor allem auf sein grosses zweibändiges Werk „Kommunalismus",
Bd. 2, Oldenbourg, 2000.
11

Belege bei G.Brüggemann in NZZ vom 23.07.2007
12

Belege etwa bei Andreas Rüesch, in NZZ vom 11.08.2007 mit der Feststellung: "Guantänamo ist zu einem
Symbol für amerikanische Selbstherrlichkeit im Krieg gegen Terror geworden".
13

Andreas Ruesch in NZZ vom 06.08.2007
14

Coplan v. UK vom 3. April 2007


	Menschenwürde und Menschenrechte : Konsense und Dissense im atlantischen Raum

