Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d'Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 33 (2007)

Heft: 34

Artikel: "Recht" und "Wiirde" des Menschen im antiken Rom
Autor: Girardet, Klaus M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-894121

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-894121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007

AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

15

'Recht’ und '"Wiirde' des Menschen im antiken Rom

Klaus M. Girardet'

Die Mutter und Véter des Neuen Europas haben —
trotz und wegen der zumeist trennenden Vielfalt
von Nationen, Regionen, Sprachen und Staaten —
der Europaischen Gemeinschaft in den bekannten
Vertragswerken ausdrticklich das Ziel vorgegeben,
nicht nur "zur Entfaltung der Kulturen der Mitglied-
staaten unter Wahrung ihrer nationalen und regio-
nalen Vielfalt", sondern auch zu "gleichzeitiger Her-
vorhebung des gemeinsamen kulturellen Erbes"
beizutragen (Amsterdam 1997/Nizza 2000/2001:
Titel XII ('Kultur') mit Artikel 151, 1). Es geht ihnen
also um die Wurzeln des uns heutige Europaer
historisch und geistig Verbindenden und Einenden,
und diese Wurzeln reichen weit in die Antike hinein.
In der Tat besitzt dieses Neue Europa mit seiner
Alten Geschichte und der gleichnamigen wissen-
schaftlichen Disziplin, fur die ich stehe, ein stabiles
identitatsstiftendes Fundament, und gerade die
geistes— und kulturwissenschaftliche Erforschung
der historischen Wurzeln der Menschenrechte als
des "gemeinsamen kulturellen Erbes" der Europaer
ist geeignet, das fur die Gegenwart um gemeinsa-
mer Zukunft willen notwendige Orientierungs- und
Emanzipationswissen zu schaffen oder zu vertie-
fen. Die einschlagige Forschungsliteratur und Pub-
lizistik behandelt die Antike allerdings zumeist,
wenn Uberhaupt, noch immer nur als eine Art Vor-
geschichte oder benutzt sie nur gleichsam als bil-
dungstrachtigen 'Aufhénger’. Sehr oft wird sogar
rundweg in Abrede gestellt, dass es in der Antike
so etwas wie Menschenrechte und den Gedanken
der Menschenwtrde Uberhaupt gegeben habe. Vor
diesem Hintergrund will ich in einem ersten Kapitel
Uber die Begriffe 'Recht’ und 'Wirde' des Menschen
sprechen, da diese keineswegs so eindeutig sind,
wie man glauben kdnnte; eben deswegen stehen
sie im Titel dieses Vortrags in Anfiihrungszeichen.
Danach im zweiten Kapitel kommen zentrale antike
Aspekte zur Sprache, besonders mit Blick auf Rom.
Schliesslich, im dritten Kapitel, geht es um Abgren-
zung gegeniber den Vorstellungen anderer Kultu-
ren. — Dass dies alles hier nur in ziemlich holz-
schnittartiger Weise dargelegt werden kann, ver-
steht sich angesichts der zur Verfigung stehenden
Zeit von selbst.

l. 'Menschenrechte' — "Wiirde des
Menschen': die Begriffe

1. Der Ausdruck Recht des Menschen/
'Menschenrecht’ bezeichnet zwei verschiedene
Wirklichkeiten.

Das wird exemplarisch deutlich in der ,Allgemeinen
Erklarung der Menschenrechte’ der UNO vom
Jahre 1948. In ihrer Praambel heisst es: "...that
human rights should be protected by the rule of
law". 'Human rights', Menschenrechte also, sind
nach dieser Formulierung etwas, das im Jahre
1948 aus der Sicht der Verfasser der 'Erklarung'
zunéchst jedenfalls noch nicht geschitzt war durch
‘the rule of law', d. h. durch die Herrschaft verbindli-
chen Gesetzesrechts, durch Rechtsséatze. Bei den
'human rights' handelte sich hier also offensichtlich
noch um nicht bzw. noch nicht in Gesetze gefasste
Rechtsvorstellungen und -anspriche, man kann
sagen: um philosophisch begriindete Forderungen,
um die philosophischen Wurzeln, um die geistes-
und ideengeschichtlichen Grundlagen, auf einen
Begriff gebracht: um die Menschenrechtsdoktrin,
die Menschenrechtsidee, also um ein zunachst
noch rein geistiges Gebilde, dessen intellektuelles
Profil historisch gewachsen ist und das aus der
Sicht des Jahres 1948 danach verlangt, positiviert —
d. h. durch Gesetz in Rechtssatze gefasst — und in
politische Wirklichkeit umgesetzt zu werden. Den
ersten Schritt dazu tut die 'Erkldrung' von 1948
unter Hinweis auf die entsetzlichen historischen
Erfahrungen zweier Weltkriege: die Verfasser und
Unterzeichner Uberfiihren die Menschenrechtsdokt-
rin, verstanden als ein differenzierter Katalog von
philosophisch begriindeten Wertvorstellungen wie
Gleichheit, Freiheit etc., in den Status von Rechts-
satzen, die sie durch den Akt der Unterzeichnung
als fiur sich bzw. ihre Staaten verbindlich erkléren.
Einklagbar werden sie u. a. dadurch, dass z. B.
Deutschland sie 1949 in sein Grundgesetz aufge-
nommen hat (Art. | bis XX), und ahnliches gilt, wie
ich gesehen habe, fiir die Schweiz durch deren
Bundesverfassung. Auch der umstrittene Verfas-
sungentwurf fir die Europdische Union zielt
zusammen mit seiner Grundrechtecharta in die
gleiche Richtung.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007

AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

16

Wir mussen demnach unterscheiden einerseits mit
dem Wort 'Menschenrechte' bezeichnete philoso-
phisch-ethisch motivierte und fundamentierte,
einem bestimmten Menschenbild verpflichtete
Wertvorstellungen, Anspriiche und Forderungen.
Forderungen, Anspriiche, Wertvorstellungen aber
sind eben noch keine bei Gericht einklagbaren
Rechte. So steht, wie wir gesehen hatten, auf der
anderen Seite, bezeichnet mit dem gleichen Wort
'Menschenrechte', eine  Rechtsmaterie, ein
Ensemble von positiven Rechtssatzen mit
Gewaéhrleistung durch staatliche oder (ber-
staatliche Hoheitsgewalt, juridische, einklagbare
Rechte also, die durch formelle Akte der Gesetz-
gebung Aufnahme in das Normensystem einer —
staatlichen oder zwischen- bzw. Uberstaatlichen —
Rechtsordnung gefunden haben bzw. finden
sollten. Diese Unterscheidung ist wichtig fir die
Frage nach Menschenrechten in der Antike.

2. Nun zur 'Wiirde des Menschen’', 'Menschen-
wiirde' in zeitgendssischen Proklamationen,
Verfassungen und Vertrdgen!

Dieser Ausdruck ist noch erheblich komplizierter. Er
erscheint weder in der Virginia Bill of Rights 1776
noch in der franzésischen Déclaration von (1789)
1791 noch in der franzésischen Verfassung von
1793. Aber er findet sich offenbar erstmals im Jahre
1943 sowohl in der Proklamation des 'National-
Kommittees Neues Deutschland' als auch in der
Programmatik des 'Kreisauer Kreises', danach
1945 in der Praambel der UNO-Charta, die vom
Glauben "an die Grundrechte des Menschen, an
Wirde und Wert der menschlichen Persoénlichkeit"
spricht. Die 'Allgemeine Erklarung der Menschen-
rechte' von 1948 basiert sodann auf der "Anerken-
nung der allen Mitgliedern der menschlichen Fami-
lie innewohnenden Wiirde und ihrer gleichen und
unverausserlichen Rechte" (Préambel Satz 1 und
ahnlich 5), und ihr Art. 1 erklart: "Alle Menschen
sind frei und gleich an Wirde und Rechten gebo-
ren". Dies haben z. B. das deutsche Grundgesetz
(GG Art. | 1: "Die Wirde des Menschen ist unan-
tastbar"; darum deren Schutz durch Menschen-
rechte bzw. Grundrechte durch Art. Il — XX) und Art.
VIl der Bundesverfassung der Schweiz aufgegrif-
fen.

Was nun aber samtlichen Erkldrungen und
Bekenntnissen zur Wirde des Menschen fehlt, ist
eine definitorische Festlegung des Begriffsinhaltes.
Ja es muss konstatiert werden, dass Verfassungs-
juristen zumindest in Deutschland geradezu davor

warnen, den Begriff zu definieren; so geschehen z.
B. in dem neuesten Kommentar zum deutschen GG
I 1 (M. Herdegen 2003). Mir scheint, dass dies mit
der gegenwartigen bioethischen Debatte um das
Verstédndnis des Menschseins zusammenhangt:
man will der Forschung Wege erdéffnen oder
jedenfalls keine Wege verbauen. Aber mir fehlt die
Kompetenz zu weiteren Ausfiihrungen Uber diese
héchst beklemmende Problematik. Deshalb gehe
ich zum angekindigten 2. Kapitel tber, in welchem
die Antike zu Wort kommen soll.

Il. Zentrale antike Aspekte

Die Antike ist eine weitgehend fremde oder fremd-
gewordene Welt. Erst in jingster Zeit haben einige
wenige Gelehrte begonnen, die auf die antike grie-
chisch—-rémische Weltkultur weisende historische
Perspektive von Menschenwirde und Menschen-
recht ins Blickfeld zu riicken und zu erschliessen.
Ihnen begegnet allerdings mancherlei Skepsis oder
sogar Ablehnung. Sind diese berechtigt?

Grundsatzlich muss als unbestreitbar festgehalten
werden, dass kein einziger antiker Staat so etwas
geschaffen hat wie eine Menschenrechtserklarung,
eine Grundrechtecharta oder ein Grundgesetz als
Richtschnur fiir seine gesamte Rechtsordnung oder
fir ein Staaten- oder Biindnissystem. Zudem
mussen immer der in allen antiken Gesellschaften
Ubliche mindere Rechtsstatus der Frau und die
allgegenwartige Wirklichkeit der Sklaverei bedacht
werden, die auch das seit der Spatantike christlich
gewordene rémische Imperium gepragt hat.
Zugespitzt gefragt: ist es da nicht ein Anachronis-
mus, mit Blick auf die Antike von Menschenwirde
und Menschenrechten zu sprechen? Ich bin nicht
dieser Meinung, aber es gilt zu differenzieren.

Weit verbreitet ist die Vorstellung, die heute zumin-
dest in der europaisch-amerikanischen Welt prinzi-
piell anerkannten Menschenrechte, verstanden als
Leitsatze und als vor Gericht einklagbare Rechte,
seien aus dem antiken Christentum stammende
Wertvorstellungen in sakularisierter Form. So pflegt
man etwa fir den Gedanken der Menschenwirde
als das Zentrum der Menschenrechte auf den alt-
testamentlichen Gedanken der Gottebenbildlichkeit
des Menschen zu verweisen (Gen 1, 26 f.) und auf
die Aussage des NT (Gal 3, 26 — 28) Uber die
Gotteskindschaft aller Menschen. Ich glaube nicht,
dass man dieser Sicht folgen kann: kein einziger



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007

AEU-Bulletin n°® 3/4, novembre 2007

derjenigen Autoren in Renaissance und Aufklarung
namlich, deren Schriften zu Naturrecht, Menschen-
wirde und Menschenrecht die Verfasser der
bekannten Deklarationen und Grundrechtekataloge
inspiriert haben, hat jemals die Bibel als Argument
verwendet. Indessen waren die Ideen von Men-
schenwirde und Menschenrecht in den besten
K&pfen der nichtchristlichen Antike vorhanden —
und von dort haben sie durch und nach Renais-
sance und Aufklarung ihren Weg gleichsam am
Christentum vorbei in europédische Rechts- und
Staatsordnungen bis hin zur Charta der Vereinten
Nationen von 1945 und jetzt gerade zur umstritte-
nen EU-Charta der Grundrechte genommen. Dass
nunmehr auch die katholische Kirche nach heftiger
Ablehnung sich seit dem 2. Vatikanischen Konzil zu
den Menschenrechten bekennt, ist nattrlich aller
Ehren wert.

Zunachst darf also konstatiert werden, dass die
Menschenrechtsidee als solche wie auch grundle-
gende menschenrechtliche Ideal- und Wertvorstel-
lungen in der nichtchristlichen Antike, bei Griechen
und Rémern, entwickelt worden sind. Ich will dies
etwas naher begriinden. Schon das mit unserem
Wort 'Menschenwiirde’ verbundene Konzept
stammt aus der Antike. Das Wort ist die deutsche
Ubersetzung eines Ausdrucks, den im 1. Jh. v. Chr.
der bedeutendste Intellektuelle Roms, M. Tullius
Cicero, gepragt hat. Der Ausdruck, fir den es kein
griechisches Aquivalent gibt, lautet: dignitas
hominis. Das Wort dignitas fiir sich genommen
bezeichnete im rémischen Wertekanon den gesell-
schaftlichen Rang einer Person, und der hatte mit
dem Gleichheitsgedanken absolut gar nichts zu
tun. Bei Cicero kommt nun aber etwas Neues
hinzu, das den Begriff verandert: als dignitas
hominis bezeichnet der Ausdruck in der Schrift 'de
officiis' | 105 ff. aus dem Jahre 44 v. Chr. nicht
mehr den Rang bzw. Vorrang einzelner Menschen
oder Schichten im hierarchischen Geflige der
Gesellschaft, sondern den Vorrang des Menschen
an sich als animal rationale vor allen anderen
Lebewesen: die ratio, so Cicero, und durch sie die
Mdoglichkeit zu freier sittlicher Entscheidung hat der
Mensch als Gattungswesen mit den Géttern
gemeinsam; die ratio ist also das Géttliche im Men-
schen, und ebendies macht seine dignitas aus. Von
einigen Autoren zur Zeit der Renaissance (u. a.
Pico della Mirandola) ist dieses Verstandnis
zusammen mit dem ciceronianischen Begriff digni-
tas hominis begeistert aufgegriffen und weiterver-
mittelt worden. In der deutschen Sprache erscheint
der Ausdruck und damit die Denkfigur "Wyrde
menschlicher Natur" dann erstmals in einer

17

Ubersetzung von Ciceros Werk 'de officiis' aus dem
Jahre 1531.

Auch unser Wort 'Menschenrecht' — 'Recht des
Menschen' — geht auf antikes Vorbild zurtck.
Wieder ist es Cicero, der den lateinischen Begriff
gepragt hat. Der Ausdruck lautet bei ihm: ius
hominum - 'Menschenrecht' (de oratore | 56;
Tusculanae disputationes | 26, 64). Damit verbun-
den war ein bestimmtes, von der griechischen
Philosophie des 5. und 4. Jh. v. Chr. stark beein-
flusstes Menschenbild. Mit einem Blick auf zwei
zentrale, die heutige Menschenrechtsdiskussion
bestimmende Wertbegriffe und ihren geistesge-
schichtlichen Hintergrund sei dies etwas konkreti-
siert: auf die Begriffe Gleichheit und Freiheit. In
jener frihen Zeit des Klassischen Griechentums, in
der sog. Sophistik, der Zeit der griechischen Aufkla-
rung, und danach in der Philosophenschule der
Stoa, wurden erstmals in der Menschheitsge-
schichte der Gleichheitsgedanke und die kosmopo-
litische Menschheitsidee gedacht und ausgespro-
chen und in ihren Konsequenzen ausgelotet.
Danach sind grundsétzlich alle Menschen in ihrer
Eigenschaft als Wesen, die sich durch die Vernunft
von der Tierwelt unterscheiden, gleich: Griechen
und Nichtgriechen, Mann und Frau. Die Menschheit
bildet daher aus philosophischer Sicht eine natur-
gewollte Einheit und Rechtsgemeinschaft, da alle
Menschen von Natur aus gleich sind und die
gleichen Rechte haben. So, mit den Augen der
stoischen Anthropologie gesehen, ist dieses Natur-
recht auf Gleichheit und Freiheit allgemeines Men-
schenrecht.

Auf griechischem philosophischem Hintergrund
also wurde sodann, von Cicero tbernommen und
‘romanisiert’, in der rémischen Kaiserzeit in Lehrbi-
chern des Rechts der Gedanke formuliert, dass die
Menschen von Natur aus gleich und frei seien (dig.
50, 17, 32; inst. | 2, 2). Eine der Konsequenzen
dieser ldeen war die deutlich ausgesprochene
Einsicht, dass die Sklaverei gegen die Natur und
das Naturrecht verstosse (dig. | 1, 4/Ulpian; | 5,
4/Tryphonius). Und immerhin traf ein beriihmter
rémischer Jurist als Konsequenz die kritische Fest-
stellung, dass "in vielen Bestimmungen unseres
Rechts die Stellung der Frauen schlechter ist als
die der Manner" (dig. | 5, 9). Wir fragen angesichts
solch schéner Texte aus heutiger Sicht natiirlich, ob
und wie diese Einsichten und Erkenntnisse sich in
der praktischen Politik ausgewirkt haben. Das ist,
soweit sich das durch die Quellenlage zur Antike
beurteilen lasst, nicht oder nur ansatzweise der Fall



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007

AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

18

gewesen: die Sklaverei wurde, wie schon gesagt,
nicht abgeschafft, wurde jedoch immerhin durch
humanisierende Rechtsbestimmungen erheblich
gemildert, waéhrend die Rechtsungleichheit
zwischen Mann und Frau bestehen blieb. Aber es
lasst sich eindeutig feststellen, dass mit diesen und
vielen anderen Texten der griechischen und rémi-
schen Philosophie und Rechtswissenschaft das
alles entscheidende Gedankengut in der Welt war,
aus dem die Intellektuellen der Aufklarung des 18.
Jh., die Latein und Griechisch beherrschten, nach-
weislich direkt geschépft haben. Und sie sind es
dann auch gewesen, die auf dieser Basis und aus
diesem Geiste die ersten Menschenrechts- und
Grundrechtekataloge aufgestellt und -verfassungen
formuliert haben, wie sie uns heute vertraut sind.
Insofern ist es durchaus gerechtfertigt, von antiken
Grundlagen der Menschenrechte zu sprechen.

Man kann also — bzw. man muss — noch einmal
betonen, dass in der Antike ganz sicher die geisti-
gen Grundlagen der Vorstellung von Menschen-
wirde und der Menschenrechte geschaffen worden
sind. Was aber weder die Griechen noch die Rémer
geleistet haben, ist eine Kodifizierung der Men-
schenrechte, ihre prézise Formulierung und
Zusammenfihrung zu einer allgemein anerkannten
Charta der Menschenrechte, deren Einhaltung —
und das ist letztlich fir die politische Wirklichkeit
entscheidend — von den Menschen im Konfliktfall
vor Gericht hatte eingeklagt werden kénnen.

Es gibt allerdings nach meiner Kenntnis zwei Aus-
nahmen. Die eine ist das naturrechtlich begriindete
Menschenrecht, im Geiste des alten Grundsatzes
vis contra vim Tyrannis mit Gewalt durch Tyran-
nentétung zu verhindern oder zu beseitigen; einen
Nachhall finden wir in dem umstrittenen Art. XX 4
GG, der ein auf den Extremfall abstellendes Wider-
standsrecht gegen Versuche fixiert, die menschen-
rechtliche Grundordnung der Bundesrepublik
Deutschland zu beseitigen. Doch dariiber und tber
die antiken Vorlaufer zu sprechen, wiirde heute zu
weit fuhren. — Die zweite Ausnahme ist die Glau-
bensfreiheit. Der nordafrikanische Kirchenlehrer
Tertullian hat in Karthago um die Wende vom 2.
zum 3. Jh. n. Chr. in einer Verteidigungsschrift fir
das bedrangte Christentum als erster berhaupt
den folgenden Grundsatz formuliert (Tert. ad Scap.
2, 2): "Ein jeder hat das Menschenrecht (humanum
ius) und die natirliche Entscheidungsgewalt
(naturalis potestas), zu verehren, was er will".
Tertullian (vgl. auch apol. 24, 5 f.) hatte mit diesem

von der stoischen Philosophie und Cicero beein-
flussten natur- und menschenrechtlichen Appell
keinen Erfolg. Aber gut 100 Jahre spater taucht der
Gedanke des Anspruchs auf Glaubensfreiheit unter
ganz anderen historisch-politischen Bedingungen
erneut auf, diesmal — und hier nun erstmals in der
Menschheitsgeschichte — in einem staatlichen
Gesetz vom Jahre 313 n. Chr. (Lact. mort. pers. 48,
2): die Kaiser — an ihrer Spitze der Christ
Konstantin d. Gr. — garantieren "sowohl den Chris-
ten als auch allen anderen Menschen die Entschei-
dungsfreiheit (libera potestas), derjenigen Religion
zu folgen, die ein jeder will". Und wieder etwas
mehr als finf Jahrzehnte spéater legt erneut ein
rémischer Kaiser (Valentinian I. in Trier) mit Gesetz
vom 29. Mai 371 folgendes fest (CTh IX 16, 9):
"Jedem Menschen ist die freie Mdglichkeit (libera
facultas) gegeben, das zu verehren, was sein Herz
begehrt" (vgl. auch Amm. Marcell. XXX 9, 5; Soz.
HE VI 7,1 — 3 und 21, 7). — Aber noch einmal die
Frage des Althistorikers: wie sah die politische
Wirklichkeit aus? Kaum 20 Jahre nach diesem
Gesetz jedenfalls verfigte der christliche Kaiser
Theodosius d. Gr., dass das Christentum die
Staatsreligion sein sollte und dass alle nichtchristli-
chen Religionen (mit Ausnahme des Judentums)
und das, was als Ketzerei galt, verboten sind.

Fur einen vergleichsweise kurzen Moment der
Weltgeschichte hatte es in der Antike also tatséch-
lich Glaubensfreiheit gegeben. Mit Kaiser
Theodosius aber begann die Zeit der Uniformierung
des Religitésen, das Zeitalter des Glaubenszwangs
— eine Zeit, die, nachdem 1529 durch die 'Speyerer
Protestation' erstmals die reformatorische Berufung
auf Freiheit des nur an das Wort Gottes gebunde-
nen Gewissens erhoben worden war, erst nach ca.
1400 Jahren im 18. Jh. durch die Aufklarung und
die Verkindung der Menschenrechte in Amerika
1776 und Frankreich 1789 angefangen hat, zu
Ende zu gehen. Die Allgemeine Erklarung der
Menschenrechte 1948 in der UNO (Art. 18) und auf
dieser Basis z. B. das Grundgesetz der Bundesre-
publik Deutschland mit Art. IV haben diesen Befrei-
ungsprozess durch Garantie der schon in der
Antike zeitweilig eingefiihrten, aber wieder abge-
schafften Glaubensfreiheit (und der anderen Men-
schenrechte) zu einem in der europaisch gepragten
Kulturwelt anerkannten Abschluss gebracht. Und in
dieser Form bestimmen sie als konsequente
Umsetzung der antiken Menschenrechtsidee die
heutige européische ldentitat.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007

AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

lll. Abgrenzungen

Es ist nach aller Erfahrung immer so, dass man das
Eigene in seinem Profil am besten dann erkennt,
wenn man es mit Nicht-Eigenem konfrontiert. Wer
sich daher das spezifisch Europaische des in der
Antike begriindeten menschenrechtlichen Werte-
kanons vor Augen flihren will, dem sei empfohlen,
zum Vergleich einmal die von verschiedenen isla-
mischen Gremien 1981 (Islamische Gelehrte:
'‘Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte im
Islam'), 1990 (Islamische Konferenz: 'Kairoer Erkla-
rung Uber Menschenrechte im Islam'), 1994 (Rat
der Liga der arabischen Staaten: 'Arabische Charta
der Menschenrechte') verfassten Erklarungen zu
den Menschenrechten zu lesen. Das klingt alles
recht gut: Gleichheit von Mann und Frau, Religi-
onsfreiheit etc. Fast kbnnte man meinen, die isla-
mischen Menschenrechte seien mit denen der
UNO-Erklarung von 1948 identisch. Aber schon im
Text von 1981 wird einleitend die "vorbehaltlose
Anerkennung" der Ansicht formuliert, "dass der
menschliche Verstand unfahig ist, ohne die Fih-
rung und Offenbarung Gottes den bestgeeigneten
Weg des Lebens zu beschreiten”. Eine vollkommen
andere Welt tut sich hier auf, eine Welt ohne Ratio-
nalismus, Aufklarung und Emanzipation. Und dann
heisst es im Text von 1990 (vgl. ahnlich auch 1981:
Art. 1a, 2a. — 1990: Art. 7b; 16; 22ab):

Art. 24: ,Alle in dieser Erklarung aufgestellten
Rechte und Freiheiten unterliegen der islamischen
Scharia“.

Art. 25: ,Die islamische Scharia ist der einzige
Bezugspunkt fur die Erklarung oder Erldauterung
eines jeden Artikels in dieser Erklarung®.

Damit sind die vielen wohlklingenden Bekenntnisse
zum Freiheits- und Gleichheitsgedanken der voran-
gehenden Artikel (z. B. 1990: Art. 6, 12, 16, 22)
revoziert. Was namlich kénnen unter solchem
Vorzeichen etwa die in den Texten beschworenen
'gleichen Rechte' der Frau (1981: z. B. Art. 19 und
20. — 1990: Art. 5 und 6. — 1994: Art. 2 und 9), die
nach der Scharia dem Mann untergeordnet ist (z. B.
1981: Art. 19a, 20b) und deshalb nach dem Willen
einer rigoristischen Richtung des Islams als

19

Zeichen der Unterwerfung das Kopftuch tragen
muss, oder das ebenfalls unter dem Scharia-
Vorbehalt stehende ,Recht auf Gedanken-,
Glaubens- und Redefreiheit” (1981: Art. 12.) sowie
das ,Recht auf religiése Freiheit* (1981: Art. 13) in
der islamischen Welt praktisch bedeuten (vgl. 1990:
Art. 10. — 1994: Art. 26, 27, 35, 37)? Und welches
Schicksal droht dem Apostaten? Die Tétung (Sure
I 217; IV 137 f.; V 21). Was die Stellung der Frau
im Islam betrifft, so zitiere ich aus dem Koran nur
Sure IV 34 (Henning/Rudolph):

"Die Ménner sind den Frauen Uberlegen wegen
dessen, was Allah den einen vor den anderen
gegeben hat... Die rechtschaffenen Frauen sind
gehorsam und sorgsam... Diejenigen aber, fir
deren Widerspenstigkeit ihr (erg.: Manner) flrchtet
— warnet sie, verbannt sie aus den Schlaf-
gemachern und schlagt sie" etc.

Man versteht andererseits, dass aus islamischer
Sicht oder etwa auch aus der Sicht Chinas die
europaischen Menschenrechte als fremd empfun-
den werden. Zudem liegt den europaischen Men-
schenrechten ein ganz spezifisches, die Rationali-
tat und das Individuum in den Mittelpunkt stellen-
des Menschenbild zu Grunde, und dies hat zur
Folge, dass dem europdischen Menschenrechts-
gedanken — ebenso wie ubrigens, aber nattrlich
ganz anders begriindet, den islamischen Erklarun-
gen — ein Universalismus, ein universeller, auf die
ganze Menschheit zielender Geltungsanspruch
immanent ist, der in der islamischen Welt und in
China, aber gewiss auch in anderen Kulturen, als
Zeichen von europaischem oder westlichem
'Kulturimperialismus' und als Bedrohung aufgefasst
und daher weitgehend abgelehnt, zumindest
problematisiert wird. Die daraus resultierenden
Konflikte z. B. in der internationalen Politik kénnen
hier natirlich nicht thematisiert werden. Mir scheint
jedenfalls, dass wohimeinende multikulturalistische
Traume von Konvergenzen zwischen den européi-
schen, in der griechisch-rémischen Antike grund-
gelegten Menschenrechten und &hnlichen Erkla-
rungen anderer Kulturen nicht sehr gut begriindet
sind.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

20

Einzelnachweise und weiterfiihrende Literatur:

Sami A. Aldeeb Abu—Sahlieh, Les Musulmans face aux droits de I'homme. Religion et droit et politique. Etude et
documents. Bochum 1994 (mit einem Anhang 461 ff., der zahlreiche Texte islamischer Instanzen zur
Menschenrechtsfrage zusammenstellt)

E.-W. Béckenférde, Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie (Antike und Mittelalter). Tibingen 2002

H. Cancik, Gleichheit und Freiheit. Die antiken Grundlagen der Menschenrechte. In: G. Kehrer (Hg.), "Vor Gott
sind alle gleich". Soziale Gleichheit, soziale Ungleichheit und die Religionen. Disseldorf 1983, 190 — 21

ders., Die Wirde des Menschen ist unantastbar. In: H. Funke (Hg.), Tradition und Utopie. Wirzburg 1987, 73 —
107

ders., 'Dignity of Man' and 'Persona’ in Stoic Anthropology: Some Remarks on Cicero, De Officiis | 105 — 107. In:
D. Kretzmer/E. Klein (Hg.), The Concept of Human Dignity in Human Rights Discourse. Den Haag 2002, 19 — 39

ders., Die fruhesten antiken Texte zu den Begriffen 'Menschenrecht', 'Religionsfreiheit, 'Toleranz'. In:
Girardet/Nortmann, 94 — 104

W. Ende/U. Steinbach (Hg.), Der Islam in der Gegenwart. Miinchen/Bonn 52005

K. M. Girardet, Die Alte Geschichte der Europder und das Europa der Zukunft. Traditionen — Werte —
Perspektiven am Beginn des 3. Jahrtausends. Saarbriicken 2001

ders./U. Nortmann (Hg.), Menschenrechte und européische Identitat — die antiken Grundlagen. Stuttgart 2005

ders., Menschenrechte, europaische Identitat, antike Grundlagen - Einfilhrung in die wissenschaftliche
Problematik. In: Girardet/Nortmann 19 — 37

ders., Das neue Europa und seine Alte Geschichte (Saarbriicker Universitatsreden Nr. 59). Saarbriicken 2005
K. Hafez, Der Islam und der Westen. Anstiftung zum Dialog. Frankfurt 1997

H. Jones (Hg.), Le monde antique et les droits de I'homme. Briissel 1998

R. Marx, Menschenrechte in christlich-sozialethischer Perspektive. In: Girardet/ Nortmann 215 — 224

K.-H. Ohlig, Weltreligion Islam. Eine Einfihrung. Mainz 2000

H. Schulze, Die Wiederkehr der Antike. Renaissancen und der Zusammenhang der europédischen Geschichte.
In: Th. Nipperdey (Hg.), Weltbirgerkrieg der Ideologien. Frankfurt 1993, 361 — 383

ders., Die Identitat Europas und die Wiederkehr der Antike (=ZE| Discussion Paper C 34). Bonn 1999

M. Villey, Le droit et les droits de I'homme. Paris 1983, darin 81 — 104: Sur l'inexistence des droits de 'homme
dans I'Antiquité

ders., Polémique sur les "droits de I'homme". Les Etudes philosophiques 2, 1986, 191 — 199
L. Watzal (Hg.), Menschenrechte. Dokumente und Deklarationen. Bonn 31999

! Klaus M. Girardet, geboren 1940, erhielt 1980 als Nachfolger Werner Ecks eine Professur fur Alte Geschichte an der
Universitat des Saarlandes. Girardet ist seit 1996 ordentliches Mitglied des Deutschen Arch&ologischen Instituts und
von dessen Kommission fir Alte Geschichte und Epigraphik. Girardet beschaftigt sich schwerpunktméassig mit der
Geschichte des Christentums in der Spatantike, aber auch der spaten rémischen Republik sowie der Bedeutung der
Alten Geschichte fiir die Gegenwart.



	"Recht" und "Würde" des Menschen im antiken Rom

