
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 33 (2007)

Heft: 3-4

Artikel: "Recht" und "Würde" des Menschen im antiken Rom

Autor: Girardet, Klaus M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

15

'Recht' und 'Würde' des Menschen im antiken Rom

Klaus M. Girardet1

Die Mütter und Väter des Neuen Europas haben -
trotz und wegen der zumeist trennenden Vielfalt
von Nationen, Regionen, Sprachen und Staaten -
der Europäischen Gemeinschaft in den bekannten
Vertragswerken ausdrücklich das Ziel vorgegeben,
nicht nur "zur Entfaltung der Kulturen der Mitgliedstaaten

unter Wahrung ihrer nationalen und regionalen

Vielfalt", sondern auch zu "gleichzeitiger
Hervorhebung des gemeinsamen kulturellen Erbes"
beizutragen (Amsterdam 1997/Nizza 2000/2001:
Titel XII ('Kultur') mit Artikel 151, 1). Es geht ihnen
also um die Wurzeln des uns heutige Europäer
historisch und geistig Verbindenden und Einenden,
und diese Wurzeln reichen weit in die Antike hinein.
In der Tat besitzt dieses Neue Europa mit seiner
Alten Geschichte und der gleichnamigen
wissenschaftlichen Disziplin, für die ich stehe, ein stabiles
identitätsstiftendes Fundament, und gerade die
geistes- und kulturwissenschaftliche Erforschung
der historischen Wurzeln der Menschenrechte als
des "gemeinsamen kulturellen Erbes" der Europäer
ist geeignet, das für die Gegenwart um gemeinsamer

Zukunft willen notwendige Orientierungs- und
Emanzipationswissen zu schaffen oder zu vertiefen.

Die einschlägige Forschungsliteratur und
Publizistik behandelt die Antike allerdings zumeist,
wenn überhaupt, noch immer nur als eine Art
Vorgeschichte oder benutzt sie nur gleichsam als
bildungsträchtigen 'Aufhänger'. Sehr oft wird sogar
rundweg in Abrede gestellt, dass es in der Antike
so etwas wie Menschenrechte und den Gedanken
der Menschenwürde überhaupt gegeben habe. Vor
diesem Hintergrund will ich in einem ersten Kapitel
über die Begriffe 'Recht' und 'Würde' des Menschen
sprechen, da diese keineswegs so eindeutig sind,
wie man glauben könnte; eben deswegen stehen
sie im Titel dieses Vortrags in Anführungszeichen.
Danach im zweiten Kapitel kommen zentrale antike
Aspekte zur Sprache, besonders mit Blick auf Rom.
Schliesslich, im dritten Kapitel, geht es um Abgrenzung

gegenüber den Vorstellungen anderer Kulturen.

- Dass dies alles hier nur in ziemlich
holzschnittartiger Weise dargelegt werden kann,
versteht sich angesichts der zur Verfügung stehenden
Zeit von selbst.

I. 'Menschenrechte' - 'Würde des
Menschen': die Begriffe

1. Der Ausdruck Recht des Menschen/
'Menschenrecht' bezeichnet zwei verschiedene
Wirklichkeiten.

Das wird exemplarisch deutlich in der Allgemeinen
Erklärung der Menschenrechte' der UNO vom
Jahre 1948. In ihrer Präambel heisst es: "...that
human rights should be protected by the rule of
law". 'Human rights', Menschenrechte also, sind
nach dieser Formulierung etwas, das im Jahre
1948 aus der Sicht der Verfasser der 'Erklärung'
zunächst jedenfalls noch nicht geschützt war durch
'the rule of law', d. h. durch die Herrschaft verbindlichen

Gesetzesrechts, durch Rechtssätze. Bei den
'human rights' handelte sich hier also offensichtlich
noch um nicht bzw. noch nicht in Gesetze gefasste
Rechtsvorstellungen und -anspräche, man kann

sagen: um philosophisch begründete Forderungen,
um die philosophischen Wurzeln, um die geistes-
und ideengeschichtlichen Grundlagen, auf einen
Begriff gebracht: um die Menschenrechtsdoktrin,
die Menschenrechtsidee, also um ein zunächst
noch rein geistiges Gebilde, dessen intellektuelles
Profil historisch gewachsen ist und das aus der
Sicht des Jahres 1948 danach verlangt, positiviert -
d. h. durch Gesetz in Rechtssätze gefasst - und in

politische Wirklichkeit umgesetzt zu werden. Den
ersten Schritt dazu tut die 'Erklärung' von 1948
unter Hinweis auf die entsetzlichen historischen
Erfahrungen zweier Weltkriege: die Verfasser und
Unterzeichner überführen die Menschenrechtsdoktrin,

verstanden als ein differenzierter Katalog von
philosophisch begründeten Wertvorstellungen wie
Gleichheit, Freiheit etc., in den Status von Rechtssätzen,

die sie durch den Akt der Unterzeichnung
als für sich bzw. ihre Staaten verbindlich erklären.
Einklagbar werden sie u. a. dadurch, dass z. B.
Deutschland sie 1949 in sein Grundgesetz
aufgenommen hat (Art. I bis XX), und ähnliches gilt, wie
ich gesehen habe, für die Schweiz durch deren
Bundesverfassung. Auch der umstrittene
Verfassungentwurf für die Europäische Union zielt
zusammen mit seiner Grundrechtecharta in die
gleiche Richtung.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

16

Wir müssen demnach unterscheiden einerseits mit
dem Wort 'Menschenrechte' bezeichnete
philosophisch-ethisch motivierte und fundamentierte,
einem bestimmten Menschenbild verpflichtete
Wertvorstellungen, Ansprüche und Forderungen.
Forderungen, Ansprüche, Wertvorstellungen aber
sind eben noch keine bei Gericht einklagbaren
Rechte. So steht, wie wir gesehen hatten, auf der
anderen Seite, bezeichnet mit dem gleichen Wort
'Menschenrechte', eine Rechtsmaterie, ein
Ensemble von positiven Rechtssätzen mit
Gewährleistung durch staatliche oder
überstaatliche Hoheitsgewalt, juridische, einklagbare
Rechte also, die durch formelle Akte der Gesetzgebung

Aufnahme in das Normensystem einer -
staatlichen oder zwischen- bzw. überstaatlichen -
Rechtsordnung gefunden haben bzw. finden
sollten. Diese Unterscheidung ist wichtig für die
Frage nach Menschenrechten in der Antike.

2. Nun zur 'Würde des Menschen', 'Menschenwürde'

in zeitgenössischen Proklamationen,
Verfassungen und Verträgen!
Dieser Ausdruck ist noch erheblich komplizierter. Er
erscheint weder in der Virginia Bill of Rights 1776
noch in der französischen Déclaration von (1789)
1791 noch in der französischen Verfassung von
1793. Aber er findet sich offenbar erstmals im Jahre
1943 sowohl in der Proklamation des 'National-
Kommittees Neues Deutschland' als auch in der
Programmatik des 'Kreisauer Kreises', danach
1945 in der Präambel der UNO-Charta, die vom
Glauben "an die Grundrechte des Menschen, an
Würde und Wert der menschlichen Persönlichkeit"
spricht. Die 'Allgemeine Erklärung der Menschenrechte'

von 1948 basiert sodann auf der "Anerkennung

der allen Mitgliedern der menschlichen Familie

innewohnenden Würde und ihrer gleichen und
unveräusserlichen Rechte" (Präambel Satz 1 und
ähnlich 5), und ihr Art. 1 erklärt: "Alle Menschen
sind frei und gleich an Würde und Rechten geboren".

Dies haben z. B. das deutsche Grundgesetz
(GG Art. I 1: "Die Würde des Menschen ist
unantastbar"; darum deren Schutz durch Menschenrechte

bzw. Grundrechte durch Art. II - XX) und Art.
VII der Bundesverfassung der Schweiz aufgegriffen.

Was nun aber sämtlichen Erklärungen und
Bekenntnissen zur Würde des Menschen fehlt, ist
eine definitorische Festlegung des Begriffsinhaltes.
Ja es muss konstatiert werden, dass Verfassungsjuristen

zumindest in Deutschland geradezu davor

warnen, den Begriff zu definieren; so geschehen z.
B. in dem neuesten Kommentar zum deutschen GG
I 1 (M. Herdegen 2003). Mir scheint, dass dies mit
der gegenwärtigen bioethischen Debatte um das
Verständnis des Menschseins zusammenhängt:
man will der Forschung Wege eröffnen oder
jedenfalls keine Wege verbauen. Aber mir fehlt die
Kompetenz zu weiteren Ausführungen über diese
höchst beklemmende Problematik. Deshalb gehe
ich zum angekündigten 2. Kapitel über, in welchem
die Antike zu Wort kommen soll.

II. Zentrale antike Aspekte

Die Antike ist eine weitgehend fremde oder
fremdgewordene Welt. Erst in jüngster Zeit haben einige
wenige Gelehrte begonnen, die auf die antike
griechisch-römische Weltkultur weisende historische
Perspektive von Menschenwürde und Menschenrecht

ins Blickfeld zu rücken und zu erschliessen.
Ihnen begegnet allerdings mancherlei Skepsis oder
sogar Ablehnung. Sind diese berechtigt?

Grundsätzlich muss als unbestreitbar festgehalten
werden, dass kein einziger antiker Staat so etwas
geschaffen hat wie eine Menschenrechtserklärung,
eine Grundrechtecharta oder ein Grundgesetz als
Richtschnur für seine gesamte Rechtsordnung oder
für ein Staaten- oder Bündnissystem. Zudem
müssen immer der in allen antiken Gesellschaften
übliche mindere Rechtsstatus der Frau und die
allgegenwärtige Wirklichkeit der Sklaverei bedacht
werden, die auch das seit der Spätantike christlich
gewordene römische Imperium geprägt hat.
Zugespitzt gefragt: ist es da nicht ein Anachronismus,

mit Blick auf die Antike von Menschenwürde
und Menschenrechten zu sprechen? Ich bin nicht
dieser Meinung, aber es gilt zu differenzieren.

Weit verbreitet ist die Vorstellung, die heute zumindest

in der europäisch-amerikanischen Welt prinzipiell

anerkannten Menschenrechte, verstanden als
Leitsätze und als vor Gericht einklagbare Rechte,
seien aus dem antiken Christentum stammende
Wertvorstellungen in säkularisierter Form. So pflegt
man etwa für den Gedanken der Menschenwürde
als das Zentrum der Menschenrechte auf den alt-
testamentlichen Gedanken der Gottebenbildlichkeit
des Menschen zu verweisen (Gen 1, 26 f.) und auf
die Aussage des NT (Gal 3, 26 - 28) über die
Gotteskindschaft aller Menschen. Ich glaube nicht,
dass man dieser Sicht folgen kann: kein einziger



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

derjenigen Autoren in Renaissance und Aufklärung
nämlich, deren Schriften zu Naturrecht, Menschenwürde

und Menschenrecht die Verfasser der
bekannten Deklarationen und Grundrechtekataloge
inspiriert haben, hat jemals die Bibel als Argument
verwendet. Indessen waren die Ideen von
Menschenwürde und Menschenrecht in den besten
Köpfen der nichtchristlichen Antike vorhanden -
und von dort haben sie durch und nach Renaissance

und Aufklärung ihren Weg gleichsam am
Christentum vorbei in europäische Rechts- und
Staatsordnungen bis hin zur Charta der Vereinten
Nationen von 1945 und jetzt gerade zur umstrittenen

EU-Charta der Grundrechte genommen. Dass
nunmehr auch die katholische Kirche nach heftiger
Ablehnung sich seit dem 2. Vatikanischen Konzil zu
den Menschenrechten bekennt, ist natürlich aller
Ehren wert.

Zunächst darf also konstatiert werden, dass die
Menschenrechtsidee als solche wie auch grundlegende

menschenrechtliche Ideal- und Wertvorstellungen

in der nichtchristlichen Antike, bei Griechen
und Römern, entwickelt worden sind. Ich will dies
etwas näher begründen. Schon das mit unserem
Wort 'Menschenwürde' verbundene Konzept
stammt aus der Antike. Das Wort ist die deutsche
Übersetzung eines Ausdrucks, den im 1. Jh. v. Chr.
der bedeutendste Intellektuelle Roms, M. Tullius
Cicero, geprägt hat. Der Ausdruck, für den es kein
griechisches Äquivalent gibt, lautet: dignitas
hominis. Das Wort dignitas für sich genommen
bezeichnete im römischen Wertekanon den
gesellschaftlichen Rang einer Person, und der hatte mit
dem Gleichheitsgedanken absolut gar nichts zu
tun. Bei Cicero kommt nun aber etwas Neues
hinzu, das den Begriff verändert: als dignitas
hominis bezeichnet der Ausdruck in der Schrift 'de
officiis' I 105 ff. aus dem Jahre 44 v. Chr. nicht
mehr den Rang bzw. Vorrang einzelner Menschen
oder Schichten im hierarchischen Gefüge der
Gesellschaft, sondern den Vorrang des Menschen
an sich als animal rationale vor allen anderen
Lebewesen: die ratio, so Cicero, und durch sie die
Möglichkeit zu freier sittlicher Entscheidung hat der
Mensch als Gattungswesen mit den Göttern
gemeinsam; die ratio ist also das Göttliche im
Menschen, und ebendies macht seine dignitas aus. Von
einigen Autoren zur Zeit der Renaissance (u. a.
Pico della Mirandola) ist dieses Verständnis
zusammen mit dem ciceronianischen Begriff dignitas

hominis begeistert aufgegriffen und weitervermittelt

worden. In der deutschen Sprache erscheint
der Ausdruck und damit die Denkfigur "Wyrde
menschlicher Natur" dann erstmals in einer

17

Übersetzung von Ciceros Werk 'de officiis' aus dem
Jahre 1531.

Auch unser Wort 'Menschenrecht' - 'Recht des
Menschen' - geht auf antikes Vorbild zurück.
Wieder ist es Cicero, der den lateinischen Begriff
geprägt hat. Der Ausdruck lautet bei ihm: ius
hominum - 'Menschenrecht' (de oratore I 56;
Tusculanae disputationes I 26, 64). Damit verbunden

war ein bestimmtes, von der griechischen
Philosophie des 5. und 4. Jh. v. Chr. stark beein-
flusstes Menschenbild. Mit einem Blick auf zwei
zentrale, die heutige Menschenrechtsdiskussion
bestimmende Wertbegriffe und ihren
geistesgeschichtlichen Hintergrund sei dies etwas konkretisiert:

auf die Begriffe Gleichheit und Freiheit. In

jener frühen Zeit des Klassischen Griechentums, in

der sog. Sophistik, der Zeit der griechischen Aufklärung,

und danach in der Philosophenschule der
Stoa, wurden erstmals in der Menschheitsgeschichte

der Gleichheitsgedanke und die kosmopolitische

Menschheitsidee gedacht und ausgesprochen
und in ihren Konsequenzen ausgelotet.

Danach sind grundsätzlich alle Menschen in ihrer
Eigenschaft als Wesen, die sich durch die Vernunft
von der Tierwelt unterscheiden, gleich: Griechen
und Nichtgriechen, Mann und Frau. Die Menschheit
bildet daher aus philosophischer Sicht eine natur-
gewollte Einheit und Rechtsgemeinschaft, da alle
Menschen von Natur aus gleich sind und die
gleichen Rechte haben. So, mit den Augen der
stoischen Anthropologie gesehen, ist dieses Naturrecht

auf Gleichheit und Freiheit allgemeines
Menschenrecht.

Auf griechischem philosophischem Hintergrund
also wurde sodann, von Cicero übernommen und
'romanisiert', in der römischen Kaiserzeit in Lehrbüchern

des Rechts der Gedanke formuliert, dass die
Menschen von Natur aus gleich und frei seien (dig.
50, 17, 32; inst. I 2, 2). Eine der Konsequenzen
dieser Ideen war die deutlich ausgesprochene
Einsicht, dass die Sklaverei gegen die Natur und
das Naturrecht Verstösse (dig. I 1, 4/Ulpian; I 5,

4/Tryphonius). Und immerhin traf ein berühmter
römischer Jurist als Konsequenz die kritische
Feststellung, dass "in vielen Bestimmungen unseres
Rechts die Stellung der Frauen schlechter ist als
die der Männer" (dig. I 5, 9). Wir fragen angesichts
solch schöner Texte aus heutiger Sicht natürlich, ob
und wie diese Einsichten und Erkenntnisse sich in

der praktischen Politik ausgewirkt haben. Das ist,
soweit sich das durch die Quellenlage zur Antike
beurteilen lässt, nicht oder nur ansatzweise der Fall



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

18

gewesen: die Sklaverei wurde, wie schon gesagt,
nicht abgeschafft, wurde jedoch immerhin durch
humanisierende Rechtsbestimmungen erheblich
gemildert, während die Rechtsungleichheit
zwischen Mann und Frau bestehen blieb. Aber es
lässt sich eindeutig feststellen, dass mit diesen und
vielen anderen Texten der griechischen und
römischen Philosophie und Rechtswissenschaft das
alles entscheidende Gedankengut in der Welt war,
aus dem die Intellektuellen der Aufklärung des 18.
Jh., die Latein und Griechisch beherrschten,
nachweislich direkt geschöpft haben. Und sie sind es
dann auch gewesen, die auf dieser Basis und aus
diesem Geiste die ersten Menschenrechts- und
Grundrechtekataloge aufgestellt und -Verfassungen
formuliert haben, wie sie uns heute vertraut sind.
Insofern ist es durchaus gerechtfertigt, von antiken
Grundlagen der Menschenrechte zu sprechen.

Man kann also - bzw. man muss - noch einmal
betonen, dass in der Antike ganz sicher die geistigen

Grundlagen der Vorstellung von Menschenwürde

und der Menschenrechte geschaffen worden
sind. Was aber weder die Griechen noch die Römer
geleistet haben, ist eine Kodifizierung der
Menschenrechte, ihre präzise Formulierung und
Zusammenführung zu einer allgemein anerkannten
Charta der Menschenrechte, deren Einhaltung -
und das ist letztlich für die politische Wirklichkeit
entscheidend - von den Menschen im Konfliktfall
vor Gericht hätte eingeklagt werden können.

Es gibt allerdings nach meiner Kenntnis zwei
Ausnahmen. Die eine ist das naturrechtlich begründete
Menschenrecht, im Geiste des alten Grundsatzes
vis contra vim Tyrannis mit Gewalt durch
Tyrannentötung zu verhindern oder zu beseitigen; einen
Nachhall finden wir in dem umstrittenen Art. XX 4
GG, der ein auf den Extremfall abstellendes
Widerstandsrecht gegen Versuche fixiert, die menschenrechtliche

Grundordnung der Bundesrepublik
Deutschland zu beseitigen. Doch darüber und über
die antiken Vorläufer zu sprechen, würde heute zu
weit führen. - Die zweite Ausnahme ist die
Glaubensfreiheit. Der nordafrikanische Kirchenlehrer
Tertullian hat in Karthago um die Wende vom 2.

zum 3. Jh. n. Chr. in einer Verteidigungsschrift für
das bedrängte Christentum als erster überhaupt
den folgenden Grundsatz formuliert (Tert. ad Scap.
2, 2): "Ein jeder hat das Menschenrecht (humanum
ius) und die natürliche Entscheidungsgewalt
(naturalis potestas), zu verehren, was er will".
Tertullian (vgl. auch apol. 24, 5 f.) hatte mit diesem

von der stoischen Philosophie und Cicero beein-
flussten natur- und menschenrechtlichen Appell
keinen Erfolg. Aber gut 100 Jahre später taucht der
Gedanke des Anspruchs auf Glaubensfreiheit unter
ganz anderen historisch-politischen Bedingungen
erneut auf, diesmal - und hier nun erstmals in der
Menschheitsgeschichte - in einem staatlichen
Gesetz vom Jahre 313 n. Chr. (Lact. mort. pers. 48,
2): die Kaiser - an ihrer Spitze der Christ
Konstantin d. Gr. - garantieren "sowohl den Christen

als auch allen anderen Menschen die
Entscheidungsfreiheit (libera potestas), derjenigen Religion
zu folgen, die ein jeder will". Und wieder etwas
mehr als fünf Jahrzehnte später legt erneut ein
römischer Kaiser (Valentinian I. in Trier) mit Gesetz
vom 29. Mai 371 folgendes fest (CTh IX 16, 9):
"Jedem Menschen ist die freie Möglichkeit (libera
facultas) gegeben, das zu verehren, was sein Herz
begehrt" (vgl. auch Amm. Marcell. XXX 9, 5; Soz.
HE VI 7, 1 - 3 und 21, 7). - Aber noch einmal die
Frage des Althistorikers: wie sah die politische
Wirklichkeit aus? Kaum 20 Jahre nach diesem
Gesetz jedenfalls verfügte der christliche Kaiser
Theodosius d. Gr., dass das Christentum die
Staatsreligion sein sollte und dass alle nichtchristlichen

Religionen (mit Ausnahme des Judentums)
und das, was als Ketzerei galt, verboten sind.

Für einen vergleichsweise kurzen Moment der
Weltgeschichte hatte es in der Antike also tatsächlich

Glaubensfreiheit gegeben. Mit Kaiser
Theodosius aber begann die Zeit der Uniformierung
des Religiösen, das Zeitalter des Glaubenszwangs
- eine Zeit, die, nachdem 1529 durch die 'Speyerer
Protestation' erstmals die reformatorische Berufung
auf Freiheit des nur an das Wort Gottes gebundenen

Gewissens erhoben worden war, erst nach ca.
1400 Jahren im 18. Jh. durch die Aufklärung und
die Verkündung der Menschenrechte in Amerika
1776 und Frankreich 1789 angefangen hat, zu
Ende zu gehen. Die Allgemeine Erklärung der
Menschenrechte 1948 in der UNO (Art. 18) und auf
dieser Basis z. B. das Grundgesetz der Bundesrepublik

Deutschland mit Art. IV haben diesen Befrei-
ungsprozess durch Garantie der schon in der
Antike zeitweilig eingeführten, aber wieder
abgeschafften Glaubensfreiheit (und der anderen
Menschenrechte) zu einem in der europäisch geprägten
Kulturwelt anerkannten Abschluss gebracht. Und in
dieser Form bestimmen sie als konsequente
Umsetzung der antiken Menschenrechtsidee die
heutige europäische Identität.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

19

III. Abgrenzungen

Es ist nach aller Erfahrung immer so, dass man das
Eigene in seinem Profil am besten dann erkennt,
wenn man es mit Nicht-Eigenem konfrontiert. Wer
sich daher das spezifisch Europäische des in der
Antike begründeten menschenrechtlichen
Wertekanons vor Augen führen will, dem sei empfohlen,
zum Vergleich einmal die von verschiedenen
islamischen Gremien 1981 (Islamische Gelehrte:
'Allgemeine Erklärung der Menschenrechte im
Islam'), 1990 (Islamische Konferenz: 'Kairoer Erklärung

über Menschenrechte im Islam'), 1994 (Rat
der Liga der arabischen Staaten: 'Arabische Charta
der Menschenrechte') verfassten Erklärungen zu
den Menschenrechten zu lesen. Das klingt alles
recht gut: Gleichheit von Mann und Frau,
Religionsfreiheit etc. Fast könnte man meinen, die
islamischen Menschenrechte seien mit denen der
UNO-Erklärung von 1948 identisch. Aber schon im
Text von 1981 wird einleitend die "vorbehaltlose
Anerkennung" der Ansicht formuliert, "dass der
menschliche Verstand unfähig ist, ohne die Führung

und Offenbarung Gottes den bestgeeigneten
Weg des Lebens zu beschreiten". Eine vollkommen
andere Welt tut sich hier auf, eine Welt ohne
Rationalismus, Aufklärung und Emanzipation. Und dann
heisst es im Text von 1990 (vgl. ähnlich auch 1981 :

Art. 1a, 2a. - 1990: Art. 7b; 16; 22ab):

Art. 24: „Alle in dieser Erklärung aufgestellten
Rechte und Freiheiten unterliegen der islamischen
Scharia".

Art. 25: „Die islamische Scharia ist der einzige
Bezugspunkt für die Erklärung oder Erläuterung
eines jeden Artikels in dieser Erklärung".

Damit sind die vielen wohlklingenden Bekenntnisse
zum Freiheits- und Gleichheitsgedanken der
vorangehenden Artikel (z. B. 1990: Art. 6, 12, 16, 22)
revoziert. Was nämlich können unter solchem
Vorzeichen etwa die in den Texten beschworenen
'gleichen Rechte' der Frau (1981: z. B. Art. 19 und
20. - 1990: Art. 5 und 6. - 1994: Art. 2 und 9), die
nach der Scharia dem Mann untergeordnet ist (z. B.
1981: Art. 19a, 20b) und deshalb nach dem Willen
einer rigoristischen Richtung des Islams als

Zeichen der Unterwerfung das Kopftuch tragen
muss, oder das ebenfalls unter dem Scharia-
Vorbehalt stehende „Recht auf Gedanken-,
Glaubens- und Redefreiheit" (1981: Art. 12.) sowie
das „Recht auf religiöse Freiheit" (1981: Art. 13) in

der islamischen Welt praktisch bedeuten (vgl. 1990:
Art. 10. - 1994: Art. 26, 27, 35, 37)? Und welches
Schicksal droht dem Apostaten? Die Tötung (Sure
II 217; IV 137 f.; V 21). Was die Stellung der Frau
im Islam betrifft, so zitiere ich aus dem Koran nur
Sure IV 34 (Henning/Rudolph):

"Die Männer sind den Frauen überlegen wegen
dessen, was Allah den einen vor den anderen
gegeben hat... Die rechtschaffenen Frauen sind
gehorsam und sorgsam... Diejenigen aber, für
deren Widerspenstigkeit ihr (erg.: Männer) fürchtet

- warnet sie, verbannt sie aus den
Schlafgemächern und schlagt sie" etc.

Man versteht andererseits, dass aus islamischer
Sicht oder etwa auch aus der Sicht Chinas die
europäischen Menschenrechte als fremd empfunden

werden. Zudem liegt den europäischen
Menschenrechten ein ganz spezifisches, die Rationalität

und das Individuum in den Mittelpunkt stellendes

Menschenbild zu Grunde, und dies hat zur
Folge, dass dem europäischen Menschenrechtsgedanken

- ebenso wie übrigens, aber natürlich
ganz anders begründet, den islamischen Erklärungen

- ein Universalismus, ein universeller, auf die

ganze Menschheit zielender Geltungsanspruch
immanent ist, der in der islamischen Welt und in

China, aber gewiss auch in anderen Kulturen, als
Zeichen von europäischem oder westlichem
'Kulturimperialismus' und als Bedrohung aufgefasst
und daher weitgehend abgelehnt, zumindest
problematisiert wird. Die daraus resultierenden
Konflikte z. B. in der internationalen Politik können
hier natürlich nicht thematisiert werden. Mir scheint
jedenfalls, dass wohlmeinende multikulturalistische
Träume von Konvergenzen zwischen den europäischen,

in der griechisch-römischen Antike
grundgelegten Menschenrechten und ähnlichen
Erklärungen anderer Kulturen nicht sehr gut begründet
sind.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

20

Einzelnachweise und weiterführende Literatur:

Sami A. Aldeeb Abu-Sahlieh, Les Musulmans face aux droits de l'homme. Religion et droit et politique. Étude et
documents. Bochum 1994 (mit einem Anhang 461 ff., der zahlreiche Texte islamischer Instanzen zur
Menschenrechtsfrage zusammenstellt)

E.-W. Böckenförde, Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie (Antike und Mittelalter). Tübingen 2002

H. Cancik, Gleichheit und Freiheit. Die antiken Grundlagen der Menschenrechte. In: G. Kehrer (Hg.), "Vor Gott
sind alle gleich". Soziale Gleichheit, soziale Ungleichheit und die Religionen. Düsseldorf 1983, 190-21
ders., Die Würde des Menschen ist unantastbar. In: H. Funke (Hg.), Tradition und Utopie. Würzburg 1987, 73 -
107

ders., 'Dignity of Man' and 'Persona' in Stoic Anthropology: Some Remarks on Cicero, De Officiis I 105-107. In:
D. Kretzmer/E. Klein (Hg.), The Concept of Human Dignity in Human Rights Discourse. Den Haag 2002, 19-39
ders., Die frühesten antiken Texte zu den Begriffen 'Menschenrecht', 'Religionsfreiheit', 'Toleranz'. In:

Girardet/Nortmann, 94 - 104

VZ. Ende/U. Steinbach (Hg.), Der Islam in der Gegenwart. München/Bonn 52005

K. M. Girardet, Die Alte Geschichte der Europäer und das Europa der Zukunft. Traditionen - Werte -
Perspektiven am Beginn des 3. Jahrtausends. Saarbrücken 2001

ders,IU. Nortmann (Hg.), Menschenrechte und europäische Identität - die antiken Grundlagen. Stuttgart 2005

ders., Menschenrechte, europäische Identität, antike Grundlagen - Einführung in die wissenschaftliche
Problematik. In: Girardet/Nortmann 19-37
ders., Das neue Europa und seine Alte Geschichte (Saarbrücker Universitätsreden Nr. 59). Saarbrücken 2005

K. Hafez, Der Islam und der Westen. Anstiftung zum Dialog. Frankfurt 1997

H. Jones (Hg.), Le monde antique et les droits de l'homme. Brüssel 1998

R. Marx, Menschenrechte in christlich-sozialethischer Perspektive. In: Girardet/Nortmann 215-224
K.-H. Ohlig, Weltreligion Islam. Eine Einführung. Mainz 2000

H. Schulze, Die Wiederkehr der Antike. Renaissancen und der Zusammenhang der europäischen Geschichte.
In: Th. Nipperdey (Hg.), Weltbürgerkrieg der Ideologien. Frankfurt 1993, 361 - 383

ders., Die Identität Europas und die Wiederkehr der Antike (=ZEI Discussion Paper C 34). Bonn 1999

M. Villey, Le droit et les droits de l'homme. Paris 1983, darin 81 - 104: Sur l'inexistence des droits de l'homme
dans l'Antiquité

ders., Polémique sur les "droits de l'homme". Les Études philosophiques 2, 1986, 191 -199
L. Watzal (Hg.), Menschenrechte. Dokumente und Deklarationen. Bonn 31999

1

Klaus M. Girardet, geboren 1940, erhielt 1980 als Nachfolger Werner Ecks eine Professur für Alte Geschichte an der
Universität des Saarlandes. Girardet ist seit 1996 ordentliches Mitglied des Deutschen Archäologischen Instituts und
von dessen Kommission für Alte Geschichte und Epigraphik. Girardet beschäftigt sich schwerpunktmässig mit der
Geschichte des Christentums in der Spätantike, aber auch der späten römischen Republik sowie der Bedeutung der
Alten Geschichte für die Gegenwart.


	"Recht" und "Würde" des Menschen im antiken Rom

