Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d'Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 33 (2007)

Heft: 3-4

Artikel: Menschenwirde und Menschenrechte aus philosophischer Sicht
Autor: Pieper, Annemarie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-894120

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-894120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007

AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

10

Menschenwiirde und Menschenrechte

aus philosophischer Sicht

Annemarie Pieper1

Menschenwiirde und Menschenrechte sind ein Dau-
erthema. In allen unseren Lebensbereichen werden
wir standig damit konfrontiert, wobei es fast immer um
Verletzungen der Menschenwirde und Verstdsse
gegen die Menschenrechte geht. Dabei gilt Men-
schenwirde als ein unbedingt zu schitzendes Gut
und ist als solches in den demokratischen Verfassun-
gen festgeschrieben. So heisst es in Artikel 7 der
Schweizerischen Bundesverfassung: ,Die Wiirde des
Menschen ist zu achten und zu schatzen®. In Artikel |,
Absatz 1 des Grundgesetzes der Bundesrepublik
Deutschland lesen wir: ,Die Wiirde des Menschen ist
unantastbar. Sie zu schitzen und zu achten ist
Aufgabe aller staatlichen Gewalt.”

Beide Texte erheben eine kategorische Forderung:
Menschenwiirde darf unter keinen Umstanden zur
Disposition gestellt werden. Das Beriuhrungsverbot,
ausgesprochen durch die Unantastbarkeit, suggeriert
ein Tabu, gleichsam einen heiligen Bezirk, den zu
betreten wie eine Entweihung anmutet. Andererseits
weisen die imperativischen Formulierungen — zu
achten, zu schéatzen zu schutzen — darauf hin, dass
das Gebot der Menschenwirde faktisch missachtet
und damit angetastet wird. Wie alle normativen
Begriffe, die sich nicht auf empirische Sachverhalte,
sondern auf etwas Gesolltes beziehen, fordert der
Begriff der Menschenwirde dazu auf, sich in einer
bestimmten Weise zu verhalten, ohne dieses Ver-
halten erzwingen zu kénnen. Die menschliche Freiheit
ermdglicht jederzeit Normabweichungen, ja die Nicht-
beachtung einer Norm und damit das Tun des
Nichtgesoliten. Nur Engel brauchen keine Normen,
denn sie haben sich ein fur allemal entschieden,
wahrhaftig, gerecht, vernlnftig, also insgesamt
engelwirdig zu sein, so dass es sich eribrigt, sie
eigens dazu aufzufordern.

Menschenwiirde ist somit ein normativer Begriff, der
im Unterschied zu empirischen Begriffen wie Gras
oder Morgenréte weder einen faktisch antreffbaren
und jederzeit nachprifbaren Sachverhalt beschreibt
noch eine objektiv vorhandene Eigenschaft solcher
Sachverhalte benennt. Diesen Unterschied zwischen
empirischen und normativen Begriffen muss man im
Auge behalten, um nicht jenen Fehler zu begehen,
den man in der zwischen Neurobiologen und Vertre-
tern der Geisteswissenschaften gefiihrten Debatte
Uber die Willensfreiheit haufig antrifft: Freiheit ist
ebenso wie Menschenwirde ein normativer und kein
empirischer Begriff. Es gibt keine Naturanlage oder
Eigenschaft des Menschen, die mittels Beobachtung,

statistischer  Erhebungen oder experimenteller
Versuchsreihen als Trager von Freiheit identifizierbar
wére. Deshalb ist es unsinnig, zu behaupten, der
Mensch sei unfrei, weil sich fiir Freiheit keine mit
naturwissenschaftlichen Methoden verifizierbaren
Indizien fanden. Im Wortschatz der Neurobiologie als
einer Seinswissenschaft kann Freiheit per definitio-
nem nicht vorkommen, eben weil ein normativer
Begriff nicht deskriptiv auf eine Tatsache bezogen ist.
Das gleiche gilt fir die Menschenwiirde: Auch sie gibt
es nicht so, wie es ein Gehirn und Neuronen gibt.

Insofern die Naturwissenschaften weder die einzigen
Wissenschaften noch die Basis- oder Leitwissen-
schaften sind, empfiehlt es sich, jene Wissenschaften
heranzuziehen, in denen die Rede von Freiheit und
Menschenwiirde Sinn macht. Es sind dies normative
Wissenschaften wie die Ethik, die Theologie und die
Jurisprudenz. Zur Klarung des Menschenwirde-
begriffs méchte ich auf die wissenschaftstheoretisch
belangvolle Grundfrage normativer Wissenschaften
eingehen, namlich auf die nach der Herkunft und
Begriindung von Normen. Normen sind, wie bereits
erwahnt, ihrer Form nach daran kenntlich, dass sie
nicht einen Sachverhalt oder Tatbestand beschreiben,
sondern ein Verhalten vorschreiben. Zu ihrer
praskriptiven Form gehoért ein Inhalt wie Freiheit,
Gerechtigkeit und Menschenwiirde. Diesen Inhalt
bezeichnen wir als Wert. Norm und Wert sind zwei
Seiten ein und derselben Miinze.

Dies lasst sich am Begriff der Menschenwiirde gut
veranschaulichen. Das Wort Wiirde ist namlich
etymologisch mit dem Wort Wert verwandt. Die
Worter Wiirde und Wert gehen auf dieselbe Wurzel
zuriick. Dem Menschen wird demzufolge ein Eigen-
wert zugeschrieben, der seine Wiirde ausmacht. Doch
was genau meinen wir mit dieser Zuschreibung, wenn
wir damit keinen empirischen Sachverhalt unterstel-
len? Oder anders gefragt: Was tun wir, sprechakttheo-
retisch ausgedriickt, wenn wir Menschenwirde als
einen dem Menschen eigenen intrinsischen Wert
behaupten? Woher wissen wir das? Oder wie lasst
sich diese Behauptung begriinden? Von einem intrin-
sischen Wert des Menschen, einem Wert also, den er
an sich hat, unabhéngig davon, ob Menschen ihn als
solchen anerkennen oder nicht, von einem solchen
ontologischen, dem Menschen an sich immanenten
Wert kann nur unter einer starken Voraussetzung die
Rede sein, namlich dass es einen Schopfergott gibt,
der dem menschlichen Leben seinen Stempel



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007

AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

aufgedriickt hat. Gott als Inbegriff von Werthaftigkeit
ist der Urheber von allem Wertvollem.

Aus evolutionsbiologischer Perspektive kommt ein
solcher intrinsischer Wert des Lebens nicht in den
Blick. Die Entwicklungsgeschichte des Universums,
deren Rekonstruktion mit dem Urknall beginnt,
vollzieht sich wertfrei, nicht geméass dem Plan und den
Zielvorstellungen eines Schopfers, sondern dem
Kausalgesetz folgend, das nach dem Schema von
Anstoss und Reaktion — Muster ist das Billardspiel —
blosse Zufallsprodukte erzeugt. Erst der Mensch, der
ebenfalls diesem Chaos entsprungen ist und es zu
ordnen versucht, bringt im Rickblick auf die Etappen
der Evolution eine Rangfolge in den Ablauf, indem er
den Prozess als ganzen evaluiert, angefangen von
der unbelebten Materie bis hin zur Ausdifferenzierung
des Organischen, der Pflanzen, der Tiere bis hin zu
den menschlichen Lebewesen, und sich selbst als das
ranghdchste Produkt dieser aufsteigenden Entwick-
lungsreihe bewertet.

In unserer westlichen Tradition ist das Christentum ein
wesentlicher Bestandteil unserer humanistischen
Kultur. Der glaubige Christ geht, wenn von Men-
schenwirde die Rede ist, davon aus, dass das
Lebendige einen intrinsischen, gottgewirkten Wert hat,
der dem Leben quasi-objektiv, also ontologisch
(seinsmassig) zu eigen ist. Entsprechend bezieht sich
das Wort ,Wirde“ auf eine von Gott beglaubigte
Wesensqualitat, die insofern angeboren und unver-
lierbar ist. Die Frage, die sich jedoch heute in einem
sakularen Staat angesichts der Tatsache stellt, dass
immer weniger Menschen Uberzeugte Christen sind,
dass es Religionen ohne Bezug auf ein géttliches
Wesen gibt, und dass berdies zahlreiche Atheisten
ohne Religion auskommen, die Frage ist die, ob
dadurch der Begriff der Menschenwurde obsolet wird.
Anders gefragt: Verliert menschliches Leben seinen
Wertcharakter, wenn man die Religion ausblendet?
Dieser Frage mochte ich aus der Perspektive der
Ethik nachgehen, deren Gegenstandsbereich die
Moral ist. Moralisches Verhalten und soziale Kompe-
tenz verlangt man zu Recht auch von Menschen, die
an keinen Gott glauben, so dass auch der Atheist aus
dem Fehlen einer religidsen Verankerung der Men-
schenwirde keinen Freibrief fir Mord und Totschlag
ableiten kann.

Wenn vom Standpunkt der philosophischen Ethik aus
nicht ein Gott vorgéngig seine Schépfung mit einem
Wert versehen hat, dann bleibt nur der Mensch als
wertende Instanz ubrig. Wir sind es, die Dingen und
Menschen Wert zuschreiben, weil wir sie schatzen.
Friedrich Nietzsche hat dies durch den Mund seiner
Kunstfigur Zarathustra so ausgedriickt: ,Werthe legte
erst der Mensch in die Dinge, sich zu erhalten, — er
schuf erst den Dingen Sinn, einen Menschen-Sinn!
Darum nennt er sich ,Mensch’, das ist: der

11

Schatzende.” (KSA 4, 75) Wertschatzung erweist sich
demzufolge als etwas typisch Menschliches. Das
Schéatzen ist ein kreativer Akt, insofern durch ihn
Werte allererst erzeugt werden. Werte entstehen im
Vollzug des Schatzens. Die Wirde des Menschen
besteht dann darin, dass es ihm gelungen ist, sich zu
einem gewissen Grad vom blinden Mechanismus der
biologischen Evolution abzukoppeln und eigene Ziele
zu verfolgen. Diese vom Menschen als wiinschens-
wert erachteten Ziele versieht er mit einem Wert, der
unabhéngig davon, ob die Ziele bereits verwirklicht
sind oder noch ihrer Realisierung harren, geschatzt
wird, denn dieser Wert beinhaltet seine Sinn-
vorstellungen. Menschen brauchen einen Sinn fir ihr
Leben. Dieser Sinn zeigt sich in ihren Wertungen.

Nun hat Nietzsche aber auch darauf aufmerksam
gemacht, dass das Schéatzen oder Werten regional
unterschiedlich ausfallt, bedingt durch geographische
und klimatische Unterschiede, aber auch durch die
Abgrenzung gegen die Nachbarn. ,Leben kénnte kein
Volk, das nicht erst schatzte; will es sich aber erhal-
ten, so darf es nicht schatzen, wie der Nachbar
schatzt. Vieles, das diesem Volke gut hiess, hiess
einem andern Hohn und Schmach: also fand ich’s.
Vieles fand ich hier bése genannt und dort mit purpur-
nen Ehren geputzt. Nie verstand ein Nachbar den
andern: stets verwunderte sich seine Seele ob des
Nachbarn Wahn und Bosheit.* (KSA 4, 74) Was
Nietzsche hier beschreibt, verhandeln wir heute unter
dem Titel ,clash of civilizations". Aus Nietzsches Sicht
begiinstigte ein solcher Kampf der Kulturen unter-
schiedliche Moralkodizes, deren Normen das von der
jeweiligen Gruppe als schatzenswert Angesehene
verzeichneten. Ein eigener Moralkodex oder
Wertekanon war Uberlebensnotwendig, weil der
Zusammenhalt und die Identitat der eigenen Gruppe
nur durch die Einschwoérung auf gemeinsame Werte
gewahrleistet werden konnte, bei gleichzeitiger
Abwertung und Ausgrenzung derer, die anders
schatzten. Moralkataloge und Rechtskodizes mitsamt
ihren praxisregulierenden Normen sind Teil des kultu-
rellen Selbstverstandnisses einer Interaktionsgemein-
schaft. Als Ensemble von gewachsenen und
tradierten, mit einem Verbindlichkeitsindex versehe-
nen Handlungsmustern sind sie ebenso vielfaltig wie
die Kulturen, die sich unter historischen, wirtschaftli-
chen, geographischen und geistig-religiosen Bedin-
gungen als kollektive Lebensformen herausgebildet
haben. Was Nietzsche zur Genealogie der Pluralitat
von Moralen anfiihrt, ist deshalb wichtig, weil dadurch
in Erinnerung gerufen wird, dass das Gruppenethos
urspriinglich der Abwehr fremder Kulturen diente,
deren pragender Kraft ein entschiedenes Anders-
seinwollen entgegengesetzt wurde.

Wert, so eine kurze Zwischenbilanz, Wert hat etwas
nicht an sich, als eine intrinsische Wesensqualitat,
sondern es hat Wert flr uns, wir sind es, die als



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007

AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

12

Schétzende einer Sache Wert zuschreiben, weil wir
sie als fur uns wertvoll erachten.

Gold ist zum Beispiel nicht an sich ein wertvolles
Metall, sondern weil wir es als wertvoll einstufen —
als wertvoll fur uns. Nun haben nicht alle Werte die-
selbe Ranghdhe. Bei den materiellen Dingen bemisst
sich der Wert oft an der Seltenheit des natirlichen
Vorkommens einer Sache. Knappe Ressourcen
schatzen wir als wertvoller ein. Friher war der Hering
ein Armeleuteessen, heute, nach der Uberfischung
der Meere, gilt er als kostbare Delikatesse. Je knap-
per das Ol wird, desto wertvoller, sprich teurer wird
es. Der Wert von Konsumgutern bemisst sich somit
nach unserer Hochschatzung. Auch auf dem Kunst-
markt entscheiden die erzielten Preise Uber das
Schatzenswerte. Ein Picasso ist nicht an sich mehrere
Millionen Franken wert, doch der Kunstliebhaber ist
bereit, diesen Preis zu zahlen, weil das Gemalde es
ihm wert ist.

Bei den immateriellen Dingen verhélt es sich nicht
anders, nur dass ihr Wert nicht als Geldwert ausge-
wiesen wird. Moralische Werte beziehen ihren Wert-
charakter vom Grundwert der Menschenwiirde, die wir
jedem Individuum schulden. Menschenwiirde kann, so
meine Antwort auf die eingangs gestellte Frage, ohne
Bezugnahme auf einen Gott gefordert und legitimiert
werden, weil wir das Sein als Mensch mit dem
héchsten Wert versehen und daraus die so genannten
Menschenrechte ableiten: das Recht, auf menschen-
wirdige Weise zu leben — selbstbestimmt und
selbstverantwortlich. Allerdings wird dabei unterstelit,
dass sich der Wert der Menschenwirde Uber die
Grenzen kultureller Unterschiede und Moralsysteme
hinweg als ein die Menschheit insgesamt umfas-
sendes Sinnkonzept plausibel machen lasst, also eine
Art Globalisierung der Idee der Menschenwiirde, wie
sie Hans King etwa mit seinem Projekt Weltethos
verfolgt. Doch wahrend Kiing davon ausgeht, dass
sich in allen Hochreligionen ein bereits vorhandenes
gemeinsames Ethos ausfindig machen lasst, auf
welches sich eine Generalisierung der Idee der
Menschenwiirde stiitzen kann, mdchte ich die
stérkere These vertreten, dass Menschenwirde sich
selbst dann als ein allgemein verbindlicher Wert
einsichtig machen ldsst, wenn es keine empirisch
bereits breit abgestitzte Basis dafiir in der Vielzahl
regional unterschiedlicher Wertsysteme gibt. Der
Mensch selber ist kraft seiner Intelligenz féhig und
willens, als Garant der Menschlichkeit aufzutreten und
in der Menschenwiirde jene Sakrosanktheit des
Lebens festzuschreiben, die das Leben nicht von sich
aus hat, sondern nur aus der humanen Perspektive,
aus der Perspektive wertender Individuen, die ihr
Wertbewusstsein im Grundwert der Menschenwiirde
verankern.

Um den Begriff der Menschenwiirde zu konturieren,
ist eine Abgrenzung gegen andere Sprachspiele, in
denen das Wort ,Wirde“ verwendet wird, hilfreich.
Wirde, immer verstanden als ein Wert, den wir einem
Menschen beimessen, st nicht schlechthin
unantastbar, sondern kann einer Person zum Beispiel
in Verbindung mit ihrer sozialen Rolle durchaus abge-
sprochen werden. Ein Kardinal ist ein Wirdentrager
von dem Zeitpunkt an, wo er vom Papst ernannt wird,
bis zu seinem Lebensende. Die Wiirde, die er vorher
nicht hatte und ihn erst auszeichnete, nachdem sie
ihm ausdriicklich verliehen wurde, resultiert aus der
Wertschatzung, die ihm das Oberhaupt der katholi-
schen Kirche, verbunden mit bestimmten Privilegien,
entgegenbringt. Die einem solchen Wdirdentrager
zugesprochene Wiirde kann ihm jederzeit wieder
aberkannt werden, sollte er sich als seines Amtes
nicht wirdig erweisen. Mit seiner Amtsenthebung ist
der Verlust jener Wirde verbunden, die er nur kraft
dieses Amtes innehatte. Wie schwer sich die Kirche
jedoch mit Verfehlungen ihrer Wirdentrager tut, zeigt
die derzeit gefiihrte Debatte iber padophile Priester.

Auch in der profanen Berufswelt von Politik, Wirtschaft
und Wissenschaft kommt der Wirdebegriff vor, aller-
dings mit weniger Pathos, wenn etwa jemand als
wiurdiger Nachfolger fir seinen Vorgédnger im Amt
bezeichnet wird. Diese Auszeichnung soll die Eben-
birtigkeit mit einem Stelleninhaber signalisieren, der
sich bereits um die Firma verdient gemacht hat. Mit
der Wirde ist es jedoch schnell vorbei, wenn die
Evaluation der Leistungen des Betreffenden negativ
ausfallt oder die Stelle im Zuge von Rationalisie-
rungsmassnahmen wegféllt, er gleichsam als Muster
ohne Wert aussortiert wird. Kopfjager sind es, head
hunter, die heutzutage den Wert eines Menschen
taxieren, indem sie seinen Preis und damit den Grad
seiner professionellen Wirde bestimmen.

Im Unterschied zu einer Wiirde auf Zeit, die von einer
Wertinstanz verliehen wird, ist mit Menschenwiirde
etwas gemeint, das ,uber allen Preis erhaben® ist
(Kant). Es handelt sich um einen Wert, den wir jedem
Individuum unangesehen seines Geschlechts, seiner
Hautfarbe und seiner sozialen Rolle zugestehen
missen als eine von seinem Menschsein unabtrenn-
bare Qualitdt, die unverlierbar zu seinem Wesen
gehdrt und nicht durch besondere Fahigkeiten oder
Leistungen erworben ist. Menschenwirde ist unteil-
bar, da jeder Mensch diese Qualitdt ganz besitzt. Sie
ist unverausserlich, insofern es sich um einen Wert
handelt, der auf nichts und niemand anderen uber-
tragen werden kann. Er ist schliesslich unableitbar,
denn ein héherrangiger Wert, aus welchem die Men-
schenwirde abgeleitet werden kénnte, ist nicht vor-
stellbar, ausser eben in einer religiosen Beziehung.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007

AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

Menschenwirde als der Wert, auf dem die Menschen-
rechte beruhen, ist eine Qualitat, die sich festmachen
lasst am Verstandnis von Freiheit als Autonomie.
Freiheit als Autonomie ist das Regulativ moralischer,
rechtlicher und politischer Beziehungen. Demokrati-
sche Verhdltnisse sind Freiheitsverhaltnisse, die es
dem Individuum nicht nur erlauben, sondern auch
zumuten, sich nach seinem eigenen Selbstentwurf zu
verwirklichen, wobei es als Individuum unter anderen
Individuen die von ihm als verbindlich anerkannten
Spielregeln der Freiheit befolgen soll und damit die
Freiheit, die es fiir sich selbst beansprucht, zugleich
auch allen anderen Individuen zugesteht und damit
kollektive Freiheit ermoglicht. Die Menschenrechte
sind Freiheitsrechte, die mit Kant gesprochen einen
guten Willen voraussetzen. Der gute Wille ist einer-
seits — negativ verstanden — daran kenntlich, dass
er sich nicht von aussen, durch Autoritdten, oder von
innen, durch das naturale Wollen, das im Dienst der
Bedurfnisbefriedigung steht, fremd bestimmen l&sst.
Andererseits ist der gute Wille — positiv verstanden
— daran kenntlich, dass er sich selbst bestimmt,
indem er sein eigenes Gesetz, das Sittengesetz der
praktischen Vernunft, zum Massstab alles Wollens
erhebt. Der gute Wille ist autonom im woértlichen Sinn:
Er halt sich an den von ihm selbst verfigten Nomos
als das Grundgesetz verniinftigen Wollens. Damit ist
dieses Gesetz ein Gesetz der Freiheit. Handle so,
dass du deine Ziele immer und Uberall aus Freiheit
und um der Freiheit aller willen bestimmst bzw.
verwirklichst.

Freiheit ist ein ethischer Letztbegriff, hinter den man
reflexiv nicht mehr zuriickgehen kann, ohne ihn dabei
wieder vorauszusetzen. Freiheit setzt Freiheit voraus,
alles andere ware Unfreiheit und koénnte nicht als
Voraussetzung von Freiheit fungieren. Freiheit ist
demnach ein Apriori, kein theoretisches, Erfahrung
begriindendes Apriori, sondern ein ethisch-prakti-
sches und als solches ein sollenbegriindendes
Apriori, das den Willen dazu auffordert, allen Zielset-
zungen sein eigenes Gesetz, das ihn als guten Willen
qualifiziert, das Gesetz der Freiheit namlich, zugrunde
zu legen.

Menschenwiirde ist ein Begriff, der aus der humanis-
tischen Tradition des Abendlandes stammt. Es ist ein
bestimmtes, normatives Bild vom autonomen Men-
schen, das den Tragern von Menschenrechten
zugrunde liegt und diesen einen unbedingten morali-
schen Anspruch zuerkennt. Die Frage, die im
Anschluss daran immer wieder gestellt wird, ist die
nach der Reichweite der Verbindlichkeit der
Menschenwirdenorm. Hat sie eine Uberkulturelle
Giultigkeit, so dass Menschenrechtsverletzungen
weltweit angeklagt werden koénnen, oder ist sie
~eurozentristisch“ und daher nicht ohne weiteres auf
aussereuropaische Lander Ubertragbar? Zu bertck-
sichtigen ist auch eine Gefahr, namlich die, dass

13

evaluierende Verallgemeinerungen sehr schnell zu
unzuldssigen  Verabsolutierungen  fihren.  Die
Verallgemeinerung von Werten ist immer ideologie-
anféllig, wenn etwas, das faktisch gilt, doktrinar auf
die gesamte Menschheit ausgedehnt und als fir
jedermann verbindlich behauptet wird. Das Resultat
ist ein Fundamentalismus, der sich gegen jegliche
Kritik immunisiert.

Dies erklart manche der Schwierigkeiten, die heute
eine Verstandigung der Menschen Uber die Grenzen
hinweg behindern oder gar unmdglich machen,
obwohl die Menschheit immer naher zusammenrtckt
und in einer Welt, deren Ressourcen immer knapper
werden, auf faire Kooperation angewiesen ist. Wie tief
die Graben zwischen den westlichen und &stlichen
Kontinenten sind, hat die Kontroverse um die
Menschenrechte exemplarisch gezeigt, in welcher die
unterschiedlichen Vorstellungen vom Wert und von
der Wirde menschlicher Individuen zum Vorschein
kommen. Daraus darf man jedoch nicht auf die
Untauglichkeit des Menschenwiirdebegriffs qua
kulturibergreifendem normativem Konzept schlies-
sen. Vielmehr sind Brutalitdt und Terror, verstarkt
durch Tribalismus und Fundamentalismus, keine
kulturspezifischen Phdnomene, sondern uberall in der
Welt Resultat schieren Machtstrebens, das ideologi-
sche Fanatismen schirt aus purer Lust an der
Ausiibung von Gewalt und Unterdriickung. Die Beru-
fung auf die Andersartigkeit und Besonderheit der
eigenen Kultur als Rechtfertigungsgrund von Unrecht-
regimes fur Graueltaten aller Art soll nur davon ablen-
ken, dass die praktizierte Grausamkeit ihren Grund in
einem willkirlichen politischen Missbrauch der Macht
hat.

Um die Gultigkeit von Menschenwiirde und der darauf
sich grindenden Menschenrechte zu plausibilisieren,
genligt meiner Ansicht nach die Erfahrung: Wir
reagieren spontan auf Ausserungen von Freude,
Gluck, Schmerz, Angst, Trauer und Leid anderer
Menschen. Solche vitalen sinnlichen Ausserungen
werden unmittelbar verstanden und rufen Anteil-
nahme, sei es in Form von Mitfreude, sei es in Form
von Mitleid hervor. Dies spricht dafiir, dass wir dem
Leben als Mensch immer schon einen Wert zuschrei-
ben. Wir entdecken uns als Normen und Werte set-
zende Instanz, indem wir alles, was das Leben als
Mensch unterstitzt, mit einem Sollenskoeffizienten
versehen, und alles, was ein solches Leben behindert,
moralisch verbieten. Auf dieser unmittelbaren, durch-
aus reflektierten, aber eben noch nicht durch ideologi-
sche Setzungen verblendeten Ebene sehen wir den
anderen Menschen als Alter-Ego, dem wir alle die
Rechte auf Unverletzlichkeit seiner Person zugeste-
hen, die wir fir uns vollig selbstversténdlich bean-
spruchen. Menschenwiirde ist letztlich nichts anderes
als der Wert, den ich dem anderen Ich unaufgefordert
gebe, weil es ein Mensch ist und als menschliches



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007

AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

14

Individuum existieren soll. Erlittenes Unrecht, ganz
gleich wem es zustdsst, ruft unmittelbaren Protest
hervor. Die Empérung tiber die Verletzung der physi-
schen, psychischen oder moralischen Integritat eines
Menschen ist wiederum ein Indiz dafir, dass wir dies
als einen Verstoss gegen uns alle als normsetzende
Instanz empfinden.

Erst durch die Brille ideologischer Konstrukte
erscheint mir das andere Ich nicht mehr als Alter-Ego
und entsprechend nicht mehr als gleichwertiger
Mensch. Ich sehe es vielféltig verzerrt als ein Wesen,
dem die menschlichen Ziige fehlen und dem ich
deshalb den Wert des Menschlichen meine aberken-
nen zu durfen. Dabei Ubersehe ich jedoch geflissent-
lich, dass dieses zum Feind gemachte Gegeniiber
mein Konstrukt ist. Ich habe eine den anderen
entwertende Optik gewahlt, und meine Diffamierung
hat keinerlei fundamentum in re: Niemand ist von
Natur aus ein Nigger; niemand hat aufgrund niedriger
Geburt oder seiner Abstammung schlechtes Blut;
niemand ist mit tierischen Trieben oder geistlosen
Instinkten ausgestattet. Das alles sind Unterstellun-
gen, die aus der individuellen oder kollektiven
abschéatzigen Bewertung von Andersheit hervorge-
gangen sind. Was wir wahrnehmen, ist eine andere
Hautfarbe als die unsrige, andere Ko&rperformen,
andere Ausdrucksweisen, andere Sitten. Wie wir sie
wahrnehmen, hangt von den Mustern unserer Arro-
ganz ab, mit welcher wir uns als privilegiert behaupten
und Abweichungen von dieser willkurlich gesetzten
Norm fir schlecht erklaren.

Ich méchte schliessen mit einer Erinnerung an Albert

Zitierte Literatur

Camus, in dessen Werk der Revolte und der Solida-
ritdt als Instrumenten einer menschenwirdigen
Freiheit zentrale Bedeutung zukommt. In einer absur-
den Welt, in welcher die Menschenrechte mit Flissen
getreten werden, hat der Mensch nur den
Mitmenschen, um seine Ohnmacht zu tiberwinden.

»In der Erfahrung des Absurden ist das Leid individu-
ell. Von der Bewegung der Revolte ausgehend, wird
dem Einzelnen bewusst, dass es kollektiver Natur ist;
es ist das Abenteuer aller. [...] Das Ubel, welches ein
Einzelner erlitt, wird zur kollektiven Pest. In unserer
tdglichen Erfahrung spielt die Revolte die gleiche
Rolle wie das 'Cogito’ auf dem Gebiet des Denkens:
sie ist die erste Evidenz. Aber diese Evidenz entreisst
den Einzelnen seiner Einsamkeit. Sie ist ein Gemein-
platz, die den ersten Wert auf allen Menschen
griindet. Ich emp6re mich, also sind wir.“ (R 21)

Im Protest gegen die Entwertung der Humanitat
verblinden sich die Individuen zu einem Wir und
begriinden jene ,Komplizenschaft’, die Camus als
.Solidaritat der Kette“ bezeichnet. (R 21, 227) Die
menschlichen Glieder dieser Kette bilden nach
aussen ein Bollwerk gegen Nihilismus und Willkar.
Nach innen schaffen sie einen Freiraum, in welchem
sie sich wechselseitig das Recht auf Wurde, Freiheit
und Gerechtigkeit bestatigen. Wo der Mensch nur den
Menschen hat, um seiner Existenz einen Wert zu
verleihen, wird Sinnschépfung zu einem gemein-
schaftlichen, gesamtmenschheitlichen Unternehmen,
dessen Erfolg von der Anzahl derer abhangt, die sich
solidarisch als Glieder in die Kette einbinden lassen.

Albert Camus: Der Mensch in der Revolte, Reinbek 1969 (Rowohlt)
Friedrich Nietzsche: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), 15 Bde., Miinchen 1980 (dtv)

' Annemarie Pieper (geb. 1941) war von 1981-2001 ordentliche Professorin fiir Philosophie an der Universitat Basel.
Seit 2001 ausgedehnte Vortragstatigkeit; Themenschwerpunkte: Bildung, Alter, Politik, Sinn- und Wertfragen. Lehr-
und Forschungsgebiete: Philosophische Ethik, Existenzphilosophie und franzésischer Existentialismus (Kierkegaard,
Nietzsche, Sartre, Camus, Postmoderne), idealistische Denkanséatze (Kant, Fichte, Schelling).



	Menschenwürde und Menschenrechte aus philosophischer Sicht

