
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 33 (2007)

Heft: 3-4

Artikel: Menschenwürde und Menschenrechte aus philosophischer Sicht

Autor: Pieper, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

10

Menschenwürde und Menschenrechte
aus philosophischer Sicht
Annemarie Pieper1

Menschenwürde und Menschenrechte sind ein
Dauerthema. In allen unseren Lebensbereichen werden
wir ständig damit konfrontiert, wobei es fast immer um
Verletzungen der Menschenwürde und Verstösse
gegen die Menschenrechte geht. Dabei gilt
Menschenwürde als ein unbedingt zu schützendes Gut
und ist als solches in den demokratischen Verfassungen

festgeschrieben. So heisst es in Artikel 7 der
Schweizerischen Bundesverfassung: „Die Würde des
Menschen ist zu achten und zu schätzen". In Artikel I,

Absatz 1 des Grundgesetzes der Bundesrepublik
Deutschland lesen wir: „Die Würde des Menschen ist
unantastbar. Sie zu schützen und zu achten ist
Aufgabe aller staatlichen Gewalt."

Beide Texte erheben eine kategorische Forderung:
Menschenwürde darf unter keinen Umständen zur
Disposition gestellt werden. Das Berührungsverbot,
ausgesprochen durch die Unantastbarkeit, suggeriert
ein Tabu, gleichsam einen heiligen Bezirk, den zu
betreten wie eine Entweihung anmutet. Andererseits
weisen die imperativischen Formulierungen — zu
achten, zu schätzen zu schützen — darauf hin, dass
das Gebot der Menschenwürde faktisch missachtet
und damit angetastet wird. Wie alle normativen
Begriffe, die sich nicht auf empirische Sachverhalte,
sondern auf etwas Gesolltes beziehen, fordert der
Begriff der Menschenwürde dazu auf, sich in einer
bestimmten Weise zu verhalten, ohne dieses
Verhalten erzwingen zu können. Die menschliche Freiheit
ermöglicht jederzeit Normabweichungen, ja die
Nichtbeachtung einer Norm und damit das Tun des
Nichtgesollten. Nur Engel brauchen keine Normen,
denn sie haben sich ein für allemal entschieden,
wahrhaftig, gerecht, vernünftig, also insgesamt
engelwürdig zu sein, so dass es sich erübrigt, sie
eigens dazu aufzufordern.

Menschenwürde ist somit ein normativer Begriff, der
im Unterschied zu empirischen Begriffen wie Gras
oder Morgenröte weder einen faktisch antreffbaren
und jederzeit nachprüfbaren Sachverhalt beschreibt
noch eine objektiv vorhandene Eigenschaft solcher
Sachverhalte benennt. Diesen Unterschied zwischen
empirischen und normativen Begriffen muss man im

Auge behalten, um nicht jenen Fehler zu begehen,
den man in der zwischen Neurobiologen und Vertretern

der Geisteswissenschaften geführten Debatte
über die Willensfreiheit häufig antrifft: Freiheit ist
ebenso wie Menschenwürde ein normativer und kein
empirischer Begriff. Es gibt keine Naturanlage oder
Eigenschaft des Menschen, die mittels Beobachtung,

statistischer Erhebungen oder experimenteller
Versuchsreihen als Träger von Freiheit identifizierbar
wäre. Deshalb ist es unsinnig, zu behaupten, der
Mensch sei unfrei, weil sich für Freiheit keine mit
naturwissenschaftlichen Methoden verifizierbaren
Indizien fänden. Im Wortschatz der Neurobiologie als
einer Seinswissenschaft kann Freiheit per definitio-
nem nicht vorkommen, eben weil ein normativer
Begriff nicht deskriptiv auf eine Tatsache bezogen ist.
Das gleiche gilt für die Menschenwürde: Auch sie gibt
es nicht so, wie es ein Gehirn und Neuronen gibt.

Insofern die Naturwissenschaften weder die einzigen
Wissenschaften noch die Basis- oder Leitwissenschaften

sind, empfiehlt es sich, jene Wissenschaften
heranzuziehen, in denen die Rede von Freiheit und
Menschenwürde Sinn macht. Es sind dies normative
Wissenschaften wie die Ethik, die Theologie und die
Jurisprudenz. Zur Klärung des Menschenwürdebegriffs

möchte ich auf die wissenschaftstheoretisch
belangvolle Grundfrage normativer Wissenschaften
eingehen, nämlich auf die nach der Herkunft und
Begründung von Normen. Normen sind, wie bereits
erwähnt, ihrer Form nach daran kenntlich, dass sie
nicht einen Sachverhalt oder Tatbestand beschreiben,
sondern ein Verhalten vorschreiben. Zu ihrer
präskriptiven Form gehört ein Inhalt wie Freiheit,
Gerechtigkeit und Menschenwürde. Diesen Inhalt
bezeichnen wir als Wert. Norm und Wert sind zwei
Seiten ein und derselben Münze.

Dies lässt sich am Begriff der Menschenwürde gut
veranschaulichen. Das Wort Würde ist nämlich
etymologisch mit dem Wort Wert verwandt. Die
Wörter Würde und Wert gehen auf dieselbe Wurzel
zurück. Dem Menschen wird demzufolge ein Eigenwert

zugeschrieben, der seine Würde ausmacht. Doch
was genau meinen wir mit dieser Zuschreibung, wenn
wir damit keinen empirischen Sachverhalt unterstellen?

Oder anders gefragt: Was tun wir, sprechakttheo-
retisch ausgedrückt, wenn wir Menschenwürde als
einen dem Menschen eigenen intrinsischen Wert
behaupten? Woher wissen wir das? Oder wie lässt
sich diese Behauptung begründen? Von einem
intrinsischen Wert des Menschen, einem Wert also, den er
an sich hat, unabhängig davon, ob Menschen ihn als
solchen anerkennen oder nicht, von einem solchen
ontologischen, dem Menschen an sich immanenten
Wert kann nur unter einer starken Voraussetzung die
Rede sein, nämlich dass es einen Schöpfergott gibt,
der dem menschlichen Leben seinen Stempel



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

aufgedrückt hat. Gott als Inbegriff von Werthaftigkeit
ist der Urheber von allem Wertvollem.

Aus evolutionsbiologischer Perspektive kommt ein
solcher intrinsischer Wert des Lebens nicht in den
Blick. Die Entwicklungsgeschichte des Universums,
deren Rekonstruktion mit dem Urknall beginnt,
vollzieht sich wertfrei, nicht gemäss dem Plan und den
Zielvorstellungen eines Schöpfers, sondern dem
Kausalgesetz folgend, das nach dem Schema von
Anstoss und Reaktion — Muster ist das Billardspiel —
blosse Zufallsprodukte erzeugt. Erst der Mensch, der
ebenfalls diesem Chaos entsprungen ist und es zu
ordnen versucht, bringt im Rückblick auf die Etappen
der Evolution eine Rangfolge in den Ablauf, indem er
den Prozess als ganzen evaluiert, angefangen von
der unbelebten Materie bis hin zur Ausdifferenzierung
des Organischen, der Pflanzen, der Tiere bis hin zu
den menschlichen Lebewesen, und sich selbst als das
ranghöchste Produkt dieser aufsteigenden
Entwicklungsreihe bewertet.

In unserer westlichen Tradition ist das Christentum ein
wesentlicher Bestandteil unserer humanistischen
Kultur. Der gläubige Christ geht, wenn von
Menschenwürde die Rede ist, davon aus, dass das
Lebendige einen intrinsischen, gottgewirkten Wert hat,
der dem Leben quasi-objektiv, also ontologisch
(seinsmässig) zu eigen ist. Entsprechend bezieht sich
das Wort „Würde" auf eine von Gott beglaubigte
Wesensqualität, die insofern angeboren und unverlierbar

ist. Die Frage, die sich jedoch heute in einem
säkularen Staat angesichts der Tatsache stellt, dass
immer weniger Menschen überzeugte Christen sind,
dass es Religionen ohne Bezug auf ein göttliches
Wesen gibt, und dass überdies zahlreiche Atheisten
ohne Religion auskommen, die Frage ist die, ob
dadurch der Begriff der Menschenwürde obsolet wird.
Anders gefragt: Verliert menschliches Leben seinen
Wertcharakter, wenn man die Religion ausblendet?
Dieser Frage möchte ich aus der Perspektive der
Ethik nachgehen, deren Gegenstandsbereich die
Moral ist. Moralisches Verhalten und soziale Kompetenz

verlangt man zu Recht auch von Menschen, die
an keinen Gott glauben, so dass auch der Atheist aus
dem Fehlen einer religiösen Verankerung der
Menschenwürde keinen Freibrief für Mord und Totschlag
ableiten kann.

Wenn vom Standpunkt der philosophischen Ethik aus
nicht ein Gott vorgängig seine Schöpfung mit einem
Wert versehen hat, dann bleibt nur der Mensch als
wertende Instanz übrig. Wir sind es, die Dingen und
Menschen Wert zuschreiben, weil wir sie schätzen.
Friedrich Nietzsche hat dies durch den Mund seiner
Kunstfigur Zarathustra so ausgedrückt: „Werthe legte
erst der Mensch in die Dinge, sich zu erhalten, — er
schuf erst den Dingen Sinn, einen Menschen-Sinn!
Darum nennt er sich .Mensch', das ist: der

11

Schätzende." (KSA 4, 75) Wertschätzung erweist sich
demzufolge als etwas typisch Menschliches. Das
Schätzen ist ein kreativer Akt, insofern durch ihn
Werte allererst erzeugt werden. Werte entstehen im

Vollzug des Schätzens. Die Würde des Menschen
besteht dann darin, dass es ihm gelungen ist, sich zu
einem gewissen Grad vom blinden Mechanismus der
biologischen Evolution abzukoppeln und eigene Ziele
zu verfolgen. Diese vom Menschen als wünschenswert

erachteten Ziele versieht er mit einem Wert, der
unabhängig davon, ob die Ziele bereits verwirklicht
sind oder noch ihrer Realisierung harren, geschätzt
wird, denn dieser Wert beinhaltet seine
Sinnvorstellungen. Menschen brauchen einen Sinn für ihr
Leben. Dieser Sinn zeigt sich in ihren Wertungen.

Nun hat Nietzsche aber auch darauf aufmerksam
gemacht, dass das Schätzen oder Werten regional
unterschiedlich ausfällt, bedingt durch geographische
und klimatische Unterschiede, aber auch durch die
Abgrenzung gegen die Nachbarn. „Leben könnte kein
Volk, das nicht erst schätzte; will es sich aber erhalten,

so darf es nicht schätzen, wie der Nachbar
schätzt. Vieles, das diesem Volke gut hiess, hiess
einem andern Hohn und Schmach: also fand ich's.
Vieles fand ich hier böse genannt und dort mit purpurnen

Ehren geputzt. Nie verstand ein Nachbar den
andern: stets verwunderte sich seine Seele ob des
Nachbarn Wahn und Bosheit." (KSA 4, 74) Was
Nietzsche hier beschreibt, verhandeln wir heute unter
dem Titel „clash of civilizations". Aus Nietzsches Sicht
begünstigte ein solcher Kampf der Kulturen
unterschiedliche Moralkodizes, deren Normen das von der
jeweiligen Gruppe als schätzenswert Angesehene
verzeichneten. Ein eigener Moralkodex oder
Wertekanon war überlebensnotwendig, weil der
Zusammenhalt und die Identität der eigenen Gruppe
nur durch die Einschwörung auf gemeinsame Werte
gewährleistet werden konnte, bei gleichzeitiger
Abwertung und Ausgrenzung derer, die anders
schätzten. Moralkataloge und Rechtskodizes mitsamt
ihren praxisregulierenden Normen sind Teil des kulturellen

Selbstverständnisses einer Interaktionsgemeinschaft.

Als Ensemble von gewachsenen und
tradierten, mit einem Verbindlichkeitsindex versehenen

Handlungsmustern sind sie ebenso vielfältig wie
die Kulturen, die sich unter historischen, wirtschaftlichen,

geographischen und geistig-religiösen
Bedingungen als kollektive Lebensformen herausgebildet
haben. Was Nietzsche zur Genealogie der Pluralität
von Moralen anführt, ist deshalb wichtig, weil dadurch
in Erinnerung gerufen wird, dass das Gruppenethos
ursprünglich der Abwehr fremder Kulturen diente,
deren prägender Kraft ein entschiedenes Anders-
seinwolien entgegengesetzt wurde.

Wert, so eine kurze Zwischenbilanz, Wert hat etwas
nicht an sich, als eine intrinsische Wesensqualität,
sondern es hat Wert für uns, wir sind es, die als



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

12

Schätzende einer Sache Wert zuschreiben, weil wir
sie als für uns wertvoll erachten.

Gold ist zum Beispiel nicht an sich ein wertvolles
Metall, sondern weil wir es als wertvoll einstufen —
als wertvoll für uns. Nun haben nicht alle Werte
dieselbe Ranghöhe. Bei den materiellen Dingen bemisst
sich der Wert oft an der Seltenheit des natürlichen
Vorkommens einer Sache. Knappe Ressourcen
schätzen wir als wertvoller ein. Früher war der Hering
ein Armeleuteessen, heute, nach der Überfischung
der Meere, gilt er als kostbare Delikatesse. Je knapper

das Öl wird, desto wertvoller, sprich teurer wird
es. Der Wert von Konsumgütern bemisst sich somit
nach unserer Hochschätzung. Auch auf dem Kunstmarkt

entscheiden die erzielten Preise über das
Schätzenswerte. Ein Picasso ist nicht an sich mehrere
Millionen Franken wert, doch der Kunstliebhaber ist
bereit, diesen Preis zu zahlen, weil das Gemälde es
ihm wert ist.

Bei den immateriellen Dingen verhält es sich nicht
anders, nur dass ihr Wert nicht als Geldwert
ausgewiesen wird. Moralische Werte beziehen ihren
Wertcharakter vom Grundwert der Menschenwürde, die wir
jedem Individuum schulden. Menschenwürde kann, so
meine Antwort auf die eingangs gestellte Frage, ohne
Bezugnahme auf einen Gott gefordert und legitimiert
werden, weil wir das Sein als Mensch mit dem
höchsten Wert versehen und daraus die so genannten
Menschenrechte ableiten: das Recht, auf menschenwürdige

Weise zu leben — selbstbestimmt und
selbstverantwortlich. Allerdings wird dabei unterstellt,
dass sich der Wert der Menschenwürde über die
Grenzen kultureller Unterschiede und Moralsysteme
hinweg als ein die Menschheit insgesamt
umfassendes Sinnkonzept plausibel machen lässt, also eine
Art Globalisierung der Idee der Menschenwürde, wie
sie Hans Küng etwa mit seinem Projekt Weltethos
verfolgt. Doch während Küng davon ausgeht, dass
sich in allen Hochreligionen ein bereits vorhandenes
gemeinsames Ethos ausfindig machen lässt, auf
welches sich eine Generalisierung der Idee der
Menschenwürde stützen kann, möchte ich die
stärkere These vertreten, dass Menschenwürde sich
selbst dann als ein allgemein verbindlicher Wert
einsichtig machen lässt, wenn es keine empirisch
bereits breit abgestützte Basis dafür in der Vielzahl
regional unterschiedlicher Wertsysteme gibt. Der
Mensch selber ist kraft seiner Intelligenz fähig und
willens, als Garant der Menschlichkeit aufzutreten und
in der Menschenwürde jene Sakrosanktheit des
Lebens festzuschreiben, die das Leben nicht von sich
aus hat, sondern nur aus der humanen Perspektive,
aus der Perspektive wertender Individuen, die ihr
Wertbewusstsein im Grundwert der Menschenwürde
verankern.

Um den Begriff der Menschenwürde zu konturieren,
ist eine Abgrenzung gegen andere Sprachspiele, in
denen das Wort „Würde" verwendet wird, hilfreich.
Würde, immer verstanden als ein Wert, den wir einem
Menschen beimessen, ist nicht schlechthin
unantastbar, sondern kann einer Person zum Beispiel
in Verbindung mit ihrer sozialen Rolle durchaus
abgesprochen werden. Ein Kardinal ist ein Würdenträger
von dem Zeitpunkt an, wo er vom Papst ernannt wird,
bis zu seinem Lebensende. Die Würde, die er vorher
nicht hatte und ihn erst auszeichnete, nachdem sie
ihm ausdrücklich verliehen wurde, resultiert aus der
Wertschätzung, die ihm das Oberhaupt der katholischen

Kirche, verbunden mit bestimmten Privilegien,
entgegenbringt. Die einem solchen Würdenträger
zugesprochene Würde kann ihm jederzeit wieder
aberkannt werden, sollte er sich als seines Amtes
nicht würdig erweisen. Mit seiner Amtsenthebung ist
der Verlust jener Würde verbunden, die er nur kraft
dieses Amtes innehatte. Wie schwer sich die Kirche
jedoch mit Verfehlungen ihrer Würdenträger tut, zeigt
die derzeit geführte Debatte über pädophile Priester.

Auch in der profanen Berufswelt von Politik, Wirtschaft
und Wissenschaft kommt der Würdebegriff vor,
allerdings mit weniger Pathos, wenn etwa jemand als
würdiger Nachfolger für seinen Vorgänger im Amt
bezeichnet wird. Diese Auszeichnung soll die
Ebenbürtigkeit mit einem Stelleninhaber signalisieren, der
sich bereits um die Firma verdient gemacht hat. Mit
der Würde ist es jedoch schnell vorbei, wenn die
Evaluation der Leistungen des Betreffenden negativ
ausfällt oder die Stelle im Zuge von Rationalisie-
rungsmassnahmen wegfällt, er gleichsam als Muster
ohne Wert aussortiert wird. Kopfjäger sind es, head
hunter, die heutzutage den Wert eines Menschen
taxieren, indem sie seinen Preis und damit den Grad
seiner professionellen Würde bestimmen.

Im Unterschied zu einer Würde auf Zeit, die von einer
Wertinstanz verliehen wird, ist mit Menschenwürde
etwas gemeint, das „über allen Preis erhaben" ist
(Kant). Es handelt sich um einen Wert, den wir jedem
Individuum unangesehen seines Geschlechts, seiner
Hautfarbe und seiner sozialen Rolle zugestehen
müssen als eine von seinem Menschsein unabtrennbare

Qualität, die unverlierbar zu seinem Wesen
gehört und nicht durch besondere Fähigkeiten oder
Leistungen erworben ist. Menschenwürde ist unteilbar,

da jeder Mensch diese Qualität ganz besitzt. Sie
ist unveräusserlich, insofern es sich um einen Wert
handelt, der auf nichts und niemand anderen
übertragen werden kann. Er ist schliesslich unableitbar,
denn ein höherrangiger Wert, aus welchem die
Menschenwürde abgeleitet werden könnte, ist nicht
vorstellbar, ausser eben in einer religiösen Beziehung.



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

Menschenwürde als der Wert, auf dem die Menschenrechte

beruhen, ist eine Qualität, die sich festmachen
lässt am Verständnis von Freiheit als Autonomie.
Freiheit als Autonomie ist das Regulativ moralischer,
rechtlicher und politischer Beziehungen. Demokratische

Verhältnisse sind Freiheitsverhältnisse, die es
dem Individuum nicht nur erlauben, sondern auch
zumuten, sich nach seinem eigenen Selbstentwurf zu
verwirklichen, wobei es als Individuum unter anderen
Individuen die von ihm als verbindlich anerkannten
Spielregeln der Freiheit befolgen soll und damit die
Freiheit, die es für sich selbst beansprucht, zugleich
auch allen anderen Individuen zugesteht und damit
kollektive Freiheit ermöglicht. Die Menschenrechte
sind Freiheitsrechte, die mit Kant gesprochen einen
guten Willen voraussetzen. Der gute Wille ist einerseits

— negativ verstanden — daran kenntlich, dass
er sich nicht von aussen, durch Autoritäten, oder von
innen, durch das naturale Wollen, das im Dienst der
Bedürfnisbefriedigung steht, fremd bestimmen lässt.
Andererseits ist der gute Wille — positiv verstanden
— daran kenntlich, dass er sich selbst bestimmt,
indem er sein eigenes Gesetz, das Sittengesetz der
praktischen Vernunft, zum Massstab alles Wollens
erhebt. Der gute Wille ist autonom im wörtlichen Sinn:
Er hält sich an den von ihm selbst verfügten Nomos
als das Grundgesetz vernünftigen Wollens. Damit ist
dieses Gesetz ein Gesetz der Freiheit. Flandle so,
dass du deine Ziele immer und überall aus Freiheit
und um der Freiheit aller willen bestimmst bzw.
verwirklichst.

Freiheit ist ein ethischer Letztbegriff, hinter den man
reflexiv nicht mehr zurückgehen kann, ohne ihn dabei
wieder vorauszusetzen. Freiheit setzt Freiheit voraus,
alles andere wäre Unfreiheit und könnte nicht als
Voraussetzung von Freiheit fungieren. Freiheit ist
demnach ein Apriori, kein theoretisches, Erfahrung
begründendes Apriori, sondern ein ethisch-praktisches

und als solches ein sollenbegründendes
Apriori, das den Willen dazu auffordert, allen Zielsetzungen

sein eigenes Gesetz, das ihn als guten Willen
qualifiziert, das Gesetz der Freiheit nämlich, zugrunde
zu legen.

Menschenwürde ist ein Begriff, der aus der humanistischen

Tradition des Abendlandes stammt. Es ist ein
bestimmtes, normatives Bild vom autonomen
Menschen, das den Trägern von Menschenrechten
zugrunde liegt und diesen einen unbedingten moralischen

Anspruch zuerkennt. Die Frage, die im
Anschluss daran immer wieder gestellt wird, ist die
nach der Reichweite der Verbindlichkeit der
Menschenwürdenorm. Hat sie eine überkulturelle
Gültigkeit, so dass Menschenrechtsverletzungen
weltweit angeklagt werden können, oder ist sie
„eurozentristisch" und daher nicht ohne weiteres auf
aussereuropäische Länder übertragbar? Zu
berücksichtigen ist auch eine Gefahr, nämlich die, dass

13

evaluierende Verallgemeinerungen sehr schnell zu
unzulässigen Verabsolutierungen führen. Die
Verallgemeinerung von Werten ist immer ideologieanfällig,

wenn etwas, das faktisch gilt, doktrinär auf
die gesamte Menschheit ausgedehnt und als für
jedermann verbindlich behauptet wird. Das Resultat
ist ein Fundamentalismus, der sich gegen jegliche
Kritik immunisiert.

Dies erklärt manche der Schwierigkeiten, die heute
eine Verständigung der Menschen über die Grenzen
hinweg behindern oder gar unmöglich machen,
obwohl die Menschheit immer näher zusammenrückt
und in einer Welt, deren Ressourcen immer knapper
werden, auf faire Kooperation angewiesen ist. Wie tief
die Gräben zwischen den westlichen und östlichen
Kontinenten sind, hat die Kontroverse um die
Menschenrechte exemplarisch gezeigt, in welcher die
unterschiedlichen Vorstellungen vom Wert und von
der Würde menschlicher Individuen zum Vorschein
kommen. Daraus darf man jedoch nicht auf die
Untauglichkeit des Menschenwürdebegriffs qua
kulturübergreifendem normativem Konzept schlies-
sen. Vielmehr sind Brutalität und Terror, verstärkt
durch Tribalismus und Fundamentalismus, keine
kulturspezifischen Phänomene, sondern überall in der
Welt Resultat schieren Machtstrebens, das ideologische

Fanatismen schürt aus purer Lust an der
Ausübung von Gewalt und Unterdrückung. Die Berufung

auf die Andersartigkeit und Besonderheit der
eigenen Kultur als Rechtfertigungsgrund von Unrechtregimes

für Gräueltaten aller Art soll nur davon ablenken,

dass die praktizierte Grausamkeit ihren Grund in

einem willkürlichen politischen Missbrauch der Macht
hat.

Um die Gültigkeit von Menschenwürde und der darauf
sich gründenden Menschenrechte zu plausibilisieren,
genügt meiner Ansicht nach die Erfahrung: Wir
reagieren spontan auf Äusserungen von Freude,
Glück, Schmerz, Angst, Trauer und Leid anderer
Menschen. Solche vitalen sinnlichen Äusserungen
werden unmittelbar verstanden und rufen
Anteilnahme, sei es in Form von Mitfreude, sei es in Form
von Mitleid hervor. Dies spricht dafür, dass wir dem
Leben als Mensch immer schon einen Wert zuschreiben.

Wir entdecken uns als Normen und Werte
setzende Instanz, indem wir alles, was das Leben als
Mensch unterstützt, mit einem Sollenskoeffizienten
versehen, und alles, was ein solches Leben behindert,
moralisch verbieten. Auf dieser unmittelbaren, durchaus

reflektierten, aber eben noch nicht durch ideologische

Setzungen verblendeten Ebene sehen wir den
anderen Menschen als Alter-Ego, dem wir alle die
Rechte auf Unverletzlichkeit seiner Person zugestehen,

die wir für uns völlig selbstverständlich
beanspruchen. Menschenwürde ist letztlich nichts anderes
als der Wert, den ich dem anderen Ich unaufgefordert
gebe, weil es ein Mensch ist und als menschliches



VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

14

Individuum existieren soll. Erlittenes Unrecht, ganz
gleich wem es zustösst, ruft unmittelbaren Protest
hervor. Die Empörung über die Verletzung der
physischen, psychischen oder moralischen Integrität eines
Menschen ist wiederum ein Indiz dafür, dass wir dies
als einen Verstoss gegen uns alle als normsetzende
Instanz empfinden.

Erst durch die Brille ideologischer Konstrukte
erscheint mir das andere Ich nicht mehr als Alter-Ego
und entsprechend nicht mehr als gleichwertiger
Mensch. Ich sehe es vielfältig verzerrt als ein Wesen,
dem die menschlichen Züge fehlen und dem ich
deshalb den Wert des Menschlichen meine aberkennen

zu dürfen. Dabei übersehe ich jedoch geflissentlich,

dass dieses zum Feind gemachte Gegenüber
mein Konstrukt ist. Ich habe eine den anderen
entwertende Optik gewählt, und meine Diffamierung
hat keinerlei fundamentum in re: Niemand ist von
Natur aus ein Nigger; niemand hat aufgrund niedriger
Geburt oder seiner Abstammung schlechtes Blut;
niemand ist mit tierischen Trieben oder geistlosen
Instinkten ausgestattet. Das alles sind Unterstellungen,

die aus der individuellen oder kollektiven
abschätzigen Bewertung von Andersheit hervorgegangen

sind. Was wir wahrnehmen, ist eine andere
Hautfarbe als die unsrige, andere Körperformen,
andere Ausdrucksweisen, andere Sitten. Wie wir sie
wahrnehmen, hängt von den Mustern unserer Arroganz

ab, mit welcher wir uns als privilegiert behaupten
und Abweichungen von dieser willkürlich gesetzten
Norm für schlecht erklären.

Ich möchte schliessen mit einer Erinnerung an Albert

Camus, in dessen Werk der Revolte und der Solidarität

als Instrumenten einer menschenwürdigen
Freiheit zentrale Bedeutung zukommt. In einer absurden

Welt, in welcher die Menschenrechte mit Füssen
getreten werden, hat der Mensch nur den
Mitmenschen, um seine Ohnmacht zu überwinden.

„In der Erfahrung des Absurden ist das Leid individuell.

Von der Bewegung der Revolte ausgehend, wird
dem Einzelnen bewusst, dass es kollektiver Natur ist;
es ist das Abenteuer aller. [...] Das Übel, welches ein
Einzelner erlitt, wird zur kollektiven Pest. In unserer
täglichen Erfahrung spielt die Revolte die gleiche
Rolle wie das 'Cogito' auf dem Gebiet des Denkens:
sie ist die erste Evidenz. Aber diese Evidenz entreisst
den Einzelnen seiner Einsamkeit. Sie ist ein Gemeinplatz,

die den ersten Wert auf allen Menschen
gründet. Ich empöre mich, also sind wir." (R 21)

Im Protest gegen die Entwertung der Humanität
verbünden sich die Individuen zu einem Wir und
begründen jene „Komplizenschaft", die Camus als
„Solidarität der Kette" bezeichnet. (R21, 227) Die
menschlichen Glieder dieser Kette bilden nach
aussen ein Bollwerk gegen Nihilismus und Willkür.
Nach innen schaffen sie einen Freiraum, in welchem
sie sich wechselseitig das Recht auf Würde, Freiheit
und Gerechtigkeit bestätigen. Wo der Mensch nur den
Menschen hat, um seiner Existenz einen Wert zu
verleihen, wird Sinnschöpfung zu einem
gemeinschaftlichen, gesamtmenschheitlichen Unternehmen,
dessen Erfolg von der Anzahl derer abhängt, die sich
solidarisch als Glieder in die Kette einbinden lassen.

Zitierte Literatur

Albert Camus: Der Mensch in der Revolte, Reinbek 1969 (Rowohlt)

Friedrich Nietzsche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), 15 Bde., München 1980 (dtv)

1
Annemarie Pieper (geb. 1941) war von 1981-2001 ordentliche Professorin für Philosophie an der Universität Basel.

Seit 2001 ausgedehnte Vortragstätigkeit; Themenschwerpunkte: Bildung, Alter, Politik, Sinn- und Wertfragen. Lehr-
und Forschungsgebiete: Philosophische Ethik, Existenzphilosophie und französischer Existentialismus (Kierkegaard,
Nietzsche, Sartre, Camus, Postmoderne), idealistische Denkansätze (Kant, Fichte, Schelling).


	Menschenwürde und Menschenrechte aus philosophischer Sicht

