
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 33 (2007)

Heft: 3-4

Vorwort: Einleitung zur Thematik

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2007 AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2007

7

Einleitung zur Thematik

In unserer Rechtskultur gelten Menschenwürde und
gleiche Menschenrechten seit der Allgemeinen
Erklärung der Menschenrechte im Jahr 1948 als
unveräusserlich. Der Artikel 1 statuiert: „Alle
Menschen sind frei und gleich an Würde und Rechten
geboren". Diesen Grundsatz können wir auch als
Quintessenz einer Selbstkritik an der Geschichte
der Völker lesen, die durch reale und gar geno-
zidale Gewalt gegen andere Völker, gegen einzelne
Menschengruppen aufgrund ihres Geschlechts
oder ihrer Religion z.B. und gegen einzelne
Menschen geübt wurde. Das Datum der Erklärung ist ja
kein Zufall. Und die Opfer dieser
menschenverachtenden Gewalt sind letztlich unaufzählbar.
Die Präambel verweist denn auch auf die
„Anerkennung der allen Mitgliedern der menschlichen
Familie innewohnenden Würde und ihrer gleichen
und unveräusserlichen Rechte". Doch so verständlich

diese Programmatik auf dem Hintergrund der
barbarischen Geschichte der Verletzungen der
Menschwürde und der Menschenrechte ist, so
deutlich ist auch, dass es einen permanenten
Diskurs darüber gibt, was denn eigentlich Menschenwürde

sei, auf welchen kulturellen Fundamenten
sie zu interpretieren ist und schliesslich wie die die
Menschenwürde schützenden Rechte im Zweifelsfall

zu formulieren und anzuwenden sind. Konsens
ist dabei zwar in vieler Hinsicht hergestellt.
Grundsätzlich unbestritten sind die gleichen Rechte etwa
von Männern und Frauen, die Religionsfreiheit,
aber auch, dass keinem menschlichen Wesen
seine Würde abzusprechen ist. Doch umstritten ist
zumal der Lebens- und Würdeschutz für menschliche

Embryonen und überhaupt die Antwort auf die
Frage, wann menschliches Leben beginnt. Und
umstritten ist auch der Lebens- und Würdeschutz
an der Grenze des Lebens, die Menschenwürde
von unheilbar kranken oder im Sterbeprozess sich
befindenden Menschen. Andere Probleme kommen
hinzu, etwa die Frage der Folter und wie mit
terroristischen Angriffen auf das Leben vieler Menschen
umzugehen ist, wenn dazu unschuldige Geiseln
etwa durch eine Flugzeugentführung genommen
wurden. Bekanntlich hat es in diesem Zusammenhang

nicht nur eine verfassungsrechtliche, sondern

auch eine Debatte darüber gegeben, ob auch die
Garantie der Menschenwürde einer Abwägung
unterliegt (so etwa Matthias Herdegen) oder ob sie
uneinschränkbar positiv-rechtlich allen anderen
Rechten vorgeordnet ist. Ernst Wolfgang Böckenförde,

der letzteres vertritt, stützt sich dabei darauf,
dass der Menschenwürdebegriff „einerseits aus
christlicher Wurzel, dem Gedanken der
Gottebenbildlichkeit des Menschen (Genesis 1,26), anderseits

aus der Tradition des Humanismus und der
Philosophie der Aufklärung, insbesondere Kants",
stammt. In der Tat sind das wohl die Wurzeln der
modernen Diskurse, wobei freilich zugleich auch
die Wurzeln der humanistischen Traditionen in der
Antike, nicht zuletzt in der stoischen Philosophie, zu
bedenken sind. Aber sicher wäre es zu einfach,
wenn man meinte, aus diesen kulturellen und
religiösen Traditionen sei Evidenz und Konsens zu
folgern. Denn gerade der Topos der „Gottebenbildlichkeit"

ist nicht eindeutig. Er unterlag wechselnden
Auslegungen in der Theologie- und Christentumsgeschichte.

Und gleiches gilt für den Begriff der
Menschenwürde. So gesehen haben beide Begriffe
zwar so etwas wie einen nicht positiv umfassend
definierbaren Appellcharakter. Was Menschenwürde

konkret bedeutet, ist darum aber, wenn auch
nicht beliebig, so doch immer wieder auszuhandeln.

Das vorliegende Bulletin der VHS dokumentiert
Vorträge, die an einer Tagung in Basel zum Thema
„Menschenwürde und Menschenrechte" gehalten
wurden. Wir sind uns bewusst, dass wir nur einige
Aspekte beleuchten konnten. Doch glauben wir,
dass alle Referate wichtige Einblicke in
gegenwärtige Diskurse geben. Ferner fügen wir drei
Beiträge zur „Genderfrage an der Universität" an, die
unsere Leserinnen und Leser gleichsam als das
Versprechen verstehen mögen, dass wir dieser
Frage in Zukunft mehr Aufmerksamkeit widmen
werden. Immerhin ist zu erwähnen, dass der leicht
veränderte Name der Vereinigung und die neuen
Statuten nun in einer geschlechtergerechten Sprache

abgefasst wurden.

Ekkehard W. Stegemann, Basel


	Einleitung zur Thematik

