
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 32 (2006)

Heft: 4

Artikel: Gott und die Physik : Gedanken eines Laien

Autor: Wegenast, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 4, November 2006 APU-Bulletin n°4, novembre 2006

6

Gott und die Physik
Gedanken eines "Laien" 1)

Klaus Wegenast

Einleitendes
Die Frage nach Gott ist relativ zu einem bestimmten Ort
und zu einer bestimmten Zeit. Deswegen versteht es
sich, dass heutige Menschen anders nach Gott fragen
als der Mensch etwa des europäischen Mittelalters.
Dieser lebte in einer fest gefügten Welt, die seit der
Schöpfung und bis zum Jüngsten Gericht die gleiche
war und die gleiche blieb. Auf sie war Verlass. Der Glaube,

wie ihn etwa der grosse Thomas beschrieben hat,
enthielt alle Antworten. Vernunft und Glaube bildeten
eine widerspruchslose Einheit. Trotz aller Wirren war
die Welt so die amplissima domus und ais solche
Heimat. Noch war die Erfahrung der Beiläufigkeit, ja
Belanglosigkeit des Menschen, wie sie Blaise Pascal
nach dem Verlust der Mittelpunktstellung von Welt und
Mensch empfand, fern. Die Frage nach Gott ist da
immer schon beantwortet, wenn sich ein Mensch äus-
serlich und innerlich in die gegebenen Ordnungen
einfügte. Fern lag es diesen Menschen, beim Blick an
den Himmel wie Pascal sagen: "Le silence éternel de
ces espaces m'effraie".

Das ist nach den Aufklärungen der beginnenden Neuzeit

durchaus anders. Man hatte angeblich einen
qualitativen Sprung aus der Religion in eine wissenschaftliche

Rationalität getan, einen Sprung aus einer als
obsolet erlebten, durch die Scholastik diskreditierten
religiösen Weltsicht in eine prinzipiell andere Form des
Wissens aus Erfahrung, die sich allerdings noch lange
sehr kleinlaut von der christlichen Theologie absetzte
wie ein Blick in den Leviathan von Hobbes oder in
bibelfeste Argumentationsreihen von Descartes oder in

Versuche Bacons zeigen, der in seinem Prospect zum
Novum Organon traditionelle Versatzstücke der
Naherwartung in Dienst nimmt, wenn er den Wiederzugang
zum Paradies mit Hilfe der Wissenschaft als eine Sache
von wenigen Jahrzehnten darstellt.

Unsere Welt ist aber alles andere als fest gefügt und
eben kein Paradies, trotz Wissenschaft. Wenn
überhaupt noch von so etwas wie einer Ordnung die
Rede sein kann, ist diese die mechanisch-kausale
eines physikalischen Weltgeschehens und darüber
hinaus höchstens die, welche soziologischem Denken
zugänglich scheint. Aber wer ausser dem gelehrten
Physiker weiss auch nur mit einiger Zuverlässigkeit,
was das eigentlich ist, physikalische Gesetzlichkeit,
und wer verantwortet diese? Und was wird aus dem
Menschen in dieser physikalischen Ordnung? Ist für
diesen Menschen, der ja offensichtlich als ein Ganzer
und Anderer dieser Ordnung gegenübersteht,

überhaupt noch Platz, zumal wenn er nach der
Ordnung der Welt als ganzer fragt?
Das ist eine seltsame Frage, wenn wir bedenken, dass
unsere heutige Welt in einem für alle bisherigen Zeiten
unbekannten Masse die Welt des Menschen ist.
Wie ist es da zu verstehen, dass in eben dieser Welt
für den Menschen kein Platz sein soll? Die
Antwort lautet: Wohl ist in dieser Welt Platz für Menschen,
aber im Grunde nur für solche, die zu ihr passen, die
sich nicht nur die Welt zuhanden machen, sondern
sich selbst aus ihrer Gesetzlichkeit und Notwendigkeit
verstehbar und letzten Endes verfügbar als Arbeitskraft,

als Menschenmaterial, als Krankenmaterial etc.
Für den Menschen, den blossen Menschen, ist kein
Platz. Die Frage nach ihm jenseits irgendwelcher
Funktionen hat keinen verstehbaren Sinn. Wird aber doch
einmal aus irgendeinem Grund - viele sind denkbar,
angefangen bei Leid und Tod, Verzweiflung und Schuld,
Glück und Jubel - nach ihm gefragt, dann erregt diese
Frage eine tiefe Verlegenheit. In dieser Frage meldet
sich aber - so meine ich - die Frage nach Gott, nach
dem Geheimnis hinter dem Sicht- und Messbaren. Und
mit der Antwort, die der Mensch auf diese Frage gibt,
mit sich selbst gibt, beantwortet er die Frage nach Gott.
Ist das so, dann verfehlen wir die Frage nach Gott,
wenn wir sie anderswo stellen als unter der Last dieser
Frage nach dem Menschen. Man fragt dann eben
nicht nach Gott, sondern höchstens nach so etwas wie
einem Gott-Ding über den Wolken oder sonst wo, das
man dann zu beschreiben sucht wie eine Sache mit
Eigenschaften und Tätigkeiten und Kompetenzen. Fragen

wir nach Gott nicht bis ins Letzte, erschreckt durch
die fehlende Antwort auf die Frage nach uns selbst,
dann tun wir es immer noch im Bann eines Denkens,
das die Welt auf den sie erforschenden Menschen hin
versteht.

So ist unsere Situation in der Welt tatsächlich die, dass
wir auf der Suche sind, oder doch allen Grund haben
auf der Suche nach dem Menschen zu sein und dass
wir wissen möchten, wo die Frage nach uns selbst zu
vernehmen ist, dass kein Ernsthafter sie zu überhören
vermag und ein fachmännisches Ausweichen vor ihr
als frevelhafte Verantwortungslosigkeit offenbar wird.
Wenn wir aber die Frage nach dem Menschen als ein
Muss verstehen, sollten wir eigentlich sagen, dass
nicht wir die Frage stellen, sondern dass sie uns
gestellt ist, dass sie uns widerfährt und das vor einem
NICHTS. Da gilt es standzuhalten und das nicht mit
irgendwelchen Theorien, sondern mit uns selbst, indem
wir vor diesem Nichts, in dieses Nichts hinein wir selbst
sind, es wagen, Mensch zu sein.

Doch was heisst es konkret, dieses Wagnis? Etwas
vergleichsweise Einfaches, für das es mancherlei Namen
gibt: Glaube, Vertrauen, Liebe, Hoffnung, Vergebung,
Treue.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2006 APU-Bulletin n°4, novembre 2006

7

Für gewöhnlich gebrauchen wir diese "Namen"
allerdings so, dass sie mit dem, was wir als "Wagnis ins
Nichts hinein" bezeichnet haben, nur noch wenig zu
tun haben. Man vertraut z.B. jemandem, weil man
weiss, dass er gewöhnlich zuverlässig ist. Vertrauen ist
da so etwas wie eine Mischform von Vertrauen und
Berechnung. Das ist aber kein Vertrauen der Art, dass in
ihm sich der Vertrauende entschlossen und ohne
Vorbehalt dem aussetzt, wovon er im Voraus nicht wissen
kann, ob da überhaupt etwas ist, worauf er sich verlassen

kann. Solches Vertrauen lässt das Nichts, dem es
sich aussetzt, nicht weniger sein als es etwa einem
Verzweifelnden erscheint, der doch im Grunde noch an
dem fest hält, worauf er sich verlassen hat. Vertrauen
meint aber nicht so etwas wie mit Gründen hoffen,
sondern sich im Entschluss loslassen. Da geschieht das
eigentliche Wunder des Menschseins weg von Sachen
und Dingen. Was so im Vertrauen geschieht, dasselbe
geschieht in der Liebe und in der Hoffnung und in
allen Handlungen, die in der Welt der Sachen so
zweifelhaft erscheinen und so naiv, weil sie nicht mit Hilfe
von Dingen zu erreichen sind, sondern nur mit sich
selbst.

Wir stehen am Ende unseres ersten Gedankengangs,
in dem der Mensch der Neuzeit, der die Welt auf sich,
den sie erforschenden und über sie verfügenden hin
denkt, und das mit Hilfe der in diesem Denken gedachten

wissenschaftlich-technischen Ordnung. Wenn sich
hier die Frage nach Gott meldet, etwa im Gegenüber
zum Geschick, zum Tod, zur Sinnfrage heisst das,
dass der Mensch vor einer letzten Entscheidung steht,
vor der nämlich, ob er an Gott glaubt oder nicht. Aber
was heisst da Gott? Auf jeden Fall ein Unerforschli-
ches, eine Majestät, ein Fernes und zugleich ein
Nahes. Die Sprache nennt dann das Wort Gott als
einen Namen, den keiner im Ernst nennen kann, ohne
sich als einen zu bekennen, der auf diesen angewiesen

ist im Bezug auf sein innerstes Sein, dass er
Mensch sein kann.

Ein Kapitel Fichte oder "Der Atheismusstreit"
Johann Gottlieb Fichte wurde in den Jahren 1798/99
in eine Auseinandersetzung, die unter dem Namen
"Atheismusstreit" bekannt ist, hinein gezogen, der ihm
seinen Lehrstuhl in Jena kostete. Dieser Streit ist für
unser Problem "Gott und Mensch" von grosser Bedeutung.

In seinen ersten Schriften zum Problem schwankte
Fichte zwischen einer Philosophie, die Gott als den
"Urbedingenden und Alldenkenden" aller menschlichen

Freiheit definiert, und einer Philosophie der
praktisch-tätigen Vernunft, welche den Willen Gottes als ein
Postulat des autonomen Handelns begreift.

Beides, Mensch und Welt, heteronom aus Gott zu
begreifen, und zugleich des Menschen autonome Freiheit

zu wahren, miteinander zu vereinen, ist das
Problem Fichtes, das er 1798 mit einem Beitrag unter dem
Titel "Über den Grund unseres Glaubens an eine
göttliche Weltregierung" anzugehen versucht.
Er fragt: Wie kommt der Mensch zu jenem Glauben,
dass "eine göttliche Weltregierung" all sein Tun
bestimmt und regiert? Was nötigt ihn überhaupt, an ein
Handeln Gottes zu glauben?
Und er antwortet: Nichts, gar nichts - wenn wir immerfort

versuchen, aus der vorfindlichen, säkularen
"Sinnenwelt" auf eine höchste "Intelligenz" zurückzusch-
liessen, auf einen Schöpfer und ersten Beweger der
Welt etwa. Das hiesse ja, diese ganze "Sinnenwelt aus
dem Standpunkte des gemeinen Bewusstseins" ansehen,

"den man auch den der Naturwissenschaften
nennen kann." Es hiesse, von der Wirkung auf die
Ursache zurückzuschliessen, so wie alle empirischen
Wissenschaft es tut. Zu ihrer Erklärung bedarf es aber
keines Gottes. "Das Sein der Welt selbst kann da
deswegen als ein Absolutes angenommen werden Die
Welt wird ein sich selbst begründendes, in sich selbst
vollendetes, und darum ein organisiertes und
organisierende Ganzes, das den Grund aller in ihm
vorkommenden Phänomene in sich selbst und in s einen
immanenten Gesetzen enthält."

Aber eben, diese selbe Welt ist nun zugleich auch des
Menschen Material seiner tätigen Freiheit. Da erblickt
der Mensch, wie Fichte fortfährt, "die Sinnenwelt von
einem transzendentalen Gesichtspunkte aus." Die
Kategorie des Transzendentalen, von Kant geprägt,
meint dabei eine Weise des Denkens, die von vornherein

absieht von jenem Schema einer Folge von empirischen

Ursachen und Wirkungen. Sie reflektiert auf die
vor- und ausserempirischen Bedingungen unserer
Umwelterfahrung: "In allem, was wir erblicken, erblicken
wir bloss den Widerschein unserer eigenen inneren
Tätigkeit." Das hatte schon der Königsberger gesagt,
uns aber darüber im Unklaren gelassen, was denn
dann die "Dinge an sich" eigentlich sind. Fichte wird da
deutlicher, wenn er zwar - wie Kant - sagt, dass die
Dinge lediglich als ein Widerschein unserer "inneren
Tätigkeit" verstehbar sind, darüber hinaus aber betont,
dass wir eben diese Dinge nur in ihrem "Für uns"
wahrzunehmen vermögen und sie deshalb wirklich nur
sind, insofern sie durch das reflektierende und tätige
Subjekt gesetzt sind: Ein Nicht-Ich gegenüber dem
Ich.

Woher aber und wozu ist nun dieses rätselhafte Ich-
Selbst, das spontan-tätige Selbstbewusstsein,
überhaupt gesetzt? In eben dieser Frage steckt für Fichte
das ganze Gottesproblem.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2006 APU-Bulletin n°4, novembre 2006

8

Nicht nach den Ursachen "draussen" darf der Mensch
fragen - die sind völlig "atheistisch", sondern nach dem
Woher und Wozu des "Drinnen"; denn dieses
Ich-Selbst reflektiert und handelt völlig unbedingt.

Zitat: "Ich finde mich frei von allem Einfluss der
Sinnenwelt, absolut tätig in mir selbst, sonach als eine
über alles Sinnliche erhabene Macht. Diese Freiheit
aber ist nicht unbestimmt; sie hat ihren Zweck: nur
erhält sie denselben nicht von aussen her, sondern sie
setzt sich ihn durch sich selbst. Ich selbst und mein
notweniger Zweck sind das Übersinnliche. " Dass ich
selbst dieser meiner Autonomie wirklich gewiss sein
kann, nennt Fichte "Glauben an Gott als Glauben an
meine moralische Bestimmung" - "ich kann, denn ich
soll." Welt ist mir als "ein Material der Pflicht" aufgegeben.

Und sie wird für mich wahr und wirklich erst, indem
ich meine moralische Bestimmung annehme und Welt
zu ihrem Vernunftzweck hin verändere: indem ich sie
als die "versinnlichte Ansicht unseres eigenen inneren
Handelns erfahre."

Dieser "Vernunftzweck" ist natürlich in der uns
umgebenden Wirklichkeit niemals erreicht; die moralische
Bestimmung bleibt der moralischen Wirklichkeit stets
voraus. So muss man schlicht daran glauben, dass ein
subjektiver Einsatz für objektive moralische Zwecke für
die künftige höhere Veredlung aufbewahre.

Dies also ist dann "Gott": ein letztgültiger Halt des Be-
wusstseins, eine Hoffnung darauf, dass wir als
Handelnde und immer wieder Enttäuschte für jene "künftige

Veredelung" aufbewahrt bleiben, dass des
Menschen Moralität Zukunft hat. Und was offenbart dieser
Gott? Nichts als die nicht weiter ableitbare Unbedingt-
heit menschlicher Pflicht und die Möglichkeit, ihr
nachzueifern. "Ich kann, denn ich soll!" So, wie Jesus das
den Seinen vorgelebt hat. Dieses in der subjektiven
Pflichtanforderung wahrgenommene Gegenüber Gottes

- dieses Unendliche in der Endlichkeit der Sinnenwelt

- ist dann die Alternative zu Atheismus und Theismus,

also zu allen Erörterungen darüber, ob es einen
Gott gibt oder nicht. Sie ist mit-gesetzt mit des
Menschen Freiheit. "Dies ist das einzige Glaubensbekenntnis,

fröhlich und unbefangen vollbringen, was jedes
Mal die Pflicht (nicht ein bestimmtes Gesetz) gebeut,
ohne Zweifeln und Klügeln über die Folgen. Dadurch
wird dieses Göttliche uns lebendig und wirklich. "Dass
es solch eine moralische Ordnung gibt, das ist selbst
Gott. Wir bedürfen keines anderen Gottes und wir
können keinen anderen fassen. In Gott etwas anderes

zu sehen, etwa eine überweltliche Persönlichkeit,
würde Gott zu einem Abbild des endlichen Menschen
degradieren. Gottes Unendlichkeit und Majestät kann
nur darin bestehen, dass dem Menschen jene unendliche,

zweckfreie moralische Ordnung ebenso gewiss
wie unverfügbar ist. "

Für die Theologie seiner Zeit ist das Atheismus.

Es ist hier nicht der Ort für eine kritische Würdigung,
aber ein Zweifaches sollten wir festhalten:

a) Wer oder was Gott ist, das kann nicht gedacht werden

analog zu dem, wer oder was der Mensch ist. Das
geht schon daraus hervor, dass Israel ein Bilderverbot
besass. Nur hintennach konnte Mose erkennen, dass
Gott ihm begegnet war. Und im Neuen Testament
verkörpert ein Mensch, Jesus, was der ewige Gott ist.
Wenn auch noch anthropomorphe Aussagen von Gott
begegnen, wird deutlich, dass im Grunde etwas
Unsagbares zur Aussage gebracht wird: Gott, der jenseitig

im Diesseits da ist. Diese diesseitige Jenseitigkeit
Gottes lässt sich aber immer schwerer anthropomorph
erfassen, seitdem einmal - wie in der Aufklärung -

begriffen worden ist, dass der Mensch selbständig sein
Geschick meistern kann und muss - nicht mehr beheimatet

in einer von Gott gelenkten Weltregierung. Da ist
Gott nicht mehr vorhanden in der Weise, wie die Welt
und die Menschen. Dietrich Bonhoeffer hat diesen
Tatbestand mit den Worten beschrieben: "Einen Gott,
den es gibt, gibt es nicht. "

Seitdem können anthropomorphe Aussagen der Bibel
nur mehr symbolisch verstanden werden. Das weiss
die Theologie schon lange. Deswegen steht sie auf
der Seite der "Atheisten" und damit neben dem frommen

Fichte. Lesen Sie Gerhard Ebeling oder Paul
Tillich, um das verstehen zu können, oder auch Mt 25,
..."was Ihr einem von diesen, meinen geringsten
Brüdern getan habt, das habt Ihr mir getan." Und dann

b): Der einzige Ort der Erfahrung und Reflexion Gottes
ist für Fichte das, was er das "Gewissen" nennt, m.a.W.
die Fraglichkeit der subjektiven Identität menschlichen
Daseins, das je neu in der Situation gewagt werden
muss. Die transzendentale Dimension, das Übersinnliche,

besteht dabei darin, dass der Mensch seine Welt
als den Widerschein seines inneren Handelns begreift
und dabei Gottes als des absoluten Grundes dieser
Innerlichkeit gewiss wird.

Die subjektive Identität - dieses "wer bin ich denn, der
ich so bin und Welt zu verantworten habe?" - steht auf
dem Spiel, wo Gott in Frage steht. Fichte war subjektiv
ein frommer Mann, insofern er seine Welt als Material
der "Pflicht zum freudigen Rechttun" begriff.
Jetzt wäre die Zeit gekommen, theologisch zu werden
und Fichte weiterzudenken. Ich unterlasse das und
komme zu einem dritten Gedankengang.

3. Gott und die "Naturwissenschaft"
Im ersten Kapitel unserer Erwägungen zur Gottesproblematik

ist uns deutlich geworden, dass die sog. exakten

Wissenschaften in der Neuzeit ein hohes Ansehen
gewonnen haben.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2006 APU-Bulletin n°4, novembre 2006

9

Der Mensch erfährt durch sie das Vermögen eigener
Macht, wird zum bewussten Subjekt von Herrschaft;
jetzt nicht mehr als Gottes Gabe, die sich verantworten
muss, sondern in unbeschränkter Autonomie. Wir
machten es uns auch bewusst, dass jede Generation
an jedem Ort und in einer bestimmten Zeit neu nach
sich selbst, nach Gott un Welt fragen muss.

Ich exemplifiziere diesen Tatbestand zuerst am Alten
Israel:

Zur Zeit der "ersten" Schöpfungsgeschichte (1 Mose,
1-2, 4a) befanden sich vor allem die Oberschicht und
die Handwerkerschicht im Exil, d.h. in einer Diasporasituation

im Rahmen des babylonischen Grossreichs. Es
ist das 5. vorchristliche Jahrhundert. Die Reichsreligion
Babylons versteht den Grosskönig als Repräsentation
des Stadtgottes Marduk, der Himmel und Erde
gemacht hat, dem diese Welt gehört und dem jeder und
jede als Besitz zur Verfügung steht. Eigenwert hat
keiner. Sinn seines Daseins ist der Kult und das Opfer für
die Götter und dann der Dienst für den König.

Hier einige Verse aus dem sog. Enuma Bisch dem
Schöpfungsmythos Babylons, den die aus Israel
Deportierten in Babylon nicht nur zur Kenntnis nehmen
mussten, sondern der ihr bisheriges Selbst- und
Gottesverständnis zu erschüttern drohte. Viele der Deportierten

sind durch die Niederlage ihres Volkes gegen
die Heere Babylons in ihrem angestammten Selbst-,
Gottes- und Weltverständnis aufs Äusserste verunsichert

und drohen selbst, gehorsame Untertanen der
Religion der Sieger zu werden; kein Wunder bei der
überlegenen Kultur und Zivilisation der Babylonier und
der eigenen Schmach.

Im Mythos geht es nicht nur um einen Urkampf
zwischen der Göttermutter Tiamat und Marduk, sondern
um ein für Israel neues Verständnis von Welt als Kreatur

des Stadtgottes Babylons.

Den im Folgenden wiedergegebenen Text des Enuma
Elisch entnehme ich dem Buch von Franzis Jordan "In
den Tagen des Tammuz", München 1950, S. 114 ff.

Es prallten zusammen Tiamat und Marduk.
Das Netz der Winde tat Marduk auf,
Er fing sie darinnen," ließ Böswind dann los.

Als sie auftat den Mund, ihren Feind zu verschlingen,
Fuhr Böswind hinein - bis tief in den Schlund.

Mit wütenden Winden füllt' Marduk den Leib ihr,
Bis Tiamat die Besinnung verlor.
Schlaff klaffte ihr offener Mund,
Da schlug Marduk gewaltig los.

Er erschlug ihren Leib, zerfetzte ihr Innres,
Das Herz riß er aus und riß es in Stücke.
Er hatt' sie gebändigt, - er endet' ihr Leben,
Warf hin ihren Leichnam und trat ihn mit Füßen. ;

Tiamat, die Königin, war nun geschlagen.

Da zerbrach ihre Streitmacht, es löst' sich der Häuf:
Die ihr halfen, die unteren Götter,
Sie wichen zurück mit Zittern und Wenden.

Sie wollten fliehn, ihr Leben zu retten.
Sie waren umstellt und Flucht war unmöglich.
Sie wurden gebunden, ihre Waffen zerbrochen,
Auch sie war'iï im Netz, in der Schlinge gefangen.

Die Luft erdröhnte, von Klagen erfüllt.
Es schrien und tobten die zwangvoll Gefangenen.
Die elf Brüten warf Marduk in Fesseln,

Sie wehrten sich lange, doch er trat sie nieder.

Auch Kingu, der sich so machtvoll erhoben,

Ward erschlagen dem Todesgott preisgegeben.

Ihm nahm Marduk die Schicksalstafeln,

Versiegelt legt' er sie selbst an die Brust sich.

Als alle die Gegner gebeugt und zerschlagen,
Die grausigen Feinde vollkommen gebändigt,
Als Anschar, der Vater, allein wieder thronte,
Und Marduk, des Helden, Versprechen erfüllt war,
Da wandt' er sich Tiamats Leichnam zu.

Da trat er voll Wut ihr totes Gebein.

Er spaltet' den Schädel mit furchtbarer Kraft.
Er schnitt ihr Fleisch und die Adern in Stücke.

Es trug der Nordwind ihr Blut ins Verborgne.

Zusahen die Väter und waren voll Freude:
An Marduk sandten sie reiche Gaben.
Und Marduk ruhte - den Leichnam betrachtend:

Den Klumpen des Rumpfes betrachtet' er lange,

Erwog, wie er weise ihn teilen könnte.
In zwei gleiche Hälften teilte er ihn:
Zum Himmelsdach macht' er die eine Hälfte,
Zur Erde macht' er die andre.

Von Sternen zog er die weite Schranke,
Vor Ungemach die Erde zu hüten.
Er schritt über den Himmel und sah seine Werke.
Er trat vor das Meer hin, das Ea bewohnt.

Marduk maß ab des Ozeans Grenzen,
Er maß Escharra, das feste Land.
Da er herrlich und breit seinen Himmel gebauet,
Schuf er dort Stätten für Enlil, Ea und Anu.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2006 APU-Bulletin n°4, novembre 2006

1 0

Fünfte Tafel

Er bestimmte weise der Sterne Wandel:
Der Götter Abbild sah er in ihnen.
Er bestimmte den Jahrlauf in weiser Fügung.
Drei Sterne wählt' er für alle zwölf Monde. -
Nach der Jahreszeit schuf er die Himmelsbilder,
Schuf die Sonne, der Sterne Führer.
Des Himmels Norden gab er an Enlil,
Den Süden an Ea, daß niemand sich irre.

Er öffnete weit des Himmels Schranken

Und versah die Pforten mit Schlössern.

Den Mond ließ er glänzen und gab ihm die Nacht,
Und monatlich krönt' er sein lichtes Kommen.

Zum Monde sprach Marduk: »Geh über die Lande!
Sechs Tage bestimme und leuchte mit Hörnern!
Am siebten nimm ab Deine Krone!
In der Monatsmitte sei voll Deine Hälfte.

Doch, wenn der Sonne Bahn Dich erreichet,
Dann weich' Du zurück, laß schwinden Dein Rund,
Bis nicht mehr Du bist, - dann schau aus nach dem

Wege!
Such' erneut die Sonne, bis ihr beide verschwindet.«

So weise wurde geordnet der Bau von Himmel und
Doch die Götter, die alten, sie murrten: jErde.
Zu wenig ward ihrer geachtet, sie mußten darben.

Wer kümmert' sich ihrer? Wer sorgte für sie?

Vor Marduk traten sie hin mit der Klage,
Ob Rat er ihnen und Hilfe wüßte.

Sechste Tafel

Die Klage der Götter erhörte Marduk.
Und Kluges ersann er zu ihrer Hilfe:
An Ea wandt' er sich hin mit der Rede

Und kündete, was er sich ausgedacht:

»Blut ließ ich sammeln und weißes Gebein.
Davon will ich bilden den Menschen, - ihn selbst:

Ja, ,Mensch' sei sein Name. Ihn will ich erschaffen.
Die Pflege der Götter sei ihm zur Pflicht.
Für immer soll er mit Opfern sie ehren.

Doch der Götter Wege, ich muß sie scheiden,
Muß neu sie teilen: in zwei gleiche Hälften,
Und beiden sei Ehre und beiden sei Opfer.«
Da erhob sich Ea und sprach die Worte:

»Wenn Du teilest, oh Marduk, wähl' einen zuvor!
Ein Bruder der Götter sei Opfer:
Ihn treffe Vernichtung, daß Neues erstehe.

Er geb' seinen Leib zur Erschaffung des Menschen.

Er soll von hinnen und wir werden bleiben.«

Die Quintessenz: Marduk, repräsentiert im König von
Babylon, ist der Schöpfer, dem Opfer und Gehorsam
gebühren. Der Sinn menschlichen Daseins ist klar:
Opfer für die Götter und Hingabe an Babylons Macht,
Mensch-Sein ist heteronomes Knecht-Sein.

Eine Gruppe von Priestern Israels, die keine Stätte des
Kultes mehr besassen, erinnerte sich in der Gefahr, die
Identität als Volk Jahwes zu verlieren, der Tradition Israels

von der Schöpfung des Menschen. Diese Tradition
Israels aktualisiert sie, indem sie die Bilderwelt Babylons

in Dienst nimmt, aber ihrem Glauben dienstbar
macht.

Jahwe, der Gott des besiegten Volkes, ist der Schöpfer.

Er schafft Himmel und Erde durch sein Wort. Der
Mensch ist nicht Gottes und der Welt, der Sonne und
des Mondes Knecht, sondern im Auftrag Gottes, dem
er sich verdankt, Herr der Welt, die er sich "Untertan"
machen soll, d.h. die er benützen darf und kann. Das
ist das Kulturprogramm Europas!

Autonomie in Verantwortung heisst die Devise.

Die christliche Gemeinde hat dieses Denken übernommen

von Israel und hat es ergänzt durch ein Verständnis

des Menschen und Gottes, das nicht mehr
ethnisch bestimmt erscheint. Alle sind Herren, die
Verantwortung tragen und alle sind Sünder.

Wie immer, das christliche Abendland hat das
Kulturprogramm des Juden- und Christentums gelernt und
dabei entdeckt, dass es Macht auch ohne Verantwortung

vor einer Transzendenz gibt.

Wir sprechen in diesem Zusammenhang von
Aufklärung, die weit ins späte Mittelalter hineinreicht. Glaube

und Wissenschaft treten auseinander und werden
zu Gegnern.
Unter dem Eindruck dieser Gegnerschaft lässt sich die
Christenheit dazu verführen, die Schöpfungsgeschichte

nicht mehr als Sprache des Glaubens, welche
die Welt, Mensch und Gott deuten, zu lesen, sondern
als Theorie der Weltentstehung. Die Naturwissenschaften

sahen sich hier dazu genötigt, ihre "Wahrheit"
dagegen zu halten. Eine besondere Spitze bekam die
Auseinandersetzung dann im Streit um die Herkunft
des Menschen, als ob es eine Evolutionslehre schaffen

könnte, den Menschen zu "verstehen".
Naturwissenschaft und christlicher Glaube schienen sich
gegenseitig auszuschliessen.

Hier hat sich nun bereits gegen Ende des 19. Jahrhunderts

Neues zu Wort gemeldet. Theologen und
Naturwissenschaften entdeckten zunehmend, dass sie
durch sehr verschiedene Sprachspiele geprägt sind,
die verschiedene "Welten" bedachten. Bald wurde
auch entdeckt, dass Sinnfragen und Weltdeutungen,
die Beziehung zur Transzendenz etc. naturwissenschaftlich

nicht in den Blick genommen werden können.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2006 APU-Bulletin n°4, novembre 2006

11

Die Differenz zwischen Naturwissenschaft und Glauben

ist jetzt nicht mehr notwendig ein Gegeneinander,
sondern kann zu einem Miteinander werden. Ein
Miteinander des Glaubens, der, betroffen durch die eigene

Endlichkeit, durch das Hineingehalten-Sein in das
Nichts, durch geschenkte Hoffnung und Erfahrung
neuer Zukunft Antworten sucht auf die Frage nach
dem Menschen und darin nach Gott als dem Grund des
Seins, und der disziplinierten Empirie, die sich um
empirische, mathematische und logische Nachprüfbarkeit
von Erkenntnis müht, aber eine Antwort auf die Frage
nach uns selbst kaum zu beantworten vermag.

Jedem mag deutlich geworden sein, dass wir beim
Nachdenken über Gott und die Physik nicht über den
Streit zwischen Naturwissenschaft und Schöpfungsglaube

zu handeln haben, der bis in unsere Zeit hinein
Bibliotheken füllt.

Was soll auch ein Streit zwischen einem Bekenntnis
des Volkes Israel, das sich im Überlebenskampf gegen
Natur und feindliche Völkerwelt und mitten im Meer der
Vergänglichkeit und des Todes als Volk Gottes, und

jeder Einzelne als Sein Geschöpf glaubt, und diesem
Glauben mit den Sprachmitteln des altorientalischen
Mythos in Sprache bringt auf der einen Seite, und
einer wissenschaftlichen Erforschung des Werdens
und Gewordenseins der Natur auf der anderen? Oder
zwischen dem Glauben an die in Jesus Christus offenbarte

Liebe, von der auch der Tod nicht trennen kann,
und einer Behauptung der Unbeweisbarkeit Gottes?

Anmerkung

1) Diese Gedanken verdanken sich vielen Autoren aus
verschiedenen Disziplinen und verstehen sich als Denkan-
stoss für ein eigenes Nach-Denken über sich selbst und
"unsere" Welt, die wir forschend und nach-denkend zu
verstehen trachten und über deren Grund und Ziel wir
immer wieder neu Klarheit suchen.

Anstoss für den Aufsatz war für mich ein Blick an den
Sternenhimmel über mir und ein Nach-Denken über
Menschen neben mir, welche diese Welt erforschen und nach
ihrem Sinn und Grund fragen.

Vom Kleinsten und Grössten

Norbert Straumann

Astro-Teilchen physik
In den letzten Jahrzehnten hat eine zunehmend
intensivere Durchdringung von Elementarteilchenphysik
und Astrophysik - zweier traditionell recht verschiedener

Disziplinen der Physik - stattgefunden. Äusserlich
zeigte sich dies schon früh in gemeinsamen Konferenzen

von Hochenergiephysikern, Astrophysikern und
Kosmologen. So fand bereits im Herbst 1983 am
CERN in Genf das erste ESO-CERN Symposium statt,
das dem Thema "Large-Scale Structure of the Universe,

Cosmology and Fundamental Physics" gewidmet
war. Heute ist die Astro-Teilchen Physik ein gängiger
Begriff, es gibt darauf spezialisierte Journale, und manche

Universitäten suchen in Ihren Ausschreibungen
Astro-Teilchen Physiker. In dieser Gemeinschaft findet
man zu ähnlichen Teilen Fachleute, die entweder von
der Elementarteilchenphysik kommen oder ihre
Grundausbildung in Astrophysik und Kosmologie erhielten.
Arbeitsgruppen, besonders auf dem experimentellen
Sektor, sind in der Regel sehr durchmischt, da die
unterschiedlichsten Kenntnisse gefragt sind. Natürlich ist

diese gegenseitige Befruchtung durch gemeinsame
Inhalte angestossen worden. Das frühe Universum war
ein Ort von Hoch- und Höchstenergieprozessen, die
im Laboratorium nur an den leistungsfähigsten
Beschleunigern studiert werden können. Von den frühen
Phasen der kosmischen Evolution erwarten wir heute
beobachtbare Relikte, die sowohl für die Grundlagenphysik

als auch für ein Verständnis des Kosmos von
grösstem Interesse sind. Wichtige Beispiele werde ich

später kurz diskutieren.

Natürlich ist diese interessante und erfreuliche
Entwicklung nicht ganz neu. Newtons universelle
Gravitationstheorie ist ohne die vorausgegangenen Beobachtungen

durch Astronomen wie Tycho Brahe undenkbar.

Im 19. Jahrhundert eröffnete die Entwicklung der
Spektroskopie erstmals die Möglichkeit, die Physik der
Sterne zu ergründen. Damit hatte kaum jemand
gerechnet. Der Philosoph Auguste Comte verkündete in

den 1830er Jahren, nicht Erforschbares sei es nicht
wert, erforscht zu werden, und führte als Beispiel dafür
die Zusammensetzung der Himmelskörper an. Er
schrieb: "Wir können uns nun vorstellen, dass wir
irgendwann die Formen, Entfernungen und die
Bewegungen [der Sterne] bestimmen können, doch wir
werden niemals und mit keinen Mitteln ihre chemische
Zusammensetzung oder ihre mineralogische Struktur
aufklären können." Später hat er ähnliche Aussagen
mit noch grösserem Nachdruck wiederholt.


	Gott und die Physik : Gedanken eines Laien

