Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d'Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 32 (2006)

Heft: 4

Artikel: Gott und die Physik : Gedanken eines Laien
Autor: Wegenast, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-894069

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-894069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 4, November 2006

APU-Bulletin n® 4, novembre 2006

Gott und die Physik
Gedanken eines "Laien" 1)

Klaus Wegenast

Einleitendes

Die Frage nach Gott ist relativ zu einem bestimmten Ort
und zu einer bestimmten Zeit. Deswegen versteht es
sich, dass heutige Menschen anders nach Gott fragen
als der Mensch etwa des europaischen Mittelalters.
Dieser lebte in einer fest gefigten Welt, die seit der
Schépfung und bis zum Jangsten Gericht die gleiche
war und die gleiche blieb. Auf sie war Verlass. Der Glau-
be, wie ihn etwa der grosse Thomas beschrieben hat,
enthielt alle Antworten. Vernunft und Glaube bildeten
eine widerspruchslose Einheit. Trotz aller Wirren war
die Welt so die amplissima domus und ais solche
Heimat. Noch war die Erfahrung der Beilaufigkeit, ja
Belanglosigkeit des Menschen, wie sie Blaise Pascal
nach dem Verlust der Mittelpunktstellung von Welt und
Mensch empfand, fern. Die Frage nach Gott ist da
immer schon beantwortet, wenn sich ein Mensch &us-
serlich und innerlich in die gegebenen Ordnungen
einfugte. Fern lag es diesen Menschen, beim Blick an
den Himmel wie Pascal sagen: "Le silence éternel de
ces espaces m'effraie”.

Das ist nach den Aufklarungen der beginnenden Neu-
zeit durchaus anders. Man hatte angeblich einen quali-
tativen Sprung aus der Religion in eine wissenschaftli-
che Rationalitat getan, einen Sprung aus einer als ob-
solet erlebten, durch die Scholastik diskreditierten reli-
gidésen Weltsicht in eine prinzipiell andere Form des
Wissens aus Erfahrung, die sich allerdings noch lange
sehr kleinlaut von der christlichen Theologie absetzte
wie ein Blick in den Leviathan von Hobbes oder in bi-
belfeste Argumentationsreihen von Descartes oder in
Versuche Bacons zeigen, der in seinem Prospect zum
Novum Organon traditionelle Versatzstiicke der Naher-
wartung in Dienst nimmt, wenn er den Wiederzugang
zum Paradies mit Hilfe der Wissenschaft als eine Sache
von wenigen Jahrzehnten darstellt.

Unsere Welt ist aber alles andere als fest gefligt und
eben kein Paradies, trotz Wissenschaft. Wenn
Uberhaupt noch von so etwas wie einer Ordnung die
Rede sein kann, ist diese die mechanisch-kausale
eines physikalischen Weltgeschehens und dariber
hinaus hdchstens die, welche soziologischem Denken
zugénglich scheint. Aber wer ausser dem gelehrten
Physiker weiss auch nur mit einiger Zuverlassigkeit,
was das eigentlich ist, physikalische Gesetzlichkeit,
und wer verantwortet diese? Und was wird aus dem
Menschen in dieser physikalischen Ordnung? Ist fir
diesen Menschen, der ja offensichtlich als ein Ganzer
und Anderer dieser Ordnung gegentbersteht,

Uberhaupt noch Platz, zumal wenn er nach der Ord-
nung der Welt als ganzer fragt?

Das ist eine seltsame Frage, wenn wir bedenken, dass
unsere heutige Welt in einem fir alle bisherigen Zeiten
unbekannten Masse die Welt des Menschen ist.
Wie ist es da zu verstehen, dass in eben dieser Welt
fir den Menschen kein Platz sein soll? Die Ant-
wort lautet: Wohl ist in dieser Welt Platz fur Menschen,
aber im Grunde nur fur solche, die zu ihr passen, die
sich nicht nur die Welt zuhanden machen, sondern
sich selbst aus ihrer Gesetzlichkeit und Notwendigkeit
verstehbar und letzten Endes verfugbar als Arbeits-
kraft, als Menschenmaterial, als Krankenmaterial etc.
Fur den Menschen, den blossen Menschen, ist kein
Platz. Die Frage nach ihm jenseits irgendwelcher Funk-
tionen hat keinen verstehbaren Sinn. Wird aber doch
einmal aus irgendeinem Grund - viele sind denkbar, an-
gefangen bei Leid und Tod, Verzweiflung und Schuld,
Gluck und Jubel - nach ihm gefragt, dann erregt diese
Frage eine tiefe Verlegenheit. In dieser Frage meldet
sich aber - so meine ich - die Frage nach Gott, nach
dem Geheimnis hinter dem Sicht- und Messbaren. Und
mit der Antwort, die der Mensch auf diese Frage gibt,
mit sich selbst gibt, beantwortet er die Frage nach Gott.
Ist das so, dann verfehlen wir die Frage nach Gott,
wenn wir sie anderswo stellen als unter der Last dieser
Frage nach dem Menschen. Man fragt dann eben
nicht nach Gott, sondern hochstens nach so etwas wie
einem Gott-Ding Gber den Wolken oder sonst wo, das
man dann zu beschreiben sucht wie eine Sache mit Ei-
genschaften und Tatigkeiten und Kompetenzen. Fra-
gen wir nach Gott nicht bis ins Letzte, erschreckt durch
die fehlende Antwort auf die Frage nach uns selbst,
dann tun wir es immer noch im Bann eines Denkens,
das die Welt auf den sie erforschenden Menschen hin
versteht.

So ist unsere Situation in der Welt tatsachlich die, dass
wir auf der Suche sind, oder doch allen Grund haben
auf der Suche nach dem Menschen zu sein und dass
wir wissen mdchten, wo die Frage nach uns selbst zu
vernehmen ist, dass kein Ernsthafter sie zu Uberhéren
vermag und ein fachmannisches Ausweichen vor ihr
als frevelhafte Verantwortungslosigkeit offenbar wird.
Wenn wir aber die Frage nach dem Menschen als ein
Muss verstehen, sollten wir eigentlich sagen, dass
nicht wir die Frage stellen, sondern dass sie uns ge-
stellt ist, dass sie uns widerfahrt und das vor einem
NICHTS. Da gilt es standzuhalten und das nicht mit ir-
gendwelchen Theorien, sondern mit uns selbst, indem
wir vor diesem Nichts, in dieses Nichts hinein wir selbst
sind, es wagen, Mensch zu sein.

Doch was heisst es konkret, dieses Wagnis? Etwas ver-
gleichsweise Einfaches, fur das es mancherlei Namen
gibt: Glaube, Vertrauen, Liebe, Hoffnung, Vergebung,
Treue.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2006

APU-Bulletin n® 4, novembre 2006

Far gewodhnlich gebrauchen wir diese "Namen" aller-
dings so, dass sie mit dem, was wir als "Wagnis ins
Nichts hinein" bezeichnet haben, nur noch wenig zu
tun haben. Man vertraut z.B. jemandem, weil man
weiss, dass er gewdhnlich zuverlassig ist. Vertrauen ist
da so etwas wie eine Mischform von Vertrauen und Be-
rechnung. Das ist aber kein Vertrauen der Art, dass in
ihm sich der Vertrauende entschlossen und ohne Vor-
behalt dem aussetzt, wovon er im Voraus nicht wissen
kann, ob da tberhaupt etwas ist, worauf er sich verlas-
sen kann. Solches Vertrauen lasst das Nichts, dem es
sich aussetzt, nicht weniger sein als es etwa einem Ver-
zweifelnden erscheint, der doch im Grunde noch an
dem fest halt, worauf er sich verlassen hat. Vertrauen
meint aber nicht so etwas wie mit Griinden hoffen, son-
dern sich im Entschluss loslassen. Da geschieht das ei-
gentliche Wunder des Menschseins weg von Sachen
und Dingen. Was so im Vertrauen geschieht, dasselbe
geschieht in der Liebe und in der Hoffnung und in
allen Handlungen, die in der Welt der Sachen so zwei-
felhaft erscheinen und so naiv, weil sie nicht mit Hilfe
von Dingen zu erreichen sind, sondern nur mit sich
selbst.

Wir stehen am Ende unseres ersten Gedankengangs,
in dem der Mensch der Neuzeit, der die Welt auf sich,
den sie erforschenden und Uber sie verfigenden hin
denkt, und das mit Hilfe der in diesem Denken gedach-
ten wissenschaftlich-technischen Ordnung. Wenn sich
hier die Frage nach Gott meldet, etwa im Gegentber
zum Geschick, zum Tod, zur Sinnfrage ..., heisst das,
dass der Mensch vor einer letzten Entscheidung steht,
vor der namlich, ob er an Gott glaubt oder nicht. Aber
was heisst da Gott? Auf jeden Fall ein Unerforschli-
ches, eine Majestat, ein Fernes und zugleich ein
Nahes. Die Sprache nennt dann das Wort Gott als
einen Namen, den keiner im Ernst nennen kann, ohne
sich als einen zu bekennen, der auf diesen angewie-
sen ist im Bezug auf sein innerstes Sein, dass er
Mensch sein kann.

Ein Kapitel Fichte oder "Der Atheismusstreit"

Johann Gottlieb Fichte wurde in den Jahren 1798/99
in eine Auseinandersetzung, die unter dem Namen
"Atheismusstreit" bekannt ist, hinein gezogen, der ihm
seinen Lehrstuhl in Jena kostete. Dieser Streit ist fur
unser Problem "Gott und Mensch" von grosser Bedeu-
tung.

In seinen ersten Schriften zum Problem schwankte
Fichte zwischen einer Philosophie, die Gott als den
"Urbedingenden und Alldenkenden" aller menschli-
chen Freiheit definiert, und einer Philosophie der prak-
tisch-tatigen Vernunft, welche den Willen Gottes als ein
Postulat des autonomen Handelns begreift.

Beides, Mensch und Welt, heteronom aus Gott zu be-
greifen, und zugleich des Menschen autonome Frei-
heit zu wahren, miteinander zu vereinen, ist das Pro-
blem Fichtes, das er 1798 mit einem Beitrag unter dem
Titel "Uber den Grund unseres Glaubens an eine gétt-
liche Weltregierung" anzugehen versucht.

Er fragt: Wie kommt der Mensch zu jenem Glauben,
dass "eine gottliche Weltregierung" all sein Tun be-
stimmt und regiert? Was nétigt ihn Gberhaupt, an ein
Handeln Gottes zu glauben?

Und er antwortet: Nichts, gar nichts - wenn wir immer-
fort versuchen, aus der vorfindlichen, sakularen "Sin-
nenwelt" auf eine héchste "Intelligenz" zurtckzusch-
liessen, auf einen Schépfer und ersten Beweger der
Welt etwa. Das hiesse ja, diese ganze "Sinnenwelt aus
dem Standpunkte des gemeinen Bewusstseins" anse-
hen, "den man auch den der Naturwissenschaften
nennen kann." Es hiesse, von der Wirkung auf die Ur-
sache zurlckzuschliessen, so wie alle empirischen
Wissenschaft es tut. Zu ihrer Erklarung bedarf es aber
keines Gottes. "Das Sein der Welt selbst kann da des-
wegen als ein Absolutes angenommen werden ... Die
Welt wird ein sich selbst begrindendes, in sich selbst
vollendetes, und darum ein organisiertes und organi-
sierende Ganzes, das den Grund aller in ihm vorkom-
menden Phanomene in sich selbst und in s einen
immanenten Gesetzen enthalt."

Aber eben, diese selbe Welt ist nun zugleich auch des
Menschen Material seiner tatigen Freiheit. Da erblickt
der Mensch, wie Fichte fortfahrt, "die Sinnenwelt von
einem transzendentalen Gesichtspunkte aus." Die Ka-
tegorie des Transzendentalen, von Kant gepragt,
meint dabei eine Weise des Denkens, die von vornher-
ein absieht von jenem Schema einer Folge von empiri-
schen Ursachen und Wirkungen. Sie reflektiert auf die
vor- und ausserempirischen Bedingungen unserer
Umwelterfahrung: "In allem, was wir erblicken, erblicken
wir bloss den Widerschein unserer eigenen inneren
Tatigkeit." Das hatte schon der Kénigsberger gesagt,
uns aber daruber im Unklaren gelassen, was denn
dann die "Dinge an sich" eigentlich sind. Fichte wird da
deutlicher, wenn er zwar - wie Kant - sagt, dass die
Dinge lediglich als ein Widerschein unserer "inneren
Tatigkeit" verstehbar sind, dartiber hinaus aber betont,
dass wir eben diese Dinge nur in ihrem "Fur uns" wahr-
zunehmen vermégen und sie deshalb wirklich nur
sind, insofern sie durch das reflektierende und tatige
Subjekt gesetzt sind: Ein Nicht-Ich gegentber dem
Ich.

Woher aber und wozu ist nun dieses ratselhafte Ich-
Selbst, das spontan-tatige Selbstbewusstsein, Uber-
haupt gesetzt? In eben dieser Frage steckt fur Fichte
das ganze Gottesproblem.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2006

APU-Bulletin n® 4, novembre 2006

Nicht nach den Ursachen "draussen" darf der Mensch
fragen - die sind véllig "atheistisch", sondern nach dem
Woher und Wozu des "Drinnen"; denn dieses
Ich-Selbst reflektiert und handelt véllig unbedingt.

Zitat: "Ich finde mich frei von allem Einfluss der Sin-
nenwelt, absolut tétig in mir selbst, sonach als eine
Uber alles Sinnliche erhabene Macht. Diese Freiheit
aber ist nicht unbestimmt; sie hat ihren Zweck: nur er-
hélt sie denselben nicht von aussen her, sondern sie
setzt sich ihn durch sich selbst. Ich selbst und mein
notweniger Zweck sind das Ubersinnliche.” Dass ich
selbst dieser meiner Autonomie wirklich gewiss sein
kann, nennt Fichte "Glauben an Gott als Glauben an
meine moralische Bestimmung" - "ich kann, denn ich
soll." Welt ist mir als "ein Material der Pflicht" aufgege-
ben. Und sie wird fir mich wahr und wirklich erst, indem
ich meine moralische Bestimmung annehme und Welt
zu ihrem Vernunftzweck hin veréndere: indem ich sie
als die "versinnlichte Ansicht unseres eigenen inneren
Handelns erfahre."

Dieser "Vernunftzweck" ist naturlich in der uns umge-
benden Wirklichkeit niemals erreicht; die moralische
Bestimmung bleibt der moralischen Wirklichkeit stets
voraus. So muss man schlicht daran glauben, dass ein
subjektiver Einsatz fur objektive moralische Zwecke fur
die kunftige héhere Veredlung aufbewahre.

Dies also ist dann "Gott": ein letztgultiger Halt des Be-
wusstseins, eine Hoffnung darauf, dass wir als Han-
delnde und immer wieder Enttauschte fur jene "kunfti-
ge Veredelung" aufbewahrt bleiben, dass des Men-
schen Moralitat Zukunft hat. Und was offenbart dieser
Gott? Nichts als die nicht weiter ableitbare Unbedingt-
heit menschlicher Pflicht und die Méglichkeit, ihr nach-
zueifern. "Ich kann, denn ich soll!" So, wie Jesus das
den Seinen vorgelebt hat. Dieses in der subjektiven
Pflichtanforderung wahrgenommene Gegenlber Gott-
es - dieses Unendliche in der Endlichkeit der Sinnen-
welt - ist dann die Alternative zu Atheismus und Theis-
mus, also zu allen Erérterungen dartiber, ob es einen
Gott gibt oder nicht. Sie ist mit-gesetzt mit des Men-
schen Freiheit. "Dies ist das einzige Glaubensbekennt-
nis, fréhlich und unbefangen vollbringen, was jedes
Mal die Pflicht (nicht ein bestimmtes Gesetz) gebeut,
ohne Zweifeln und Klugeln tber die Folgen. Dadurch
wird dieses Géttliche uns lebendig und wirklich. "Dass
es solch eine moralische Ordnung gibt, das ist selbst
Gott. Wir bedirfen keines anderen Gottes und wir
kénnen keinen anderen fassen. In Gott etwas ande-
res zu sehen, etwa eine Uberweltliche Persénlichkeit,
wirde Gott zu einem Abbild des endlichen Menschen
degradieren. Gottes Unendlichkeit und Majestét kann
nur darin bestehen, dass dem Menschen jene unend-
liche, zweckfreie moralische Ordnung ebenso gewiss
wie unverflgbar ist."

Fur die Theologie seiner Zeit ist das Atheismus.

Es ist hier nicht der Ort fur eine kritische Wardigung,
aber ein Zweifaches sollten wir festhalten:

a) Wer oder was Gott ist, das kann nicht gedacht wer-
den analog zu dem, wer oder was der Mensch ist. Das
geht schon daraus hervor, dass Israel ein Bilderverbot
besass. Nur hintennach konnte Mose erkennen, dass
Gott ihm begegnet war. Und im Neuen Testament ver-
kérpert ein Mensch, Jesus, was der ewige Gott ist.
Wenn auch noch anthropomorphe Aussagen von Gott
begegnen, wird deutlich, dass im Grunde etwas Un-
sagbares zur Aussage gebracht wird: Gott, der jensei-
tig im Diesseits da ist. Diese diesseitige Jenseitigkeit
Gottes lasst sich aber immer schwerer anthropomorph
erfassen, seitdem einmal - wie in der Aufklarung - be-
griffen worden ist, dass der Mensch selbstandig sein
Geschick meistern kann und muss - nicht mehr behei-
matet in einer von Gott gelenkten Weltregierung. Da ist
Gott nicht mehr vorhanden in der Weise, wie die Welt
und die Menschen. Dietrich Bonhoeffer hat diesen Tat-
bestand mit den Worten beschrieben: “Einen Gott,
den es gibt, gibt es nicht."

Seitdem kénnen anthropomorphe Aussagen der Bibel
nur mehr symbolisch verstanden werden. Das weiss
die Theologie schon lange. Deswegen steht sie auf
der Seite der "Atheisten" und damit neben dem from-
men Fichte. Lesen Sie Gerhard Ebeling oder Paul Til-
lich, um das verstehen zu kénnen, oder auch Mt 25,
..."was lhr einem von diesen, meinen geringsten Bri-
dern getan habt, das habt Ihr mir getan." Und dann

b): Der einzige Ort der Erfahrung und Reflexion Gottes
ist fir Fichte das, was er das "Gewissen" nennt, m.a.W.
die Fraglichkeit der subjektiven Identitdt menschlichen
Daseins, das je neu in der Situation gewagt werden
muss. Die transzendentale Dimension, das Ubersinnli-
che, besteht dabei darin, dass der Mensch seine Welt
als den Widerschein seines inneren Handelns begreift
und dabei Gottes als des absoluten Grundes dieser In-
nerlichkeit gewiss wird.

Die subjektive Identitat - dieses "wer bin ich denn, der
ich so bin und Welt zu verantworten habe?" - steht auf
dem Spiel, wo Gott in Frage steht. Fichte war subjektiv
ein frommer Mann, insofern er seine Welt als Material
der "Pflicht zum freudigen Rechttun" begriff.

Jetzt ware die Zeit gekommen, theologisch zu werden
und Fichte weiterzudenken. Ich unterlasse das und
komme zu einem dritten Gedankengang.

3. Gott und die "Naturwissenschaft"

Im ersten Kapitel unserer Erwagungen zur Gottespro-
blematik ist uns deutlich geworden, dass die sog. exak-
ten Wissenschaften in der Neuzeit ein hohes Ansehen
gewonnen haben.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2006

APU-Bulletin n® 4, novembre 2006

Der Mensch erfahrt durch sie das Vermégen eigener
Macht, wird zum bewussten Subjekt von Herrschaft;
jetzt nicht mehr als Gottes Gabe, die sich verantworten
muss, sondern in unbeschrankter Autonomie. Wir
machten es uns auch bewusst, dass jede Generation
an jedem Ort und in einer bestimmten Zeit neu nach
sich selbst, nach Gott un Welt fragen muss.

Ich exemplifiziere diesen Tatbestand zuerst am Alten
Israel:

Zur Zeit der "ersten" Schépfungsgeschichte (1 Mose,
1-2, 4a) befanden sich vor allem die Oberschicht und
die Handwerkerschicht im Exil, d.h. in einer Diasporasi-
tuation im Rahmen des babylonischen Grossreichs. Es
ist das 5. vorchristliche Jahrhundert. Die Reichsreligion
Babylons versteht den Grosskoénig als Reprasentation
des Stadtgottes Marduk, der Himmel und Erde ge-
macht hat, dem diese Welt gehért und dem jeder und
jede als Besitz zur Verfigung steht. Eigenwert hat kei-
ner. Sinn seines Daseins ist der Kult und das Opfer fir
die Gétter und dann der Dienst fur den Konig.

Hier einige Verse aus dem sog. Enuma Elisch , dem
Schopfungsmythos Babylons, den die aus Israel De-
portierten in Babylon nicht nur zur Kenntnis nehmen
mussten, sondern der ihr bisheriges Selbst- und Gott-
esverstandnis zu erschuttern drohte. Viele der Depor-
tierten sind durch die Niederlage ihres Volkes gegen
die Heere Babylons in ihrem angestammten Selbst-,
Gottes- und Weltverstandnis aufs Ausserste verunsi-
chert und drohen selbst, gehorsame Untertanen der
Religion der Sieger zu werden; kein Wunder bei der
Uberlegenen Kultur und Zivilisation der Babylonier und
der eigenen Schmach.

Im Mythos geht es nicht nur um einen Urkampf zwi-
schen der Goéttermutter Tiamat und Marduk, sondern
um ein fur Israel neues Verstandnis von Welt als Krea-
tur des Stadtgottes Babylons.

Den im Folgenden wiedergegebenen Text des Enuma
Elisch entnehme ich dem Buch von Franzis Jordan "In
den Tagen des Tammuz", Minchen 1950, S. 114 ff.

Es prallten zusammen Tiamat und Marduk.

Das Netz der Winde tat Marduk auf,

Er fing sie darinnen, lieff Boswind dann los.

Als sie auftat den Mund, ihren Feind zu verschlingen,
Fuhr Boswind hinein — bis tief in den Schlund.

Mit wiitenden Winden fiillt’ Marduk den Leib ihr,
Bis Tiamat die Besinnung verlor. '
Schlaff klaffte ihr offener Mund,
Da schlug Marduk gewaltig los.

Er erschlug ihren Leib, zerfetzte ihr Innres,

Das Herz rif8 er aus und rif} es in Stiicke.

Er hatt’ sie gebindigt, — er endet’ ihr Leben,

Warf hin ihren Leichnam und trat ihn mit Fiiflen. ;

Tiamat, die K&nigin, war nun geschlagen.

Da zerbrach ihre Streitmacht, es 16st> sich der Hauf:
Die ihr halfen, die unteren Gotter,

Sie wichen zuriick mit Zittern und Wenden.

Sie wollten fliehn, ihr Leben zu retten.

Sie waren umstellt und Flucht war unméglich.

Sie wurden gebunden, ihre Waffen zerbrochen,
Auch sie war'm im Netz, in der Schlinge gefangen.

Die Luft erdréhnte, von Klagen erfiillt.

Es schrien und tobten die zwangvoll Gefangenen.
Die elf Bruten warf Marduk in Fesseln,

Sie wehrten sich lange, doch er trat sie nieder.

Auch Kingu, der sich so machtvoll erhoben,
Ward erschlagen dem Todesgott preisgegeben.
Ihm nahm Marduk die Schicksalstafeln,
Versiegelt legt’ er sie selbst an die Brust sich.

Als alle die Gegner gebeugt und zerschlagen,

Die grausigen Feinde vollkommen gebindigt,

Als Anschar, der Vater, allein wieder thronte,
Und Marduk, des Helden, Versprechen erfiillt war,
Da wandt’ er sich Tiamats Leichnam zu.

Da trat er voll Wut ihr totes Gebein.

Er spaltet’ den Schidel mit furchtbarer Kraft.
Er schnitt ihr Fleisch und die Adern in Stiicke.
Es trug der Nordwind ihr Blut ins Verborgne.

Zusahen die Viter und waren voll Freude:
An Marduk sandten sie reiche Gaben. ‘
Und Marduk ruhte — den Leichnam betrachtend:

Den Klumpen des Rumpfes betrachtet’ er lange,
Erwog, wie er weise ihn teilen konnte.

In zwei gleiche Hilften teilte er ihn:

Zum Himmelsdach macht’ er die eine Hilfte,
Zur Erde macht’ er die andre.

Von Sternen zog er die weite Schranke,

Vor Ungemach die Erde zu hiiten.

Er schritt iiber den Himmel und sah seine Werke.
Er trat vor das Meer hin, das Ea bewohnt.

-~ e

Marduk maf§ ab des Ozeans Grenzen,

Er mafl Escharra, das feste Land.

Da er herrlich und breit seinen Himmel gebauet,
Schuf er dort Stitten fiir Enlil, Ea und Anu. )



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2006

APU-Bulletin n°® 4, novembre 2006

10

Fiinfte Tafel

Er bestimmte weise der Sterne Wandel:

Der Gotter Abbild sah er in ihnen.

Er bestimmte den Jahrlauf in weiser Fligung.
Drei Sterne wihlt’ er fiir alle zwolf Monde. —

Nach der Jahreszeit schuf er die Himmelsbilder,
Schuf die Sonne, der Sterne Fiihrer.

Des Himmels Norden gab er an Enlil,

Den Stiden an Ea, daf} niemand sich irre.

Er 6ffnete weit des Himmels Schranken

Und versah die Pforten mit Schlgssern.

Den Mond lie§ er glinzen und gab ihm die Nacht,
Und monatlich krént’ er sein lichtes Kommen.

Zum Monde sprach Marduk: »Geh iiber die Lande!
Sechs Tage bestimme und leuchte mit Hrnern!
Am siebten nimm ab Deine Krone!

In der Monatsmitte sei voll Deine Hilfte.

Doch, wenn der Sonne Bahn Dich erreichet,

Dann weich’ Du zuriick, lafl schwinden Dein Rund,

Bis nicht mehr Du bist, — dann schau aus nach dem
Wege! ‘

Such’ erneut die Sonne, bis ihr beide verschwindet.«

So weise wurde geordnet der Bau von Himmel und
Doch die Gotter, die alten, sie murrten: {Erde.

Zu wenig ward ihrer geachtet, sie mufliten darben.
Wer kiimmert’ sich ihrer? Wer sorgte fiir sie?

Vor Marduk traten sie hin mit der Klage,

Ob Rat er ihnen und Hilfe wiifite.

Sechste Tafel

Die Klage der Gotter erhorte Marduk.
Und Kluges ersann er zu ihrer Hilfe:
An Ea wandt’ er sich hin mit der Rede
Und kiindete, was er sich ausgedacht:

»Blut lief} ich sammeln und weifles Gebein.

Davon will ich bilden den Menschen, — ihn selbst:
Ja, ,Mensch® sei sein Name. Ihn will ich erschaffen.
Die Pflege der Gotter sei ihm zur Pflicht.

Fiir immer soll er mit Opfern sie ehren.

Doch der Gotter Wege, ich muf8 sie scheiden,
MuB neu sie teilen: in zwei gleiche Hilften,
Und beiden sei Ehre und beiden sei Opfer.«
Da erhob sich Ea und sprach die Worte:

»Wenn Du teilest, oh Marduk, wahl’ einen zuvor!
Ein Bruder der Gétter sei Opfer:

‘Thn treffe Vernichtung, daff Neues erstehe.

Er geb’ seinen Leib zur Erschaffung des Menschen.
Er soll von hinnen und wir werden bleiben.«

Die Quintessenz: Marduk, reprasentiert im Kénig von
Babylon, ist der Schépfer, dem Opfer und Gehorsam
gebuhren. Der Sinn menschlichen Daseins ist klar:
Opfer fur die Gétter und Hingabe an Babylons Macht,
Mensch-Sein ist heteronomes Knecht-Sein.

Eine Gruppe von Priestern Israels, die keine Statte des
Kultes mehr besassen, erinnerte sich in der Gefahr, die
Identitat als Volk Jahwes zu verlieren, der Tradition Isra-
els von der Schopfung des Menschen. Diese Tradition
Israels aktualisiert sie, indem sie die Bilderwelt Baby-
lons in Dienst nimmt, aber ihrem Glauben dienstbar
macht.

Jahwe, der Gott des besiegten Volkes, ist der Schop-
fer. Er schafft Himmel und Erde durch sein Wort. Der
Mensch ist nicht Gottes und der Welt, der Sonne und
des Mondes Knecht, sondern im Auftrag Gottes, dem
er sich verdankt, Herr der Welt, die er sich "untertan”
machen soll, d.h. die er benitzen darf und kann. Das
ist das Kulturprogramm Europas!

Autonomie in Verantwortung heisst die Devise.

Die christliche Gemeinde hat dieses Denken tbernom-
men von Israel und hat es erganzt durch ein Verstand-
nis des Menschen und Gottes, das nicht mehr eth-
nisch bestimmt erscheint. Alle sind Herren, die Verant-
wortung tragen und alle sind Stnder.

Wie immer, das christliche Abendland hat das Kultur-
programm des Juden- und Christentums gelernt und
dabei entdeckt, dass es Macht auch ohne Verantwor-
tung vor einer Transzendenz gibt.

Wir sprechen in diesem Zusammenhang von Auf-
klarung, die weit ins spate Mittelalter hineinreicht. Glau-
be und Wissenschaft treten auseinander und werden
zu Gegnern.

Unter dem Eindruck dieser Gegnerschaft lasst sich die
Christenheit dazu verfuhren, die Schoépfungsge-
schichte nicht mehr als Sprache des Glaubens, welche
die Welt, Mensch und Gott deuten, zu lesen, sondern
als Theorie der Weltentstehung. Die Naturwissen-
schaften sahen sich hier dazu genétigt, ihre "Wahrheit"
dagegen zu halten. Eine besondere Spitze bekam die
Auseinandersetzung dann im Streit um die Herkunft
des Menschen, als ob es eine Evolutionslehre schaf-
fen kénnte, den Menschen zu "verstehen". Naturwis-
senschaft und christlicher Glaube schienen sich ge-
genseitig auszuschliessen.

Hier hat sich nun bereits gegen Ende des 19. Jahrhun-
derts Neues zu Wort gemeldet. Theologen und Natur-
wissenschaften entdeckten zunehmend, dass sie
durch sehr verschiedene Sprachspiele gepragt sind,
die verschiedene "Welten" bedachten. Bald wurde
auch entdeckt, dass Sinnfragen und Weltdeutungen,
die Beziehung zur Transzendenz etc. naturwissen-
schaftlich nicht in den Blick genommen werden kon-
nen.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2006

APU-Bulletin n® 4, novembre 2006

Die Differenz zwischen Naturwissenschaft und Glau-
ben ist jetzt nicht mehr notwendig ein Gegeneinander,
sondern kann zu einem Miteinander werden. Ein Mit-
einander des Glaubens, der, betroffen durch die eige-
ne Endlichkeit, durch das Hineingehalten-Sein in das
Nichts, durch geschenkte Hoffnung und Erfahrung
neuer Zukunft Antworten sucht auf die Frage nach
dem Menschen und darin nach Gott als dem Grund des
Seins, und der disziplinierten Empirie, die sich um em-
pirische, mathematische und logische Nachprifbarkeit
von Erkenntnis muht, aber eine Antwort auf die Frage
nach uns selbst kaum zu beantworten vermag.

Jedem mag deutlich geworden sein, dass wir beim
Nachdenken uber Gott und die Physik nicht tiber den
Streit zwischen Naturwissenschaft und Schépfungs-
glaube zu handeln haben, der bis in unsere Zeit hinein
Bibliotheken fllt.

Was soll auch ein Streit zwischen einem Bekenntnis
des Volkes Israel, das sich im Uberlebenskampf gegen
Natur und feindliche Vélkerwelt und mitten im Meer der
Verganglichkeit und des Todes als Volk Gottes, und
jeder Einzelne als Sein Geschépf glaubt, und diesem
Glauben mit den Sprachmitteln des altorientalischen
Mythos in Sprache bringt auf der einen Seite, und
einer wissenschaftlichen Erforschung des Werdens
und Gewordenseins der Natur auf der anderen? Oder
zwischen dem Glauben an die in Jesus Christus offen-
barte Liebe, von der auch der Tod nicht trennen kann,
und einer Behauptung der Unbeweisbarkeit Gottes?

Anmerkung

1) Diese Gedanken verdanken sich vielen Autoren aus ver-

" schiedenen Disziplinen und verstehen sich als Denkan-
stoss flr ein eigenes Nach-Denken lber sich selbst und
"unsere" Welt, die wir forschend und nach-denkend zu
verstehen trachten und Uber deren Grund und Ziel wir
immer wieder neu Klarheit suchen.

Anstoss fur den Aufsatz war flr mich ein Blick an den
Sternenhimmel Gber mir und ein Nach-Denken Uber Men-
schen neben mir, welche diese Welt erforschen und nach
ihrem Sinn und Grund fragen.

11

Vom Kleinsten und Grossten

Norbert Straumann

Astro-Teilchenphysik

In den letzten Jahrzehnten hat eine zunehmend inten-
sivere Durchdringung von Elementarteilchenphysik
und Astrophysik - zweier traditionell recht verschiede-
ner Disziplinen der Physik - statigefunden. Ausserlich
zeigte sich dies schon frih in gemeinsamen Konferen-
zen von Hochenergiephysikern, Astrophysikern und
Kosmologen. So fand bereits im Herbst 1983 am
CERN in Genf das erste ESO-CERN Symposium statt,
das dem Thema “Large-Scale Structure of the Univer-
se, Cosmology and Fundamental Physics" gewidmet
war. Heute ist die Astro-Teilchen Physik ein gangiger
Begriff, es gibt darauf spezialisierte Journale, und man-
che Universitaten suchen in lhren Ausschreibungen
Astro-Teilchen Physiker. In dieser Gemeinschaft findet
man zu ahnlichen Teilen Fachleute, die entweder von
der Elementarteilchenphysik kommen oder ihre Grund-
ausbildung in Astrophysik und Kosmologie erhielten.
Arbeitsgruppen, besonders auf dem experimentellen
Sektor, sind in der Regel sehr durchmischt, da die un-
terschiedlichsten Kenntnisse gefragt sind. Naturlich ist
diese gegenseitige Befruchtung durch gemeinsame
Inhalte angestossen worden. Das friihe Universum war
ein Ort von Hoch- und Héchstenergieprozessen, die
im Laboratorium nur an den leistungsféhigsten Be-
schleunigern studiert werden kénnen. Von den frihen
Phasen der kosmischen Evolution erwarten wir heute
beobachtbare Relikte, die sowohl fur die Grundlagen-
physik als auch fir ein Verstandnis des Kosmos von
grosstem Interesse sind. Wichtige Beispiele werde ich
spater kurz diskutieren.

Naturlich ist diese interessante und erfreuliche Ent-
wicklung nicht ganz neu. Newtons universelle Gravitati-
onstheorie ist ohne die vorausgegangenen Beobach-
tungen durch Astronomen wie Tycho Brahe undenk-
bar. Im 19. Jahrhundert eréffnete die Entwicklung der
Spektroskopie erstmals die Méglichkeit, die Physik der
Sterne zu ergriinden. Damit hatte kaum jemand ge-
rechnet. Der Philosoph Auguste Comte verkiindete in
den 1830er Jahren, nicht Erforschbares sei es nicht
wert, erforscht zu werden, und fihrte als Beispiel dafir
die Zusammensetzung der Himmelskérper an. Er
schrieb: "Wir kénnen uns nun vorstellen, dass wir ir-
gendwann die Formen, Entfernungen und die Bewe-
gungen [der Sterne] bestimmen kénnen, doch wir
werden niemals und mit keinen Mitteln ihre chemische
Zusammensetzung oder ihre mineralogische Struktur
aufkldren kénnen." Spéater hat er ahnliche Aussagen
mit noch grésserem Nachdruck wiederholt.



	Gott und die Physik : Gedanken eines Laien

