
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 31 (2005)

Heft: 4

Artikel: Die Wissenschaft von der Älteren deutschen Sprache und Literatur

Autor: Herkommer, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 4, November 2005 APU-Bulletin n°4, novembre 2005

11

6) Angesichts verbreiteter Befürchtungen, dass durch die

verringerten Studienkombinationsmöglichkeiten
(major/minor statt HF/NF/NF) und Verschlankungen der

Studienprogramme die Entwicklung von "Schmalspurausbildungen"

befördert werde, wird die Breite einer die neuere

und ältere Sprache und Literatur umfassenden Ausbildung

in den Leitbildern germanistischer Institute eher als
ein Wettbewerbsvorteil angesehen.

7) Am Institut für Germanistik der Universität Bern wird
davon ausgegangen, dass die Leseliste den Studierenden

dazu dienen könnte, anhand einer Kontrolliste die

eigene Lektüre zu vervollständigen. Der Grundgedanke ist

dabei, dass angesichts heterogener Startbedingungen
der Studienanfängerinnen den einzelnen die Möglichkeit
gegeben wird, sich selbst über das Niveau der eigenen
Lektürekenntnisse zu orientieren. Die Leseliste soll dabei
als eine Lektüreempfehlung ausgewiesen werden und
nicht einen Kanon repräsentieren.

8) Universität Hannover: Germanistik. Hg. vom Präsidium
der Universität Hannover. Redaktion M. A. Brinkforth.
Hannover März 2005.

9) http://www, uni-konstanz.de/studium/?cont =studien
anaebot&subcont=faecher&site=faz&id-10 (zuletzt
gesehen: 9. August 2005).

Die Wissenschaft von der Älteren
deutschen Sprache und Literatur

Hubert Herkommer

Schweizer Ouvertüre zu einer neuen
Universitätsdisziplin

Man schrieb das Jahr 1782. Lessing, der grosse Dichter

und Kritiker der deutschen Aufklärung, war im Jahr
zuvor gestorben und Mannheim erlebte den Paukenschlag

von Schillers Erstlingsdrama "Die Räuber", während

Herder mit seinem Buch "Vom Geist der ebräi-
schen Poesie" die Ästhetik der Bibel ausleuchtete und
in Wien Mozarts Türkenoper "Die Entführung aus dem
Serail" Grossmut und Versöhnung ex Oriente besang.
In eben diesem Jahr 1782 kam auch - bemerkenswerte
Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen! - die erste
vollständige Ausgabe des Nibelungenliedes auf den
Markt, jenes damals bereits rund 600 Lenze alten
mittelhochdeutschen Heldenroman-Klassikers aus dem
bairisch-österreichischen Sprach- und Kulturraum.
Herausgeber war der aus Zürich stammende Berliner
Gymnasialprofessor Christoph Heinrich Mvller (1740-1807).
der, von Johann Jakob Bodmers Mittelalterbegeiste-
rung und Entdeckerlust angesteckt - Bodmer selbst
hatte 25 Jahre zuvor mit "Chriemhilden Rache" schon
mal das letzte Drittel des Werkes präsentiert -, gleich

zwei Handschriften aus der gräflichen Bibliothek auf
Burg Hohenems ahnungslos zu einer Edition
zusammenmontierte und dabei noch so naiv war, "Der
Nibelungen Liet", dieses "Rittergedicht aus dem XIII. oder
XIV. Jahrhundert", Friedrich dem Grossen zu widmen.
Der den Ideen der Aufklärung und ihren französischen
Repräsentanten eng verbundene Preussenkönig
hatte kein Organ für das höfisch eingefärbte, germa-
nisch-völkerwanderungsgetönte Karussell von
Heldentat, Meuchelmord und Untergang um Sîfrit, Prün-
hilt, Gunther, Hagen, Kriemhild und Etzel. Er reagierte
schroff und schrieb an den Schweizer Mittelalterfan:

"Ihr urteilet viel zu vorteilhaft von denen Gedichten

aus dem zwölften, dreizehnten und
vierzehnten Saekulo, deren Druck Ihr befördert
habet und zur Bereicherung der deutschen
Sprache so fruchtbar haltet. Meiner Einsicht nach
sind solche nicht einen Schuss Pulver wert und
verdienten nicht aus dem Staube der Vergessenheit

gezogen zu werden. In meiner
Büchersammlung wenigstens würde ich dergleichen
elendes Zeug nicht dulden, sondern heraus-
schmeissen. "

Doch was man in Potsdam für "elendes Zeug" hielt,
beflügelte in Zürich den antiquarisch-literarischen Sinn für
das neuentdeckte Mittelalter. Neben dem Nibelungenlied,

das man in patriotischem Bildungsstolz an Homers
"llias" Mass nehmen liess, galt das besondere Interesse

Johann Jakob Bodmers (1698-1783) und seines
Freundes Johann Jakob Breitinaer (1701-1776) einer
grossformatigen, reichhaltig bebilderten Liederhandschrift,

die in der Limmat-Stadt um 1304 entstanden
war und vom staufischen Minnesänger-Kaiser Heinrich
VI. prachtvoll eröffnet wurde. An deren Zustandekommen

sah man nach dem literarischen Zeugnis des
Zürcher Minnesängers Johannes Hadlaub die Zürcher
Herren Manesse beteiligt - Gottfried Keller hat 1878 in
seiner "Hadlaub"-Novelle diesem kulturellen Milieu ein
literarisches Gesicht gegeben. Die daher von Bodmer
unbekümmert "Manessische Sammlung" getaufte
Handschrift - im 20. Jahrhundert glaubte man in ihr

sogar den königlichen Abglanz einer verlorenen staufischen

Liedersammlung zu erblicken - gelangte im 16.

Jahrhundert in die Kurpfälzische Schlossbibliothek zu
Heidelberg, verschwand von dort während des Dreissi-
gjährigen Krieges und kam 1657 in die Königliche
Bibliothek nach Paris. Von dort wurde der Codex Manesse

nach Zürich an die beiden Mittelalterenthusiasten
Bodmer und Breitinger ausgeliehen, die sich in die
kostbare, 426blättrige Zimelie mit ihren 138
Dichterbildnissen vertiefen durften, dabei Abschriften anfertigten

und sogar nach den Originalminiaturen ungeniert

Durchzeichnungen(l) vornahmen.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2005 APU-Bulletin n°4, novembre 2005

1 2

Normalen Sterblichen öffnen sich heute nur noch die
beiden Faksimile-Editionen des Codex Manesse aus
den Jahren 1925-1927 und 1974-1979. Die beiden
gelehrten Liebhaber der altdeutschen Poesie
publizierten 1758/1759 die zweibändige "Sammlung von
Minnesingern aus dem schwäbischen Zeitpuncte",
nachdem sie bereits 1748 einen Auswahlband unter
dem Titel "Proben der alten schwäbischen Poesie des
Dreyzehnten Jahrhunderts. Aus der Manessischen
Sammlung" herausgegeben hatten.

Der Flügelschlag der deutschen Romantik

An der Wiege der älteren deutschen Literaturwissenschaft

stand aber nicht nur Bodmer, den man den
"Vater der Minnesangforschung" genannt hat,
sondern auch - auf Bodmers Schultern - der Romantiker
Ludwig Tieck (1773-18531 mit seiner Anthologie
"Minnelieder aus dem schwäbischen Zeitalter", erschienen
in Berlin 1803. Tiecks Hochschätzung der Manessischen

Texte entsprang seinem Gespür für die Sprach-
artistik, den Formenreichtum und die Musikalität dieser
Lyrik: "Kein Gedanke, kein Ausdruck ist gesucht,
jedes Wort steht nur um seiner selbst willen da, aus
eigener Lust, und die höchste Künstlichkeit und Zier
zeigt sich am liebsten als Unbefangenheit oder kindlicher

Scherz mit den Tönen und Reimen. "

Diese neue ästhetische Sensibilität verband sich bei
Tieck mit einem komparatistischen Blick auf die
europäische Vernetztheit der altdeutschen Literatur:
"Bei den Provenzalen und Franzosen finden wir
zuerst die Gedichte von Artus, welche die deutschen
Minnesänger bald darauf übertrugen und nachahmten.

Diese Zeit, in welcher alle jene Erzählungen vom
Parzival, Titurel, Tristan, Artus, Daniel von Blumenthal
und andere gehören, ist die eigentliche Blütezeit der
romantischen Poesie. " Und so schien auf eine widrige
Gegenwart der Goldglanz eines verklärten Mittelalters:
"Gläubige sangen vom Glauben und seinen Wundern,

Liebende von der Liebe, Ritter beschrieben
ritterliche Thaten und Kämpfe, und liebende gläubige
Ritter waren ihre vorzüglichen Zuhörer. "

Einen Friedrich Schiller f1759-18051 konnte dieses am
Minnesang sich entzündende schwärmerische Plädoyer

der Romantik für das innige Zusammenspiel von
Gemüt, Poesie und Religion nicht erwärmen: "Welch
eine Armut von Ideen, die diesen Minneliedern zum
Grunde liegt! Ein Garten, ein Baum, eine Hecke, ein
Wald, und ein Liebchen; ganz recht! das sind ungefähr

die Gegenstände alle, die in dem Kopfe eines
Sperlinges Platz haben. Und die Blumen die duften,
und die Früchte die reifen, und ein Zweig worauf der
Vogel im Sonnenschein sitzt und singt, und der Frühling

der kommt, und der Winter der geht, und nichts
was dableibt - als die Langeweile. "

Zwanzig Jahre aber nach Schillers sarkastischem Verdikt

lässt Goethe, von Tiecks Ausgabe inspiriert, im
Helena-Akt seines Faust II den sehnsüchtig spähenden

Turmwärter Lynkeus, "hingegeben / Dieser
gottgegebenen Frauen" (V. 9221), der antiken Schönheit
in Übernahme von Reimen und Reimwörtern aus den
Liedern Heinrichs von Morungen, des Augenmenschen

unter den Minnesängern, mittelalterlich huldigen.

Für den alten Goethe gehörte diese Poesie
inzwischen zur Weltliteratur.

Der Zugriff der Klassischen Philologie

Die mittelhochdeutsche Dichtung war zum Bildungsbesitz

von gelehrten Liebhabern geworden. Der nobili-
tierte Gegenstand harrte nun seiner wissenschaftlichen

Erschliessung durch die Experten. Sie rekrutierten

sich aus der Klassischen Philologie. Diese
wissenschaftliche "Grossmacht ersten Ranges" (Erich Roth-
acker) hatte es im Umgang mit mehrfach überlieferten
Texten ein und desselben Autors zur Perfektion
gebracht; sie verstand es, über die sprachgeschichtlich-
grammatische und metrische Würdigung ein mutmassliches

Original in seinem Verhältnis zu zeitlich oft
beträchtlich auseinanderliegenden Abschriften so zu
analysieren, dass aus den vielen Zeugnissen ein
möglichst authentischer, ursprungsnaher Text, unter
günstigen Bedingungen der Archetypus der handschriftlichen

Überlieferung, rekonstruiert werden konnte.

Die Fachwelt liess keinen Zweifel daran, dass man die
umschwärmte sogenannte "vaterländische Literatur"
nicht länger kenntnislosen Dilettanten überlassen
dürfe, sondern sie nach den gleichen strengen Prinzipien

der Textkritik zu bewerten und zu edieren habe
wie das bei den griechischen und lateinischen Klassikern

geschah. Eine überragende Gelehrtengestalt auf
dem Feld der dringlich gewordenen philologisch-professionellen

Durchdringung der älteren deutschen
Literatur war KeyiLachmar^^ der nach dem
Studium in Leipzig und Göttingen sich dort 1815 in der
Klassischen Philologie habilitierte und zu seiner Habilitation

in Berlin 1816 nicht nur die Ausgabe des "Pro-
perz" (Leipzig 1816), sondern auch noch die "Untersuchung

über die ursprüngliche Gestalt des Gedichtes
von der Nibelunge Not" (Berlin 1816) vorlegte. Es ist
besonders Lachmanns Verdienst, dass die neue, noch

ganz in ihren Anfängen steckende Deutsche Philologie

als Deutsche Altertumswissenschaft ihren Anteil
erhielt am Renommee und an der Methodenschärfe der
ehrwürdigen Klassischen Altertumswissenschaft.

Noch bis zum heutigen Tage zehrt die Mittelaltergermanistik

von Lachmanns grossen kritischen Editionen:
Der Nibelunge Noth mit der Klage (Berlin 1826);
Hartmann von Aue, Iwein (Berlin 1827, zusammen mit
seinem Göttinger Lehrer Georg Friedrich Benecke);



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2005 APU-Bulletin n°4, novembre 2005

1 3

Walther von der Vogelweide (Berlin 1827, 2. Ausgabe
1843: "Ludwig Uhland zum Dank für Deutsche Gesinnung

Poesie und Forschung gewidmet"); Wolfram von
Eschenbach (Berlin 1833); Des Minnesangs Frühling
(Leipzig 1857, nach Lachmanns Tod von seinem
Schüler Moriz Haupt herausgegeben). Später widmete
der Braunschweiger Pfarrersohn noch seine ganze
Kraft der zweibändigen Ausgabe des "Novum testa-
mentum graece et latine" (Berlin 1842-1850).

So sind es vor allem das Nibelungenlied als wiederentdecktes

deutsches Nationalepos und innerhalb des
Minnesangs besonders Walther von der Vogelweide,
die für viele Generationen zum Dauerbrenner im
universitären Wissenschaftsbetrieb der Deutschen Philologie

und ihrer dem Mittelalter zugewandten Unterabteilung

werden. Dieser Zweig des Faches, früher mit
Vorliebe Altgermanistik genannt, wurde in Abgrenzung
zur Klassischen, Romanischen oder Englischen Philologie

auch als Germanische Philologie bezeichnet und
trägt heutzutage zunehmend den Titel Germanistische
Mediävistik. Im Lehrplan des gymnasialen Deutschunterrichts

war die Lektüre mittelhochdeutscher Dichtungen

während des 19. Jahrhunderts und bis weit ins 20.
Jahrhundert Pflicht. Das Rüstzeug dafür sollten die
kommenden Deutschlehrer im Rahmen ihres
Germanistikstudiums erwerben: "Uns ist in alten maeren Wunders

vil geseit / von helden lobebaeren, von grôzer
arebeit, / von fröuden, hôchgezîten, von weinen und
von klagen, / von küener recken strîten muget ir nu
wunder hoeren sagen" ("In alten Geschichten wird uns
vieles Wunderbare berichtet: von ruhmreichen
Helden, von hartem Streit, von glücklichen Tagen und
Festen, von Schmerz und Klage, vom Kampf tapferer
Recken: Davon könnt auch Ihr jetzt Wunderbares
berichten hören"). Und dem Preislied Walthers von der
Vogelweide "Ir suit sprechen willekomen" entlockte
man im Unterricht zur Heranbildung einer strammen
Gesinnung nationale Töne eines "Deutschland über
alles": "Von der Elbe unz an den Rîn / und her wider
Wz an Ungerlant / Mugen wo! die besten sîn, / die ich
in der Werlte hän erkant. // Tiusche man sint wol
gezogen, / rehte als engel sint diu wîp getân" ("Von der
Elbe bis zum Rhein und wieder hierher bis an Ungarns
Grenze, da leben gewiss die Besten, die ich je fand in
der Welt. Deutsche Männer sind wohlgebildet, und
recht wie die Engel sehen die Frauen aus").

Wie viele andere Universitätsdisziplinen besitzt auch
die Altgermanistik seit ihren Anfängen eine fatale
Tendenz, sich dem jeweils regierenden Zeitgeist in die
Arme zu werfen, sei dieser nur modisch drapiert oder
auch, weniger harmlos, totalitär gepanzert. Die prinzipielle

Offenheit der Texte für Sinnzuweisungen
unterschiedlichster Provenienz birgt bei mangelnder
methodischer Präzision und bei einer (absichtlichen?)

Blindheit für die Einmaligkeit, Unverwechselbarkeit
und Unwiederholbarkeit historischer Erscheinungen
die Gefahr, dass die Literatur zu politischen Zwecken
missbraucht wird. Der absolute Tiefpunkt war hier
erreicht, als Göring in seiner Rede vom 30. Januar 1943
in blankem Zynismus zum Untergang der Stalingrad-
Armee folgende Parallele zog: "Wir kennen ein gewaltiges

Heldenepos von einem Kampf ohnegleichen, es
heisst "Der Kampf der Nibelungen". Auch sie standen
in einer Halle voll Feuer und Brand, löschten den Durst
mit dem eigenen Blut, aber sie kämpften bis zum letzten.

Ein solcher Kampf tobt heute dort, und noch in
tausend Jahren wird jeder Deutsche mit heiligem
Schauer von diesem Kampf in Ehrfurcht sprechen und
sich erinnern, dass dort trotz allem Deutschlands Sieg
entschieden worden ist."

Das Mittelalter als Medienereignis und die
Verantwortung der Wissenschaft

In den letzten Jahrzehnten hat ein lebendiges
kulturgeschichtliches Interesse den Facettenreichtum des
Mittelalters in seiner ganzen Differenziertheit ausgelotet.

Es wurde in der Öffentlichkeit durch grosse
Ausstellungen begleitet. Als Baden-Württemberg 1977
sein 25jähriges Bestehen feierte, fragte man sich in

Stuttgart, wie denn die Vorfahren im 12. und 13.
Jahrhundert lebten. Und schon war der Bogen geschlagen
zur glanzvollen Epoche der staufischen Könige und
Kaiser, deren Hausmacht im Herzogtum Schwaben lag.
Die monumentale Staufer-Ausstellung suggerierte
eine besondere Kontinuität zwischen dem Land
Baden-Württemberg mit seinen zahlreichen Stauferor-
ten und dem Heiligen Römischen Reich. Selbstverständlich

befanden sich unter den erlesenen
Ausstellungsgegenständen auch das Nibelungenlied, das
Rolandslied, Wolframs Parzival und "die Handschriften mit
der deutschsprachigen Lyrik der Stauferzeit", darunter
der Codex Manesse. Im selben Ja* beschloss der
Freistaat Bayern, sich 1980 seiner eigenen glanzvollen
Vergangenheit zu erinnern, und zwar aus Anlass der
800 Jahre zurückliegenden Belehnung des Pfalzgrafen

Otto von Wittelsbach mit dem bayerischen Herzogtum,

das Kaiser Friedrich Barbarossa zuvor dem geächteten

Weifenherzog Heinrich dem Löwen aberkannt
hatte. Schimherren dieser Ausstellung waren der
bayerische Ministerpräsident Franz Joseph Strauss
und Seine Königliche Hoheit Herzog Albrecht von
Bayern. Das Kapitel "Deutsche Literatur des 13. und
14. Jahrhunderts im Umkreis der Wittelsbacher" war mit
einem Dichtervers aus der Manessischen Liederhandschrift

überschrieben: "Ahi, wie werdiclichen stat der
hof in Peierlande!" Nach dem staufischen Baden-Württemberg

und dem wittelsbachischen Bayern wollte
auch das weifische Niedersachsen seine Mittelalter-
Ausstellung haben.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2005 APU-Bulletin n°4, novembre 2005

1 4

Einen Anlass dafür bot das Jahr 1995 mit dem 800.
Todestag Herzog Heinrichs des Löwen. Im Ausstellungskatalog

ist ein eigener Essay der deutschen Literatur
am Weifenhof gewidmet.

Bei diesen der historischen Selbstvergewisserung
dreier Bundesländer dienenden Ausstellungen waren
die Beiträge der Mediävisten germanistischer Provenienz

gefragt. Dies galt auch und besonders bei Ausstellungen,

die einem einzelnen literarischen Monument
gewidmet waren. 130 Jahre nach Bodmers Beschäftigung

mit der aus der Königlichen Bibliothek zu Paris
nach Zürich ausgeliehenen Manessischen
Liederhandschrift war die in den Rang eines nationalen Denkmals

erhobene Minnesinger-Handschrift nach langwierigen

Verhandlungen nach Heidelberg zurückgekehrt.
Das 100jährige Jubiläum ihrer Rückgewinnung beging
die Universitätsbibliothek Heidelberg 1988 in einer
grossen Ausstellung; und 1991 zeigte sich sogar der
Codex aus Anlass der 700-Jahr-Feier der Eidgenossenschaft

drei Monate lang in seiner mittelalterlichen
Geburtsstadt Zürich: "Habent sua fata libelli" (Terentia-
nus Maurus), nach Goethe: "Auch Bücher haben ihr
Erlebtes." Beide Anlässe boten der Mediävistik eine
willkommene Gelegenheit zu erneuter und vertiefter
Grundlagenforschung um den Codex Manesse. Auch
die dem Nibelungenlied und seiner Zeit gewidmete
Karlsruher Ausstellung von 2003/2004 mit ihrem
reichen Begleitprogramm dokumentierte die Verantwortung

der Wissenschaft gegenüber einer wissbegierigen
Öffentlichkeit und ihren diffusen Mittelalterbildern.

Die diesjährige, auf zwei Orte verteilte Ausstellung
"Krone und Schleier. Kunst aus mittelalterlichen
Frauenklöstern" (Essen: Die frühen Klöster und Stifte, 500-
1200; Bonn: Die Zeit der Orden, 1200-1500) führte
eindringlich vor Augen, wie weit sich die germanistische

Mediävistik von den aus ihrer Geschichte ererbten

profanen Themen und Fragen entfernt hat.
Integriert in ihre architektur- und kunstgeschichtlichen,
historischen, liturgie- und frömmigkeitsgeschichtlichen
Nachbardisziplinen leistet sie ihren unverwechselbaren

Beitrag bei der Untersuchung der mystischen
Textzeugnisse. Längst hat sie verstanden, dass die Literatur

auch des deutschen Mittelalters nur aus einer
gesamteuropäischen Perspektive angemessen verstanden

werden kann und dass sie sogar bei einem ihrer
ureigensten Themen wie dem "Parzival" Wolframs von
Eschenbach ohne das Gespräch mit der Theologie,
Religionswissenschaft und Ethnologie zu kurz greift.
Denn ein Verzicht auf den interdisziplinären Dialog
würde nicht nur den Zauber und die Rätselhaftigkeit
dieses zwischen Orient und Okzident eingebetteten
Gralsromanes verfehlen, sondern auch den heutigen
Interpreten seiner eigenen Zeitgenossenschaft berauben.

Bei allem Reichtum berauschender Interpretationsideen

ist die germanistische Medävistik in all ihren
Spielarten und Spezialisierungen immer gut beraten,
ihrer philologischen Ursprünge eingedenk zu bleiben.
Friedrich Nietzsche hat 1886 das Ethos der Philologie
in hinreissenden Worten charakterisiert, die nichts von
ihrer Aktualität eingebüsst haben: "Philologie nämlich
ist jene ehrwürdige Kunst, welche von ihrem Verehrer
vor allem eins heischt, beiseite gehn, sich Zeit lassen,
still werden, langsam werden ", als eine Goldschmiedekunst

und -kennerschaft des Wortes, die lauter feine
vorsichtige Arbeit abzutun hat und nichts erreicht,
wenn sie es nicht lento erreicht. Gerade damit aber ist
sie heute nötiger als je, gerade dadurch zieht sie und
bezaubert sie uns am stärksten, mitten in einem Zeitalter

der "Arbeit", will sagen: der Hast, der unanständigen

und schwitzenden Eilfertigkeit, das mit allem
gleich "fertig werden" will, auch mit jedem alten und
neuen Buche."

Die Bandbreite einer opulenten Disziplin

Traditionellerweise umfasst die germanistische
Mediävistik den Zeitraum vom 8. bis ins 16. Jahrhundert
mit seinen althochdeutschen, mittelhochdeutschen
und frühneuhochdeutschen Texten. Eine hochspezialisierte

Forschung hat riesige und faszinierende Gebiete

erschlossen. Hier wäre vieles zu nennen:

• Wer möchte nicht die Leistung der beiden grossen
karolingischen Bibelepiker würdigen, des
Benediktinermönches Otfrid aus dem südrheinfränkischen
Weissenburg, der, inspiriert durch die spätantiken
Bibeldichter Juvencus, Arator und Prudentius, die
Evangelien in volkssprachliche Endreime giesst,
nacherzählt und nach ihrem mehrfachen Schriftsinn
auslegt, und des anonymen "Heliand"-Autors, der
sich für die poetische Ausgestaltüng seines
Evangelienharmonie des altgermanischen Stabreimverses

bedient.

• Welche Schätze birgt die volkssprachliche chronikalische

Literatur der Epoche, die das in Augustins
"Gottestaat" entfaltete moralische, die Institutionen
von Kirche und Reich unterlaufende Modell der
Gottes- und Weltbürgerschaft verbreitet und die
heilsgeschichtliche Periodisierung nach der Abfolge
von sechs Weltaltern mit ihren Leitfiguren Adam,
Noe, Abraham, Moses, David und Christus tradiert.

• Und wie könnte man die Höhepunkte der Weltliteratur

vergessen, die eine ritterliche Laienkultur mit
ihren Romanen geschaffen hat: Während das
Nibelungenlied in einem Massaker endet, weil die Macht
und die Legitimität nicht in derselben Person vereinigt

sind, zeichnen Artus- und Gralsepen Heldenfiguren,

die nach leidvollem Scheitern ihre existentielle
Krise überwinden und zu einem neuen Weg der

Verantwortung in der Gesellschaft finden.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2005 APU-Bulletin n°4, novembre 2005

1 5

• Zu welch sprachmusikalischer Virtuosität schwingt
sich Gottfried von Strassburg in seinem Tristanroman
auf, als er aus einem ehebrecherischen Paar ob dessen

reiner, dem Leid verschwisterten Liebesgesinnung

zwei Minneheilige macht. Und so könnte man
fortfahren, bis hin zur rhetorischen Meisterschaft
eines Johannes von Tepl, der in seinem frühhumanistischen

Dialog zwischen dem Ackermann aus Böhmen

und dem Tod erschütternde Bilder für die Conditio

humana entwirft.

Als vor zwei Jahren der britische Bildungsminister
Charles Clarke bemerkte, gegen ein paar Mediävisten
als schmückendes Beiwerk sei nichts einzuwenden,
aber es gebe für den Staat keinen Grund, sie zu
fördern, wurde er vom Präsidenten der Royal Historical
Society, dem Mediävisten Jinty Nelson, als "kulturloser
Rowdy" bezeichnet. Sollte eines Tages jemand in oder
ausserhalb der Universität einschlägigen Sparmas-
snahmen das Wort reden wollen, sei er schon heute
mit diesem Titel bedacht.

Neuere deutsche Literatur

Peter Rusterholz

Dieses Teilfach der Germanistik erscheint auch unter
den Titeln Neuere deutsche Philologie oder Neuere
deutsche Literaturwissenschaft. Germanistik war
ursprünglich der Name für Rechts-, Religions- und
Sprachgeschichte der germanischen Quellentexte.
Deutsche Philologie entstand nach dem Vorbild der
Altphilologie mit den primären Arbeitsgebieten der
Quellensicherung und der Textedition und beschränkte

sich vorerst auf die Ältere deutsche Literatur. Seit
den nach 1965 einsetzenden Versuchen, traditionelle
Verfahrensweisen der Beschreibung und der Interpretation

durch einen Pluralismus objektivierbarer Methoden

zu ergänzen oder zu ersetzen - ein scientific turn -
wurde die Bezeichnung Neuere deutsche Philologie
manchenorts durch Neuere deutsche Literaturwissenschaft

ersetzt.

Heute bezieht sich das Teilfach Neuere deutsche
Literatur in Bern auf den Zeitraum von 1500 bis zur Gegenwart,

in Zürich und an anderen Orten von 1700 oder
1800 bis zur Gegenwart. Dies nicht nur im Rahmen
literaturgeschichtlicher Entwicklungen, sondern im sozio-
ulturellen Kontext, d. h. mit Berücksichtigung der
Prouvions- und Rezeptionsbedingungen, auch im wei-

eren Rahmen der Organisationsformen des Wissens,
es Medienwandels und der Funktion der Literatur in

der Gesellschaft. Während im 19. und bis zur Mitte des
20. Jahrhunderts Literatur vorwiegend im engeren
Bereich der Nationalliteraturen studiert wurde, setzte sich
später immer stärker die Einsicht durch, dass nicht nur
die Wechselwirkungen von Wahrnehmungs- und
Darstellungsformen der Literatur und des Lebens der
eigenen Kultur, sondern auch die interkulturellen
Wechselwirkungen einbezogen werden müssten. Seither
befindet sich die Neuere deutsche Literatur auf dem
Weg zur Kulturwissenschaft. Kulturwissenschaftliche
Philologie oder Literaturwissenschaft bezieht sich
dabei freilich primär auf Literatur als auf ihren zentralen
Gegenstand, ist sich aber bewusst, dass literarische
Texte zwar traditionelle Normen und Konventionen
brechen können, aber auch historischen und kulturellen

Bedingungen unterworfen sind. Dies gilt auch für
den Begriff der Literatur.

Der Literaturbegriff:

Er wandelt sich ständig und entsprechend haben sich,
gewöhnlich mit einiger Verspätung, Begriffe,
Verfahrensweisen und Methoden der Literaturwissenschaft
zu wandeln.

Bedeutende Autoren wie Kafka, Döblin und Brecht
hatten schon im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts in
ihren Texten anschaulich zum Ausdruck gebracht,
dass sie Fragmente einer Welt darstellen, die abnehmend

von individuellen Entscheidungen und zunehmend

von ökonomischen und politischen Zwängen
bestimmt wird. Ihre Literatur repräsentierte nicht mehr,
wie es die an der Klassik orientierte klassizistische
Germanistik wollte, ein Allgemeines im Besonderen und
eine organische Obereinstimmung von Teil und
Ganzem des Werks, sondern zeigt fragmentarische
Ausschnitte der Erfahrung fragmentierter Figuren, die
weder sich selbst noch die Welt als sinnvollen
Zusammenhang erkennen, denn sie erscheinen nicht im
Rahmen eines überzeitlichen Wesens des Menschen
und der Kunst, sondern als Abhängige von Macht- und
Medienverhältnissen, die tradierte Begriffe des
Menschen und der Kunst grundsätzlich in Frage stellen.

Der enge normative, am klassizistischen Kanon und a
Werkbegriff orientierte Literaturbegriff wurde durch
einen erweiterten, empirisch deskriptiven Begriff
ersetzt. Als Literatur betrachtet empirische Literaturwissenschaft,

was als solche verstanden und durch die
Medien veröffentlicht wird. Enger und differenzierter,
je nach methodischer Einstellung, bestimmt die formale

Qualitäten einbeziehende Literaturwissenschaft, die
sich nicht als reine Textwissenschaft, sondern als
Kommunikationswissenschaft versteht, ihren Gegenstand:
das Feld literarischer Kommunikation ursprünglich
geschriebener Texte, die in verschiedenen Medien
gespeichert, in anderen Medien aufgeführt werden.


	Die Wissenschaft von der Älteren deutschen Sprache und Literatur

