
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 31 (2005)

Heft: 1

Artikel: Universität - wohin? : Hochschul- und Forschungspolitik, wer macht die
eigentlich in der Schweiz?

Autor: Wegenast, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 1, April 2005 APU-Bulletin n° 1, avril 2005

4

Universität - wohin?
Hochschul- und Forschungspolitik, wer
macht die eigentlich in der Schweiz?
Klaus Wegenast

Stimmen aus der Akademie 1)

Es vergeht kein Tag, an dem nicht irgendwer mitteilt, dass
das einzige Kapital, das Länder wie die Schweiz, Deutschland

oder auch Frankreich besitzen, exzellente "Bildung",
innovative Forschung und hervorragend ausgestattete Schulen

und Hochschulen mit vorzüglichem Lehrpersonal seien.
In diesem Zusammenhang wird auch auf die eher mässigen
Ergebnisse der genannten Länder im Blick auf die sog. Pisa-
Studie hingewiesen und auf Besserung gedrängt.

Die Frage liegt nahe, wer denn da tätig werden kann und soll,
damit das so hoch geschätzte Kapital nicht nur gefordert,
sondern auch geschaffen wird. Und wer koordiniert die
notwendigen Planungen, wer ist überhaupt in der Lage, Wege
ins Freie zu zeigen, verwirklichbare Ziele zu nennen,
Vorschläge für eine angemessene Finanzierung zu machen,
einseitige, ausschliesslich von ökonomischen Vorstellungen
geprägte Ideen zu verhindern, begabte Schüler und Schülerinnen,

Studenten und Studentinnen zu fördern, den
Hochschullehrerberuf wieder attraktiv erscheinen zu lassen, die
Strukturen des tertiären Bildungswesens so zu verändern,
dass sog. Massenfächer auf ein Mass zurückgestuft
werden, das gesellschaftlich zuträglich erscheint...? Es gibt
noch viele andere Fragen, die eine Beantwortung dringend
erscheinen lassen, ich breche aber ab und versuche, die
Instanzen zu nennen, von denen Antworten erwartet werden.

An erster Stelle nenne ich die, von denen am ehesten
Sachverstand erwartet werden kann:

Die leitenden Gremien unserer Universitäten und Hochschulen,

namentlich die Rektorenkonferenz der Schweizer

Universitäten und den Rat der Technischen
Hochschulen. Ich denke, es ist an der Zeit, auch in der
Schweiz "Fakultäten-Tage" anzuregen, welche die anstehenden

Probleme von Forschung und Lehre zu bedenken hätten.

Im gleichen Atemzug sind alle zu nennen, die Tag für Tag mit
Lehre und Forschung zu tun haben, die Hochschullehrer der
sehr unterschiedlichen Fachrichtungen, die Angehörigen des
wissenschaftlichen Nachwuchses und nicht zuletzt auch die
Studierenden.

In diesem Heft sollen diese unmittelbar oder auch nur mittelbar

am Wissenschaftsbetrieb Beteiligten zu Wort kommen.
In einem zweiten Heft dieses Jahrgangs wollen wir auf eine
Gruppe von Experten hören, von der wir vor allem politische
Kompetenz erwarten in Sachen Hochschulwesen:

- die Schweizerische Universitätskonferenz als
gemeinsames Organ von Bund und Kantonen, das sich
um eine einvernehmliche Kooperation aller staatlichen
Behörden in Sachen tertiärer Bildung, ihrer Strukturen
und nicht zuletzt ihrer Finanzierung müht und Entscheidungen

im Gespräch mit den Hochschulen vorbereitet.

- für den Bund die "Gruppe für Bildung und
Wissenschaft", der Nationalfonds und der Schweizerische

Wissenschafts- und Technologierat,

- für die Kantone die Schweizerische Konferenz der
kantonalen Erziehungsdirektoren.

Alle genannten Behörden und Gremien wirken nicht autonom,
sondern sind dem in den Parlamenten repräsentierten
"Volkswillen" verpflichtet, dem National- und Ständerat und
den kantonalen Volksvertretungen, in denen neben dem
Sachverstand auch bestimmte und bei genauerer Betrachtung

durchaus verschiedene Interessen repräsentiert sind.

Alle genannten Institutionen der zweiten Gruppe von "Experten"

sind Bindeglieder zwischen der aktuellen Realität von
Forschung und Lehre und denen, die über die Finanzierung,
die Strukturierung des tertiären Bildungswesens, die Besoldung

des Lehrpersonals etc. zu entscheiden haben. Sie
bestimmen auch über das Mass von Autonomie der universitas
litterarum bei der Auswahl des Lehrpersonals und über die
Voraussetzungen für eine Zulassung zum Studium.

Wir handelten bisher von Hochschullehrern, von Institutionen,

von Hochschul- und Bildungsbehörden, von Parlamenten

und Sachverständigen, die allesamt mit "Bildung" zu tun
haben und über Bildung reden. Wer sich dann die Mühe
macht, entsprechende Verlautbarungen zu lesen und zu
überdenken, dem bleibt nicht verborgen, dass es in den
einschlägigen "Papieren" vornehmlich um den Aspekt von
Bildung zu tun ist, der im Englischen "education" genannt wird,
im Französischen "éducation", von "Ausbildung" also oder
auch Erziehung in bestimmten "Bildungseinrichtungen". Deshalb

ist vor allem von Curricula, von Studiengängen, von
Effizienz, Chancen am Arbeitsmarkt, Standards, internationaler
Vergleichbarkeit, Kostenminimierung, mit anderen Worten
von Geld und Zeit die Rede. Offensichtlich wird die Bedeutung

des Wortes Bildung auf eine Dimension reduziert, die
der Sache, die mit dem deutschen Wort Bildung avisiert wird,
kaum gerecht wird, nämlich einer Form gebenden Gestaltung
kreativer Tätigkeit, der Ausbildung bestimmter Fähigkeiten
und Einstellungen wie z.B. Kritikfähigkeit, Verantwortungsbereitschaft,

Wissensgewinn...; der Bildung eben, wie sie
der universitas aufgetragen ist und wie sie in der Geschichte
Europas bisher verstanden wurde. Sie kann nicht vorrangig
als Mittel für äusserliche Zwecke begriffen werden, sondern
ist zuerst ein Zweck in sich selbst. Um das zu verdeutlichen,
scheint mir nützlich und notwendig, vor allem anderen einen
Versuch zu unternehmen, in gebotener Kürze der Frage
nachzugehen, was "Bildung" eigentlich sei, die in unseren
Schulen und Hochschulen ermöglicht werden soll.

Bildung, was ist das eigentlich? 2)

Angesichts der Differenziertheit, der langen und oft auch
widersprüchlichen Geschichte des Bildungsbegriffs kann es
nicht meine Aufgabe sein, alle wesentlichen Spielarten des
Begriffs auch nur anzusprechen, ich meine aber, dass es
einen Versuch wert ist, einige mir heute noch wesentlich
erscheinende wenigstens zu skizzieren;

Schon in vorplatonischer Zeit wird der bildende Geist als
Erfasser des Kosmos, dem es sich anzupassen gilt, und dann
als Eigenleistung des Menschen, für den die Welt das
Material bietet, verstanden.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2005 APU-Bulletin n° 1, avril 2005

5

Bekannter die systematische Grundlegung menschlicher
Bildung in Piatons "politeia" und in seinen "nomoi", für ihn ist
Bildung so etwas wie die Herausführung aus einem Zustand der

"Unbildung" hin zur "Tugend" als Tauglichkeit für menschliches

Denken und Handeln, keinesfalls die "Ausbildung" für
eine bestimmte Tätigkeit. Teilhaben an der Wahrheit durch
Denken lautet die Devise, Erlernen der Kunst der Unterscheidung

und Klärung, die endlich zur Schau der Idee des Guten
führt. Hier liegen die Wurzeln des idealistisch-philosophischen

Denkens über Bildung des deutschen Idealismus
zutage. Eine weitere Wurzel des Bildungsbegriffs, wie er sich
im 18. und 19. Jahrhundert herausgebildet hat und wesentlich

geworden ist für das Selbstverständnis der universitas li-

tterarum, findet sich in der deutschen Mystik, insonderheit
bei Meister Eckhart (1260-1328). Bildung gilt da als Weise
der Wiederannäherung der Seele an Gott als Werk göttlicher
Gnade im Rahmen eines Prozesses.

Nach diesen "Andeutungen" zu antiken und mittelalterlichchristlichen

Wurzeln des Bildungsbegriffs haben Anmerkungen

zum Verständnis von Bildung, wie es sich im Rahmen der

europäischen Aufklärung herausgebildet hat, Platz. Vorstufen

dieses "neuen" Bildungsverständnisses finden sich bei
Erasmus von Rotterdam (1466-1536), der "Humanität" im
Wissen um die antike Weisheit, in geschliffener Rede, in der
Fähigkeit zu einem eigenen Urteil, in individueller Freiheit und
nicht zuletzt in einer differenzierten Gelehrsamkeit begründet

sah und so als Signum einer gelehrten Elite begriff.

Was nun die europäische Aufklärung des 18. Jahrhunderts
betrifft, ist Bildung nicht Sache allein von sog. Eliten,
sondern jedes vernunftbegabten Menschen, der sich seiner
eigenen Kraft, richtig zu denken, bewusst wird, und der das
Verhältnis zu sich selbst und der Welt nach einsichtigen
Prinzipien zu regeln weiss. Hier wird "Bildung" erstmals zu
einem pädagogischen Begriff, dem rationales Lernen
entspricht. Es ist die ständische und arbeitsteilige Gesellschaft,

welche jetzt den Einzelnen einüben möchte hin zu
bürgerlichem Nutzen und gemeinnütziger Geschäftigkeit.
Ganz anders Johann Gottfried Herder (1744-1803), der in

seiner Streitschrift von 1774 "Auch eine Geschichte zur
Bildung der Menschheit" im Nachgang zur platonischen Tradition

das Bildungsverständnis der Aufklärung als eine verkehrte

Gestalt einer lediglich äusserlichen Bildung bezeichnet,
die sich in mechanischer Weise allein auf den Zuwachs von
Wissen und auf eine blosse Verstandeskultur beziehe. An
solchem Wissen hänge aber weder der Gang der menschlichen

Geschichte noch die Erfüllung menschlichen Lebens.
Wohlverstandene Bildung erhebe deshalb Einspruch gegen
eine ausschliessliche Zweckrationalität des Wissens und

gegen den Wahn, unter Beigesellung von "Furcht und Geld"
das Leben beherrschbar zu machen. Wohlverstandene
Bildung, kommentiert Birgit Sankaulen den Zwischenruf
Herders, "setzt sich von solch mechanistischem Unwesen ab.
Ihr Weg ist die organische Entfaltung und Entwicklung aller
individuellen Kräfte, die das lebendige Leben im Ganzen in

Anspruch nimmt. Bildung wird zu einem dynamischen Pro-

zess, der jetzt, bezogen auf das einzelne Individuum und die
Gesellschaft, eine innere Entwicklung und deren äussere
Darstellung übergreift. Ihr Ziel ist nicht das ablösbare
Produkt einer Bildungstechnik, sondern die Verwirklichung von
Humanität" als ganzheitlichem Prozess3).

Es war Johann Gottlieb Fichte (1762-1814), der das
Bildungsverständnis Herders unter den Bedingungen der
"Moderne" mit deren Freiheitspathos zusammenführte. Auch für
Fichte war Bildung nicht so etwas wie eine Technik der
Wissensvermittlung, sondern die Entfaltung und Entwicklung
aller Kräfte des Menschen und seiner Anlagen und damit die

Verwirklichung von Humanität. Dabei genügte es dem Jenen-
ser aber nicht, gegen eine "Mechanik" äusserlichen Wissens
zu wettern und in diesem Zusammenhang einen natürlich
sich entwickelnden Bildungsprozess zu propagieren. Dagegen

wird Bildung jetzt mit einer jedem zuzumutenden
Anstrengung in Beziehung gesetzt und darin mit der Erwartung,
in eine Auseinandersetzung zu treten, in welcher das, was
ein freies und erfülltes Leben sein soll, allererst errungen
werden muss. Nüchterner als Herder, so wird man urteilen
müssen, trägt Fichte so dem Tatbestand Rechnung, dass die
"Neue Gesellschaft" um die Wende vom 18. zum 19.
Jahrhundert nicht so etwas ist wie ein von Natur harmonischer
Zustand, sondern das Ergebnis "politischer" Arbeit und darin
einer Arbeitsteilung in je spezialisierten Berufen, über die
Fichte in seiner Antrittsvorlesung von 1794 in Jena
nachdachte. Eine solche Arbeitsteilung ist für Fichte aber nicht
das Ergebnis zwangsweiser Zuweisung, sondern entspricht
freier Berufswahl, deren Voraussetzung eine Bildung zur
Freiheit \sX, eines anspruchsvollen Prozesses also in Verbindung

mit permanentem Austausch mit anderen. Kurzum,
Bildung ist für Fichte zuerst Bildung zur Freiheit, die den Studierenden

nicht dazu veranlassen möchte, ein vorgeschriebenes
tableau bestimmter Kenntnisse gleichsam zu schlucken,

ohne die eigene Urteilskraft an ihm zu schärfen, wie das im
zu Ende gehenden 18. Jahrhundert gängige Praxis darstellte.

Fichtes Modell akademischen Studiums hat Wilhelm von
Humboldt (1767-1835) auf Grund seiner in Jena gemachten
Erfahrungen in Berlin wenig später in seiner berühmt gewordenen

Universitätsreform verwirklicht. Anstatt vorzeitig nach
einem anwendungsorientierten Nutzen zu schielen, sollten
sich Lehrende und Studierende gemeinsam einer nie vollendeten

Wissenschaft widmen. Mehr bedürfe es nicht. Gewarnt
hat Humboldt nicht vor langen Studienzeiten, sondern vor
Eingriffen in die um ein Sachinteresse zentrierte Tätigkeit
des Forschens, Lehrens und Studierens. Die universitas sei
der Ort, an dem freies und selbständiges Denken gründlich
geübt werden dürfe und solle. Nicht blosse Anpassung an
Welt und Gesellschaft, sondern kritische Auseinandersetzung,

ja Emanzipation zu persönlicher Freiheit sind gemäss
Humboldt das Ziel; der Weg dahin eine "allgemeine" Bildung
als Grundlage für eine individuelle Selbstentfaltung ebenso
wie für eine verantwortliche Mitgestaltung der Welt. Das alles
klingt elitär und individualistisch. Dieser Eindruck entspricht
aber nicht Humboldts Intention, weil für ihn Bildung eben
nicht als das überlegene Selbst gilt, sondern der Ermögli-
chungsgrund für den Dienst an der geistigen und politischen
Gestaltung der Gesellschaft ist. Das wieder ganz neu ins Be-
wusstsein gehoben zu haben, ist das Verdienst H.J.Hev-
dorns. der Humboldts Beitrag zum Verständnis von Bildung
als "einen Beitrag für eine tatsächliche Befreiung des
Menschen..., für eine wie auch immer verzweifelte Möglichkeit,
sein Selbstbewusstsein zurück zu gewinnen", begreift und
für so aktuell hält, "dass es keine andere Fragestellung gibt,
die für unsere Gegenwart bedeutsamer wäre" 4).



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2005 APU-Bulletin n° 1, avril 2005

6

Und dennoch kann auch Theodor Litt nicht widersprochen
werden, wenn er von der Notwendigkeit spricht, "die unserem

Zeitalter gemässe Auffassung von Menschlichkeit und
Menschwerdung in aller Klarheit von der abzuheben, die als
Vermächtnis unseres klassischen Zeitalters auf uns
gekommen ist." 5)

Damit spricht er das aus, was ein paar Jahre später die
Debatte um den Bildungsbegriff beherrscht: Eine Fixierung von
Bildung auf sog. Klassisches sei nicht mehr dazu angetan,
die gesellschaftliche Lage angemessen zu erfassen, dass
der Einzelne in seiner sozialen Situation sich in ihr noch
zurecht zu finden vermöge. Offensichtlich hatten die
gesellschaftliche Entwicklung und die kulturelle Tradition
einschliesslich der christlichen Überlieferung nicht mehr viel
miteinander zu tun. Rebus sie stantibus wird zu fragen sein,
ob es so etwas wie einen Weg geben kann jenseits einer je
neuen Assimilation des Einzelnen an sich rasch verändernde
gesellschaftliche Verhältnisse und ihr entsprechende Kulturen,

aber auch jenseits von für klassisch gehaltenen Inhalten

als einziger Möglichkeit von Freiheit. Ich denke an eine

"Mündigkeit" als selbständige Entscheidungsfähigkeit in

einer Kultur, und das in der Auseinandersetzung sowohl mit
dem Flerkommen als auch mit den aktuellen gesellschaftlichen

Gegebenheiten und den diesen entsprechenden Zwängen.

Also nicht Anpassung an immer gleiche klassische
Kulturinhalte, aber auch keine Dauerassimilation an sich rasch
verändernde Verhältnisse und ihre Zwänge, sondern eine
gute Mischung von beidem, besser eine Dialektik von "Tradition

und Interpretation", Tradition und Rezeption im Kontext
eines jeweiligen Jetzt aktueller Lebenssituationen, in
welchen wir uns befinden und die dazu beitragen, dass unsere
Beschäftigung mit dem Flerkommen in jedem Fall eine
Mischung von Konstruktion und Rekonstruktion ist 6).

Kurzum, "Bildung" darf weder ein Privileg irgendeiner
gesellschaftlichen Gruppe sein noch als exklusive Aufgabe einer
bestimmten Institution verstanden werden, etwa der
Universität oder eines bestimmten Typs von Gymnasium.
Aber gerade diese beiden traditionellen Orte von "Bildung"
haben in besonderer Weise darauf zu achten, dass Bildung
mehr ist als Vorbereitung auf eine Berufsfähigkeit.
Im Rückblick auf unsere Skizze des Verständnisses von
Bildung wird beim Leser der Eindruck einer bemerkenswerten
Ambivalenz entstanden sein. Da ist Bildung eine Art mystischer

Kontemplation und dort ein ganzheitliches Geschehen
der Personwerdung durch Wissenschaft; hier wird Bildung
elitär und dort egalitär gedeutet; da als ein auf die Seele, dort
ein ausschliesslich auf den Kopf bezogener Vorgang begriffen.

Was die hochschulpolitische Diskussion der Gegenwart
anbetrifft, stehen sich Positionen, die das Subjekt und seine
Freiheit des Lehrens und Lernens ins Zentrum stellen, und
solche, welche Erziehung und umweglose Führung zu einem
bestimmten Wissen, das eine rasche Berufsfähigkeit garantiert,

für wesentlich halten und so eine Vorzugsrolle des
Objektiven fordern, gegenüber. M.E. signalisiert Bildung sowohl
einen Vorgang, das Sich-Bilden als auch ein Ergebnis, das
Gebildet-Sein, die als Momente eines Prozesses konvergieren.

Deshalb sind alle pädagogischen Vorstellungen und Methoden

auszuschliessen, die zwar die Subjektwerdung des
Studierenden zum Ziel haben, auf dem Weg dahin aber seinen
Subjektstatus ignorieren, indem sie z.B. abfragbaren und

sog. brauchbaren Wissensbeständen einen Rang einräumen,

der eigentlich dem Subjekt des Lernenden zusteht.
Gleichwohl umfasst Bildung auch Momente von Erziehung,
weil der Mensch von Natur aus bestimmte Dinge nicht kann
und das gilt auch hinsichtlich seiner Denk- und Reflexionsfähigkeit.

Bildung lebt zuerst und immer schon vom Primat des
Subjektsund ist gekennzeichnet durch einen Prozess und
ein Resultat, die konvergieren müssen. Bildung versucht
deshalb schon den Beginn des Prozesses, in dem sich ein
Mensch mit der Kultur, seiner Umwelt und den Objektivatio-
nen vergangener und gegenwärtiger Generationen auseinandersetzt

und diese für sich strukturiert, als einen Vorgang zu
beschreiben, Kultur und Umwelt zur eigenen Kultur, Umwelt
etc. des Subjekts werden zu lassen. In der Bildung geht es
also zuerst um die Ermöglichung der selbstbewussten und
selbst verantworteten Teilnahme am Leben in einer und für
eine Gesellschaft. Der Weg dahin ist die kritische und
konstruktive Auseinandersetzung mit der geschichtlich-gesellschaftlichen

Wirklichkeit und damit so etwas wie eine Befreiung

von abstrakter Selbstbezüglichkeit ebenso wie von einer
Funktionalisierung für irgend etwas, z.B. für eine Maximie-

rung von irgend etwas. Es wäre noch vieles auszuführen, ich
breche aber ab und komme zu "Bologna".

Zu aktuellen Aufgaben der Universitätsreform
nach "Bologna" 7)

Wenn gegenwärtig von Universitäten die Rede ist, fällt gewöhnlich

rasch das Wort "Bologna". Niemand denkt dann an die
mittelalterliche Stadt, in der die Wiege europäischer
Wissenschaftskultur ihren Ort hat, sondern an die im Juni 1999 von
29 europäischen Bildungsministern unterzeichnete
Erklärung zum Problem eines gemeinsamen Bildungsraumes
mit folgenden konkreten Zielen:

Erarbeitung eines Systems vergleichbarer Abschlüsse

Installation eines zweiteiligen Systems von Studienabschlüssen

Einführung eines einheitlichen Systems von sog.
Leistungspunkten, das eine europaweite Mobilität von
Lehrenden und Lernenden fördert und eine Zusammenarbeit

bei der Qualitätssicherung ermöglicht.

Quintessenz des Abschlusscommuniques dieser Konferenz
war es dann, dass es die Wissenschaft sei, die in der
europäischen Hochschullandschaft den Vorrang beanspruchen
werde. Das gilt es in der Erinnerung zu halten und mit Nachdruck

gegenüber nationalen und internationalen Autoritäten
zu betonen. Auf der Grundlage von "Bologna" hat am ^.Sep¬
tember 2003 in Berlin eine Konferenz der Bildungsminister
von jetzt 40 europäischen Ministern ebenfalls betont, dass
im europäischen Hochschulraum die Wissenschaft einen
Vorrang für sich in Anspruch nehmen kann und gegenüber
europäischen ebenso wie gegenüber nationalen Autoritäten
zu verteidigen sei.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2005 APU-Bulletin n° 1, avril 2005

7

Nach den Worten der Präambel gilt für den jetzt zu
entwickelnden europäischen Bildungsraum auch die Verpflichtung

zur Erhaltung des kulturellen Reichtums und damit der
doch sehr unterschiedlichen Universitätskulturen. Erst dann
werden die Vergleichbarkeit der unterschiedlichen
Ausbildungssysteme, eine Vereinheitlichung der Notengebung und
die grenzüberschreitende Anerkennung erworbener
akademischer Grade im Zusammenhang einer Entwicklung einheitlicher

Masstäbe für eine Qualitätssicherung akademischer
Studiengänge als anzustrebende Ziele genannt. Hierher
gehört auch die Absichtserklärung, die Ausbildungsstufen
(Bachelor und Master) mit unterschiedlichen Befähigungsnachweisen

auszustatten und die Betonung des Tatbestandes,

dass ein erfolgreicher Abschluss der ersten Studienstufe
den Zugang zur zweiten gewährleisten muss.

Was die Anerkennung im Ausland erworbener Hochschulgrade

angeht, wurde in Berlin ein sog. "Diploma Supplement"
diskutiert, das über Art und Qualität einer Ausbildung Auskunft
geben soll. Interessant, dass in Berlin zwar ausdrücklich von
einer Autonomie der Universitäten die Rede ist, nicht aber
von der z.B. auch in der Schweiz ausdrücklich gewährleisteten

individuellen Autonomie der Lehrenden und Lernenden.

Im Rückblick auf Berlin und die dort erzielten Ergebnisse hat
der Verfasser dieser Zeilen ein durchaus gutes Gefühl, vor
allem im Blick auf die nachdrücklich geforderte Freizügigkeit
von Lehrenden und Lernenden und die ausdrücklich
hervorgehobene Freiheit für jede Hochschule zu einer eigenen
Ausgestaltung ihrer "Kultur".

Was "Bologna" und "Berlin" anbetrifft, sei nicht vergessen,
dass es bei beiden Zusammenkünften von Bildungsministern
aus Europa nicht um so etwas wie einen völkerrechtlichen
Vertrag ging, sondern um politische Absichtserklärungen.
Die politische Verantwortung liegt jetzt bei den Regierungen
und dann vor allem bei den nationalen und - was die Schweiz
anbetrifft - kantonalen Parlamenten.

Mit guten Gründen beschränken sich deshalb die Erklärungen

von Bologna und Berlin auf Rahmenvorgaben und
verzichten ausdrücklich auf eine Entwicklung einer europäischen

Einheitsuniversität. Dagegen bemühen sie sich um
eine gegenseitige Wertschätzung und vor allem um eine
solcher Wertschätzung entsprechende Freizügigkeit.

Was die schweizerischen Universitäten und Hochschulen
angeht, werden sie wie die ebenfalls den Traditionen
Humboldts verpflichteten deutschen darum bemüht sein, am
Anspruch auf eine Bildung durch Wissenschaft festzuhalten,

d.h. am Prinzip eigenverantwortlichen Lehrens und
Lernens als unveräusserlicher Voraussetzung für die Ausübung

eines akademischen Berufs in eigener Verantwortung.
Eine Ausbildung durch Wissenschaft kann aber nur im Rahmen

einer Einheit von Forschung und Lehre gewährleistet

werden, das schon deshalb, weil Lehre sich nur durch
gleichzeitige Forschung zu erneuern vermag. Eine Universität

ist eben kein Gymnasium höherer Ordnung.

Kurzum, eine Universität, die diesen Namen verdient, kann
sich nicht damit begnügen, "fertige und abgemachte Kenntnisse"

zu vermitteln; das schon deshalb, weil akademische
Lehre rasch veraltet, wenn sie z.B. den Kontakt zur aktuellen

Forschung verliert 8).

Wichtig in diesem Zusammenhang ist deshalb die Einsicht,
dass Lehrende und Lernende bei allen Unterschieden in der
Intensität des Denkens und Handelns mit Forschung zu tun
haben. Aufmerksam zu machen ist auch auf die Möglichkeit,
sich zurück zu ziehen, auch als Studierender, und sich auf
selbst gewählte Probleme zu konzentrieren. Akademische
Arbeit erschöpft sich eben nicht in einer Verbreitung von
Wissenschaft oder in einer zielgerichteten Vorbereitung auf
eine sog. Berufsfähigkeit im Rahmen bestimmter Produktions-

oder Verwaltungsprozesse. Die "Obrigkeit" - sprich: die
Bildungsbürokratie - sollte durch Bereitstellung zureichender
Finanzen und Erlass zweckmässiger Organisationsgesetze
die geistige Vielfalt einer Universität fördern und unfruchtbare

Schulbildungen verhindern.

Das alles würde die Vermittlung berufspraktisch brauchbaren
Wissens durchaus nicht behindern, aber den Willen zur
Objektivität fördern, das Vermögen, sich selbst und vor allem
sog. Selbstverständliches in Zweifel zu ziehen, die Grenzen
eigenen und fremden Wissens einzuschätzen, die Bereitschaft,

sich der Kritik zu stellen und nicht zuletzt die Neugier
auf Neuland.

Erstes Ziel universitärer Lehre und Forschung ist also nicht
die Anwendung von Forschungsergebnissen, sondern die
Anleitung zu eigenem Forschen. Forschung und Lehre
beschränken sich deshalb nicht zuerst und vor allem nur auf
die Befriedigung angeblich wichtiger Bedürfnisse der sog.
Praxis, sondern fragen je neu nach den Grundlagen.

Um diese Ziele, welche die Zukunft des Menschengeschlechts

im Auge haben, zu erreichen oder doch nicht aus
den Augen zu verlieren, muss die Universität immer wieder
Distanz gewinnen zu den an sie gerichteten Erwartungen von
Politik und Wirtschaft, hat aber auch die Verantwortung zu
übernehmen für ökonomische und politische Folgen ihres
Tuns, und immer wieder die kritische Prüfung der eigenen
Interessen.

In der öffentlichen Diskussion über die Einführung der neuen
Studienabschlüsse sind die möglichen Folgen der Reform,
die in Bologna und Berlin angedeutet sind, auf das Selbstverständnis

der Universität und ihres Bildungsauftrags nur
unzureichend erörtert worden. Unser Heft will da aus der Sicht
von Hochschullehrern verschiedener Disziplinen einen Denk-
anstoss vermitteln und damit einer Verschulung und auch
einer einseitigen Verzweckung der Wissenschaft Paroli
bieten. M.E. geht es in diesem Zusammenhang um die Wahrung
der Prinzipien der Lehr- und Lernfreiheit, um die Einheit von
Forschung und Lehre, die vor allem im Rahmen des Bachelorstudiums

bewusst eingeschränkt werden, und das nicht nur
deshalb, weil ein Studienortwechsel während des Bachelorstudiums

ebenso erschwert erscheint wie ein Studienwechsel.

Es mag sein, dass verkürzte Studiengänge quantitativ
messbare sog. Effizienzsteigerungen mit sich bringen, lässt
aber auch danach fragen, ob die Bedeutung einer Universität
anhand quantitativer Berechnungen etwa der Ausbildungskosten

je Studierendem gemessen werden kann. Hier gehe
ich einig mit dem ersten Präsidenten der Johns Hopkins
University, Daniel C.Gilman. der in einer Rede im Jahr 1885 zum
Problem ausführt 9>: "If such a Standard were allowable, the

largest number of scholars taught by the cheapest teacher
would be the greatest success".



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2005 APU-Bulletin n° 1, avril 2005

8

Er fährt fort, nicht die möglichst grosse Anzahl von Studierenden

sei das, was die Qualität einer Universität ausmache,
sondern die Exzellenz ihrer Ausbildung. Ergo "(The university)

benefits society as well as individual men. It renders
services to the community which no demon of statistics can
ever estimate, no mathematical process ever compute."
Höchste Qualität von Ausbildung gewährleiste nur eine
Bildung durch wissenschaftliche Forschung im Verein mit
vorzüglichen Forschern. "By their labors, knowledge has been
accumulated, intellectual capital has been acquired. "

Welches ist also die eigentliche Aufgabe der
Universität?
M.E. "Bildung durch Wissenschaft" als Bildung des
selbstverantwortlichen, leistungsbereiten und begabten Akademikers.

Allen Autoren dieses Heftes geht es darum, die Aufgaben der
Universität im Gegenüber der Erklärungen von Bologna und
Berlin und auch der Bologna-Richtlinien der SUK vom
4.12.2003 zu definieren. Erst wenn das für alle Universitätsangehörige

klar ist, kann gesagt werden, was von einem
Universitätslehrer oder einem Studierenden gleich welcher
Fachrichtung erwartet wird, welche Massstäbe an ihre
Forschung und ihre Lehre anzulegen sind und was sie von anderen

Ausbildungsstätten des tertiären Bereichs unterscheidet.

Anmerkungen:

1) Für den nachstehenden Beitrag verdanke ich vieles Hin¬
weisen und verschiedensten Publikationen, die ich des
mir zur Verfügung stehenden Raumes wegen nicht
versichern kann. Wichtige Quellen nenne ich aber ausdrücklich.

2) Breiter zum Problem habe ich mich in einem Festschrift¬
beitrag für Reiner Preul, "Praxis mit System", Marburg
2005 geäussert. Dort werden auch die Quellen versichert.

3) Birgit Sandkaulen, La Bildung, in: Frankfurter Allgemeine
Zeitung Nr.271 vom 19. November 2004, S.10. Dieser
Publikation verdanke ich auch wichtige Einsichten zu Fich-
tes Verständnis von akademischer Bildung.

4) H.J.Heydorn, Wilhelm von Humboldt, in: Drs./G.Koneffke
(Hg.), Studien zur Sozialgeschichte und Philosophie der
Bildung Bd.2, München 1973, 82 f.

5) Th.Litt, Das Bildungsideal der deutschen Klassik und die
moderne Arbeitswelt, Bochum, 7.Aufl., 1959, 146

6) Zum Problem s. K.Wegenast, Art. Tradition V, in: TRE 33,
Berlin 2002, 724-732

7) Für diesen Abschnitt verdanke ich wichtige Einsichten
der Publikation von Hartmut Schiedermair, Was kommt
auf die Universitäten zu? Die Folgen des Bologna-Prozesses

für die deutschen Hochschulen, Köln 2003.

8) Zum Folgenden s. auch das Bulletin VSH Heft 2/3, 2002
"Welche Hochschulen braucht unsere Gesellschaft?" mit
Beiträgen von K.W., Paul-Henri Steinauer, Jürgen Oel-
kers, Gerhard Schuwey und Werner Arber.

9) Die folgenden Zitate fand ich in einem Leserbrief an die
FAZ von Prof. Georg Schild (FAZ 5 vom 7.1.2005, 36)

Felix Grigat

Universität ohne
Bildung

Wenn heute gedacht werden soll, dann muß auf jeden
Fall „neu" gedacht werden. „Neu denken" klingt besser als
„denken". Das gilt auch für hochschulpolitische Symposien,
auf denen natürlich nichts Beliebiges „neu" gedacht werden
kann, wie z. B. „Bologna", sondern „Humboldt". „Bologna
neu denken" macht noch nicht so viel her. Das ist für die
Verfechter der Humboldtschen Idee der Universität tröstlich und
auch allemal besser als der traurige Satz „Humboldt ist tot",
zu welchem sich einst ein Bundesbildungsminister hat hinreißen

lassen. Wohlkalkuliert haben also die Hanns Martin
Schleyer-Stiftung, die Heinz Nixdorf Stiftung und die Ludwig-
Maximilians-Universität München ein gemeinsam von ihnen
am 17. und 18. Februar in München veranstaltetes Symposion
„Humboldt neu denken" überschrieben.

Warum aber Humboldt „neu" denken? Zur Entlastung
des eigenen Denkens lassen wir die politisch und ökonomisch
motivierten Begründungssurrogate auf sich beruhen, die an
die Stelle einer Humboldtschen Universität so etwas wie eine
Kampfmaschine für den internationalen Wettbewerb setzen
wollen. Um dies zu tun, muß strukturiert, organisiert und
politisch schlau gehandelt werden. Das ist, es muß klargestellt
werden, etwas anderes als Denken. Bei solchen Ansätzen ist
dann z. B. von der „Analyse globaler Wissensbedarfe" und
der „Fixierung von Wissensbedarfen, die in Deutschland
gedeckt werden können" die Rede. Von hierher ist es dann nur
ein Katzensprung zu den „unternehmerischen
Entscheidungsstrukturen in wissenschaftlichen Einrichtungen", die der
Präsident der Freien Universität Berlin, Dieter Lenzen, für
den Kampf mit den „international starken Wettbewerbern"
einforderte. Hier wird Humboldt so neu gedacht, daß von
ihm nichts mehr übrig bleibt. Schädlich für gründliches Denken

ist Tempo, das wiederum Bayerns Wissenschaftsminister
Thomas Goppel einforderte: „Ich unterstelle Professoren alles
andere als Gemütlichkeit, aber ein bißchen Tempo zu machen
hat noch niemandem geschadet."


	Universität - wohin? : Hochschul- und Forschungspolitik, wer macht die eigentlich in der Schweiz?

