Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d'Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 28 (2002)

Heft: 4

Artikel: Tradition und Geist : Praktische Theologie heute
Autor: Wegenast, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893750

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

31

Peu importe donc si le "croyant" ne parvenait pas a décrypter les traces de Dieu dans l'histoire des
hommes; peu importe méme si, de ce fait, son affirmation de Dieu devait perdre quelque peu de son
assurance et si tout discours sur Dieu lui devenait impossible. Réaliser qu'il n'est plus seul et que sa
démarche le lie a d'autres humains, c'est tét ou tard lui permettre de comprendre que vivre c'est ap-
prendre et sans cesse réapprendre a la fois & adopter une attitude d'humble résignation face aux que-
stions existentielles et métaphysiques auxquelles il ne trouve pas de réponse et a rechercher I'harmo-
nie en lui-méme et avec ceux et ce qui I'entourent (j'entends par la aussi bien les mondes animal,
végétal et minéral).

Tradition und Geist - Praktische Theologie heute

Klaus Wegenast

1: Einleitendes

Bei der hier vorzustellenden sog. Praktischen Theologie handelt es sich um die jungste der an theolo-
gischen Fakultaten gelehrten Disziplinen. Wer sich tiber die Geschichte ihrer Entstehung als wissen-
schaftliche Disziplin am Beginn des 19.Jahrhunderts orientieren méchte, dem empfehle ich die Lektu-
re des Bandes "Praktische Theologie. Texte zum Werden und Selbstverstandnis der Praktischen Dis-
ziplin der Evangelischen Theologie", in dem Gerhard Krause die wichtigsten Stimmen zwischen 1810
und 1970 gesammelt und vorziglich kommentiert hat (Wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt
1972 - Wege der Forschung Bd.CCLXIV).

Es ist kein Geheimnis, dass diese "Praktische Theologie" nahezu 150 Jahre gebraucht hat, um im
Haus der Theologie als den anderen Disziplinen gleichrangig anerkannt zu werden. Karl Barth sprach
noch in der 2.Auflage seines "Rémerbriefs" aus dem Jahr 1921 von den "sanften Auen der prakti-
schen Theologie" und bagatellisierte ihre Arbeit. Hinter solchen abwertenden Ausserungen spiegelt
sich die auch heute noch verbreitete Auffassung, dass das Verhaltnis der Theologie zu ihrer Praxis in
Kirche und Gesellschaft das einer zielbestimmenden Theorie zu einem fremdbestimmten Anwen-
dungshandeln sei; von einer Theorie, die sich zuerst der Interpretation und Reflexion heiliger Texte
verdankt und einer Praxis, deren Aufgabe es sei, die praktische Handhabung der tbergeordneten
Theorie zu organisieren. Die Praktische Theologie als universitare Disziplin gilt in diesem System als
so etwas wie eine Bricke zwischen dem elfenbeinernen Turm, der eigentlichen theologischen Wis-
senschaft qua Bibelwissenschaft und Dogmatik, als Theorie oberster Glaubens-, Denk- und Verhal-
tensnormen und der kirchlich-gesellschaftlichen Praxis des Evangeliums.

In den letzten 50 Jahren hat sich nicht zuletzt angesichts gesellschaftlicher Entwicklungen, welche
die angedeutete Einbahnstrasse zwischen Theologie und Praxis zunehmend als unbefahrbar er-
scheinen liessen, ein neues Verstandnis von Praktischer Theologie durchgesetzt, dessen Wurzeln al-
lerdings bis weit ins 19. Jahrhundert zurtickverfolgt werden kénnen. Ich denke z.B. an die "Kurze Dar-
stellung des Theologischen Studiums" von Friedrich Schleiermacher aus dem Jahr 1810 und dann
vor allem an Arbeiten des "Praktischen Theologen" Carl Immanuel Nitzsch (1787-1867).

Charakteristisch fir das heutige Verstandnis der Praktischen Theologie mit ihren mannigfachen Unter-
disziplinen (Homiletik, Liturgik, Religionspadagogik, Pastoraltheologie und -psychologie, Diakonik,
Kirchenrecht u.a.) ist die Definition von Dietrich Rossler in seinem "Grundriss der Praktischen Theolo-
gie", Berlin 1994: "Praktische Theologie ist die Verbindung von Grundsétzen der christlichen Uber -
lieferung mit Einsichten der gegenwdrtigen Erfahrung zu der wissenschaftlichen Theorie, die die
Grundlage der Verantwortung far die geschichtliche Gestalt der Kirche und fur das gemeinsame
Leben der Christen in der Kirche bildet."



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

32

Dieser Definition wurde schon bald eine "ekklesiologische Verengung" vorgeworfen und eine Prakti-
sche Theologie als "Kritische Theorie religids vermittelter Praxis in der Gesellschaft" gefordert (Gert
Otto). Einflusse der sog. "Kritischen Theorie" (Horkheimer u.a.) haben Pate gestanden. In der neue-
sten Diskussion begegnet dann immer haufiger der sich Helmut Schelsky verdankende Begriff "Hand-
lungswissenschaft”, obwohl nicht Ubersehen wurde, dass diese Bezeichnung nicht ausreicht,
"Leben und Verhalten der Praxis" angemessen zu umschreiben (H.Schréer).

Wie immer, Hauptfragen, die gegenwartig die Diskussion im Rahmen der Praktischen Theologie be-
stimmen, sind: .

- Wie verhalt sich die Praktische Theologie zu den Bibelwissenschaften, der Kirchen- und Theolo-
giegeschichte, der Dogmatik und der Ethik?

- Welche Praxis ist der Gegenstand der PTh? Der christliche Glaube im Denken und Handeln der
christlichen Gemeinde oder tberhaupt religiose Praxis zwischen einer civil religion und Sekten
aller Art, auch anderen Religionen? Ist Kirche der Schliisselbegriff der PTh oder Religion, und um
welche Handlungsebene geht es, wenn die christliche "Religion" das Bezugszentrum ist: um Oku-
mene, die Evangelische Kirche, die Pfarrer und Pfarrerinnen oder auch die Laien?

- Welche Methoden wissenschaftlicher Arbeit bestimmen die PTh in ihren durchaus verschiedenar-
tigen Einzeldisziplinen, die bestimmten Handlungsfeldern zugeordnet sind und Kirche und Religi-
on z.B. padagogisch als "Lerngemeinschaft" oder kultursoziologisch als Erlebnisgesellschaft oder
als Dienstgemeinschaft fir die Welt oder, oder ... reflektieren?

Schon diese Aufzahlung zeigt, dass ein Methodenpluralismus fiir die PTh charakteristisch ist und sich
neben der Frage nach dem Verhéltnis zu den anderen theologischen Disziplinen die nach dem Ver-
haltnis zu den sékularen Humanwissenschaften stellt. Damit im Zusammenhang entsteht die weitere
Frage nach der Einheit der PTh in der Vielfalt ihrer Fragehinsichten und methodischen Zugénge zu
ihren Problemen. Henning Schréer spricht in diesem Zusammenhang von der Notwendigkeit, die
Frage nach der "Wahrheit der Praktischen Theologie" zu stellen, und versucht, Kriterien fir eine Be-
antwortung dieser Frage anzugeben (Art. PTh in TRE, Bd.27, 1996, 194). Unter anderem nennt er
die Schriftgeméssheit der PTh als Frage nach Buchstabe und Geist und fordert eine praktisch-theolo-
gische Hermeneutik - ich komme noch darauf zurlick -, dann den kritischen Begriff von Kirche als Ge-
meinschaft von Leben und Glauben in der Gesellschaft, der die Frage nach wahrer Kirche kritisch
wach halt, und endlich die "semiotische Deutlichkeit" des Sagens und Tuns. Damit werde auch das
Wie ihrer Kommunikation zu einem Kiriterium fur ihr Was im Streit um die Wirklichkeit.

Nach diesen "Vorbemerkungen" ist es an der Zeit, drei charakteristische Entwiirfe Praktischer Theolo-
gie zu skizzieren, um dann die in der Uberschrift des Beitrags angekiindigte Problematik des Verhalt-
nisses von Tradition und Geist fir zwei Teildisziplinen der PTh zu erértern, fir die Homiletik und die
Religionspadagogik.

2.Entwirfe Praktischer Theologie im Jetzt 1

Die Entwicklung der PTh hat sich seit dem 19. Jahrhundert von einer pastoralen Theorie des Pfarram-
tes im Zusammenhang einer volkskirchlichen Situation und einer idealistischen Universitatstradition im
Sinne Humboldts zu einer Bemihung um wissenschaftliche Theoriebildung im Horizont der Frage
nach dem Verhaltnis von Empirie und Theologie vollzogen. Am Ende dieser Entwicklung steht eine
PTh als kritische Integrationswissenschaft, welche die gesellschaftliche Wirklichkeit, die anthropoge-
nen Gegebenheiten der Adressaten (Entwicklungsstand, Sprachverstehen, kommunikative Kompe-
tenz u.a.) und die Repréasentanz des Christlichen ebenso im Blick hat wie die Glaubenstradition und
ihre wissenschaftliche Reflexion im Rahmen der historischen und systematischen Disziplinen der
Theologie. lhr Ziel in allen jetzt zu skizzierenden Modellen ist es, eine theologisch verantwortliche und
adressatennahe Praxis des Evangeliums in der Gesellschaft konkret werden zu lassen.

Ich beginne mit dem Entwurf Dietrich Résslers, dessen Definition von PTh wir schon kennen. Er geht
von der Praxis des neuzeitlichen Christentums aus und damit von seinem individuellen, seinem kirchli-
chen und seinem o&ffentlichen Erscheinungsbild als Kulturtrager. Das Interesse Rosslers gilt vor allem
anderen der Einheit der in viele Unterdisziplinen sich differenzierenden PTh.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

33

Aufs Ganze gesehen gelingt es ihm aber nicht, die Kirche als integrierenden Bestandteil der Gesell-
schaft zureichend zu wirdigen, indem er sie vornehmlich als Amtskirche in ihrer Reprasentanz im Gott-
esdienst und in der Predigt beschreibt. Die kirchliche Spiritualitat als Weise des Umgangs mit dem Hei-
ligen, der Umgang der Kirche mit Geld und Macht, die Kirche als Lerngemeinschaft und als Teil der
Okumene, ihr Verhéltnis zur Sexualitat und manches andere werden hdchstens angemerkt.

Gert Otto, wir kennen ihn schon als Vertreter einer "Kritischen Theorie religios vermittelter Praxis in der
Gesellschaft", mochte die Verengung pth Arbeit auf die Kirche als Institution tberwinden oder doch
starker in einen Zusammenhang mit wesentlichen Perspektiven moderner Wissenschaft bringen, Her-
meneutik, Rhetorik, Didaktik, Ideologiekritik, Symbolik etc. Mit Verve verwahrt er sich gegen eine dog-
matische Deduktion der PTh aus den historischen und systematischen Disziplinen der Theologie.
Dabei geht eine intensive Beschaftigung mit der Wahrheitsfrage, zumindest was ihre grundséatzliche
Erorterung anbetrifft, verloren. Hier genlgt es eben nicht, ideologiekritische Bemahungen anzustel-
len.

Einen anderen Weg, namlich PTh als Teamwork der verschiedenen Teildisziplinen zu betreiben, stellt
das Handbuch der PTh (Gutersloh 1981 ff.) zur Diskussion. Es beginnt mit einer Beschreibung der
Empirie der verschiedenen Praxisfelder der Kirche in der Gesellschaft mit dem Interesse, die Situatio-
nen der Praxis mit der Theorie in Zusammenhang zu bringen. Die Herausgeber unterscheiden dabei
zwischen drei Handlungsebenen oder Dimensionen (Einzelner und Gruppe, Gemeinden, Gesell-
schaft und Offentlichkeit), die jeweils mit vier theologisch verantworteten Handlungszielen in Bezie-
hung gebracht werden (Verkiindigung und Kommunikation; Bildung und Sozialisation; Seelsorge
und Diakonie; Leitung und Organisation). Damit optiert dieses Handbuch fir eine Aufgliederung der
PTh in Fallsituationen, deren Herausforderungen zum Handeln naher beschrieben und aus der Per-
spektive verschiedener Disziplinen bedacht werden. PTh wird hier zu einer Netzwerktheorie.

Es gibt noch andere Theorieansétze, die ich hier vernachlassigen muss. Wichtige Tendenzen fur die
Zukunft der Arbeit Praktischer Theologie sind auch jetzt schon deutlich:

- Wachsendes Interesse an der Okumene und der interkulturellen Gesellschaft.

- Bessere Beachtung der "Laienfrage" gepaart mit dem Interesse an der Elementarisierung der In-
halte und Methoden theologischer Arbeit und einer christlichen Gemeinde als "Dienstgemein-
schaft".

- Weitere Klarung der methodischen Kooperation mit anderen Wissenschaften im Zusammenhang
mit Prozessen von Wirklichkeit. In diesem Zusammenhang geht es um die Entwicklung einer pha-
nomenologisch arbeitenden praktisch-theologischen Hermeneutik.

- Interesse an der Wahrheit Praktischer Theologie als Weise der Ingebrauchnahme der Heiligen
Schrift.

Mit dieser letztgenannten Tendenz sind wir beim im Titel des Beitrags apostrophierten Problem des
Verhéltnisses von Tradition und Geist angelangt.

3. Tradition und Geist als Grundproblem Praktischer Theologie 2

Tradition ist nie so etwas wie eine Einbahnstrasse zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft,
sondern stets ein interaktiver Prozess, der sich nicht in der Weitergabe fixierten Wissens erschopft,
sondern dem der Charakter eines je neu auszutragenden Streits um die Wahrheit eignet, in dem die
Existenz der Tradition ebenso auf dem Spiel steht wie die des jeweiligen Adressaten. Grundséatzlich
ist Tradition deshalb ein Vorgang zwischen Partnern, der erst dann als gelungen erfahren wird, wenn
die Botschaft im Zusammenhang von Interaktionen mit Fragen und Bediirfnissen des Partners auf aut-
hentische Weise zusammenstimmt, ihn etwas angeht. Hier geht es um eine Dialektik von Tradition und
Rezeption im Kontext einer bestimmten Lebenswelt. Deshalb kann es Wesen und Ziel der Tradition in
den Handlungsfeldern der Kirche in der Gesellschaft nur sein, dem fragenden Menschen dazu zu ver-
helfen, Inhalte reflexiv anzueignen oder auch kritisch abzuweisen und so zum wirklichen Subjekt sei-
ner Lebensgeschichte zu werden. Fir die Handlungsfelder der Praktischen Theologie, denen durch-
aus verschiedene Sozialgestalten (Verkiindigung, Unterricht, Beratung ...) eigen sind, gibt es aber
auch vergleichbare Basiselemente, die sich auf den Grundaspekt der Vermittlung der Grundthemen
des christlichen Glaubens beziehen.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

34

Erschwerend fir eine solche Vermittlung ist die aktuelle religiose Desymbolisierung, welche die ur-
sprungliche Einheit von religidsem Symbol und aktueller Lebenspraxis zu zerstéren droht. Nur die
Herstellung einer sprachlich bewussten Beziehung zu den verdrangten oder isolierten Symbolen
kann deshalb Tradition im beschriebenen Sinn méglich machen. Fir die Homiletik (Predigtlehre) be-
deutet das vor allem anderen die Ernstnahme der Einsicht, dass nichts, auch kein biblischer Text, fur
sich selbst spricht, sondern verstehensrelevante Bedeutung nur im Akt einer ergédnzenden Interpre-
tation zu erlangen vermag. Kommt so der Prediger auf Grund seines individuellen, auch wissen-
schaftsgeleiteten Verstehens des Textes zu seiner Predigt, geschieht beim Hérer ein ahnlicher Ver-
stehensprozess hinsichtlich der gehérten Predigt, auf die er sich seinen Vers macht. Die hier ange-
deutete "Mehrdeutigkeit" ist dabei keineswegs "Beliebigkeit" z.B. als uferloses Hineinprojizieren.
Daftir sorgt schon das zwar vielschichtige, aber doch begrenzte Bild Jesu, wie es das Neue Testament
und seine Wirkungsgeschichte zeichnen.

Wie immer, die gegenwartige Predigt ist nicht mehr eine Auseinandersetzung mit dem historisch ge-
wordenen Text, sondern gegenwartiger Text und damit Zeugnis des Predigers, der seine Interpreta-
tion an den Hérer weitergibt und ihm damit die Chance zuspielt, in seiner persénlichen Auseinander-
setzung mit der gehérten Predigt zu einem "Text" zu gelangen, an dem er selbst beteiligt ist. In allen
Teilen dieses Traditionsprozesses geht es dabei darum, "Verheissung und Wirklichkeit miteinander zu
versprechen" (E.Lange).

Was die Religionspéadagogikanbetrifft, liegen die Dinge ahnlich, setzen aber fur den oder die Un-
terrichtende differenzierte Bemiihungen um ein Verstandnis der anthropogenen und soziokulturellen
Voraussetzungen der Adressaten voraus, genauer ihrer Verstehensvoraussetzungen und ihrer reli-
giésen oder auch nicht-religidsen Sozialisation, ihrer aktuellen Lebenswelt etc. Nur dann wird es mog-
lich sein, den didaktischen Vermittlungsprozess als eine Verschrankung der Erfahrungen, die bibli-
schen Zeugnissen zugrunde liegen, mit Erfahrungen von heute Lernenden zu ermdglichen. Das gilt
sowohl fur einen bibelzentrierten als auch fur einen problemorientierten Unterricht. Die didaktischen
Strukturen kénnen dabei diskursiv angelegt sein, aber auch durch verschiedenste kreative Verfahren
bestimmt. Fur den Akt wechselseitiger Erschliessung von Tradition und Leben ist auch Phantasie von
wesentlicher Bedeutung. Wie fir alle Lernprozesse gilt auch fur die religiésen, dass sie "offen" sind
und deshalb sowohl zu einer selbstandigen Aneignung der Tradition fiihren kénnen als auch zu kriti-
scher Distanz. Theologische Orientierungen und christliche Sinnvorgaben stehen also je neu auf
dem Spiel.

Ich muss es in diesem Zusammenhang mit diesen Andeutungen bewenden lassen, die gezeigt
haben mégen, welche Anforderungen ein Studium der Praktischen Theologie als Integrationswissen-
schaft, die geistes- und humanwissenschaftliche Disziplinen vereinigt, an Studierende und vor allem
auch Lehrende stellt. Wer sich naher orientieren mochte, den verweise ich auf die einschlagigen
Sachartikel in der Theologischen Realenzyklopadie (TRE) zu den verschiedenen Disziplinen der PTh,
also "Homiletik,", "Religionspadagogik”, "Seelsorge" etc. Die TRE ist in jeder wissenschaftlichen Bi-
bliothek zu finden.

Anmerkungen:

1) Dankbar verweise ich fur den folgenden Abschnitt auf den Artikel "Praktische Theologie" aus der
Feder meines jingst verstorbenen Bonner Kollegen Henning Schréer (TRE, Bd. 27, Berlin
1996, 190 ff.)

2) Vgl K.Wegenast, Art. Tradition VII. Praktisch-theologisch (TRE, Bd. 33, 724 ff.)



	Tradition und Geist : Praktische Theologie heute

