Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d'Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 28 (2002)

Heft: 4

Artikel: Pourquoi étudier I'Histoie de I'Eglise?
Autor: Bodenmann, Reinhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893749

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

27

So hat man, wie oben erwahnt, um die Mitte des 20. Jahrhunderts in Qumran umfangreiche Texte
einer bislang wenig bekannten judischen Gruppe gefunden, die neues Licht auf die Geschichte Jesu
und des Urchristentums werfen. Und fast gleichzeitig tauchte aus dem Wiistensand Agyptens eine
Geheimbibliothek der antiken Gnosis auf, einer eigentiimlichen Religion am Rand des damaligen Ju-
dentums und Christentums. Auch hier ergaben sich zahlreiche neue Erkenntnisse, die ihrerseits nach
einer Revision unserer bisherigen Modelle riefen.

Der zweite Innvoationsgenerator besteht in der Verdnderung unserer eigenen Perspektiven und Fra-
gestellungen. Neue literaturwissenschaftliche oder historische Methoden erzeugen markante Umwal-
zungen. Verfeinerte Instrumentarien bringen manche neue Aspekte unserer Objekte, der Texte, ans
Licht. Als Kinder unserer Zeit stellen wir Fragen, die man bisher so nicht gestellt hat, und bekommen
neue Antworten. So sensibilisieren uns die sich kumulierenden Umweltprobleme fiir 6kologische Di-
mensionen, die etwa manche alttestamentlichen Texte pragen. Oder wir fragen verstérkt nach sozio6-
konomischen Umschichtungen in der Gesellschaft des eisenzeitlichen Israel, auf die wir aufgrund der
von uns selbst erlebten - und erlittenen - rasanten Dynamik der modernen Gesellschaften aufmerksam
werden.

Beides, die Veranderung unsrer "Objekte" wie unsrer selbst als "Subjekte" des Wissenschaftsprozes-
ses macht das Studium dieser gewaltigen antiken Bibliothek zu einem geistigen Abenteuer, das nie
zu einem Ende kommt. Es ist faszinierend, an einem Forschungsprozess teilzuhaben, in dem immer
wieder eine neue leere Seite aufgeschlagen wird und nach unserer Arbeit ruft. Wenn diese Beschafti-
gung nicht nur ein unterhaltsames akademisches Spiel bleibt, sondern mit dazu beitragt, in Zeiten zu-
nehmender Krisen nach Wegen zu einem besseren Leben auf diesem einzigartigen Planeten zu
suchen, dann verschafft sie dem eigentimlichen Sinn der Bibeltexte Gehér: Sie erinnern uns Men-
schen an unsere Herkunft als Ebenbilder Gottes und helfen uns, unsere Zukunft in Frieden und Ge-
rechtigkeit zu gestalten.

Pourquoi étudier I'Histoire de I'Eglise?

Reinhard Bodenmann

Lorsque la rédaction du présent bulletin me pria de répondre a cette question, je savais bien qu'ac-
cepter de me livrer a cet exercice revenait & confier au papier et a I'encre une réponse personnelle qui
ne pourrait prétendre & un caractére exhaustif et encore moins a une valeur normative; bref que la ré-
ponse donnée dépendrait non seulement de mes convictions philosophico-religieuses, mais aussi de
ma perception des termes "Histoire" et "Eglise". C'est la raison pour laquelle j'ai décidé, pour commen-
cer, d'en dire quelques mots.

*k Kk

L"Histoire" est toujours reconstruction d'un "passé", qui méme lorsqu'il était "présent" n'a jamais été
appréhendé par ceux qui en faisaient partie de fagon uniforme ou dans sa globalité. Ce que je veux
dire par la c'est qu'il n'y a pas d"événement" (cela peut étre un phénoméne, une personne, une idée,
etc.) qui soit a la fois pergu, interprété dans ses relations a d'autres événements et évalué dans sa por-
tée de fagon identique par tous ceux qui en sont les témoins ou les artisans. Puisque ce "présent" ob-
jectif n'existe pas, il est encore plus invraisemblable que la reconstruction de ce "présent" une fois de-
venu "passé" le soit. Cela étant admis, il appert que toute Histoire, dans son effort de reconstruction
d'un "passé"” lui-méme déja pergu de fagon différente par ses témoins et ses artisans, ne peut échap-
per & la subjectivité, et ce d'autant plus qu'aux subjectivités des témoignages de naguére s'ajoutent
les subjectivités de ceux qui en décryptent les traces, puis de ceux qui liront cette reconstruction.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n® 1, avril 2002

28

Cela posé, nous n'avons pas pour autant défini le terme d'Histoire, car si jusqu'ici ce qui en a été dit
permet simplement d'affirmer que le Roman et I'Histoire ne sont pas sans points de contact, il n'en de-
meure pas moins que Roman et Histoire ne recouvrent pas le méme genre littéraire. La différence
entre eux est déterminée et par le matériau a partir duquel I'un et l'autre de ces genres se construi-
sent, et par les obligations qui lient a leurs lecteurs ceux qui rédigent les textes appartenant a l'un ou
l'autre de ces genres. Pour ce qui est du matériau, l'imagination et le savoir-faire littéraire seuls suffi-
sent au romancier, alors que l'historien ne peut aucunement s'en contenter. S'ajoute en effet, dans ce
dernier cas, la quéte souvent laborieuse de "traces" de tous genres (appelées "sources" quand elles
sont écrites) laissées par un "événement". Sur le plan déontologique (celui des obligations), I'histori-
en s'engage au cours de son travail herméneutique (lorsqu'il élabore sa grille de lecture des "traces"
réunies dans un premier temps) a faire le mieux possible justice a toutes les "traces" dont il a eu con-
naissance et a faire preuve de vigilance a I'égard des dangers auxquels son travail est constamment
exposé, a savoir les piéges subtils de I'anachronisme et la tentation de facilité ou de mauvaise foi qui
consiste a ignorer tout simplement certaines "traces" encombrantes...

- scrupules auxquels le romancier n'est évidemment pas tenu.

L'Histoire est donc une tentative de reconstruire verbalement le "passé" a partir de "traces"” les plus
diverses. Le résultat et la valeur de la reconstruction ainsi obtenue seront fonction:

() de l'ampleur, de la maniere et du sérieux avec lesquels la quéte des traces aura été menée,
(i) de la fagon dont ces traces auront été interprétées, reliées entre elles et évaluées, et enfin

(iii) de la fagon dont celui qui a mené a bien les démarches précédentes (I'historien) transmettra le ré-
sultat auquel il est parvenu; je pense ici tout particulierement au degré de "transparence" de sa re-
construction: dans quelle mesure permettra-t-elle au lecteur de distinguer entre les "traces" qu'il a
redécouvertes et la lecture qu'il en a faite ? Des variations dans la fagon de procéder en I'un ou l'au-
tre de ces points conduisent a des résultats inégaux et correspondent a des historiographies dif-
férentes.

Cette perception de I'Histoire me conduit a appréhender le travail de I'historien comme s'inscrivant
dans une démarche soumise a une tension permanente inévitable, le plus souvent stimulante et enri-
chissante:

() d'uncoté, il y aura la prise de conscience de 'omniprésente subjectivité habitant son travail et (pres-
que toujours) déja le matériau a partir duquel il "reconstruit”,

(i) de l'autre, il y aura I'exigence d'une rigueur qui le poussera a assembler le plus de "traces" possi-
~ bles relatives a l'objet de son étude, afin de mieux pouvoir enrichir et nuancer son interprétation.

J'ajouterai en passant qu'il serait insensé de considérer cette omniprésente subjectivité comme un
handicap regrettable, puisqu'elle est inhérente a notre condition humaine: impossible de la refuser ou
de nous y soustraire. Reconnaitre qu'elle habite et modéle tout ce que nous entreprenons c'est au
contraire enrichir notre activité d'historien: car prendre conscience des limites de nos reconstructions
historiques nous invite et nous incite aux expériences stimulantes du dialogue avec d'autres histori-
ens, c'est-a-dire a la confrontation avec d'autres perceptions du passé de cette humanité dont nous
faisons et sommes partie.

*k*k

Qu'en est-il & présent du mot "Eglise" ? Quelle en est ma perception ? Au vu du milieu socio-culturel
dont émane cette question, je laisse d'emblée de c6té le niveau universaliste - celui ol I'on cher-
cherait & définir le terme d'Eglise par la seule démarche religieuse, indépendamment du systéme reli-
gieux dans lequel celle-ci s'inscrit - pour me cantonner au seul monde hétérogéne dit chrétien (sans
jamais perdre de vue pour autant le champ plus large des autres religions). Dans ce monde-Ia, les ima-
ges mentales associées au mot "Eglise" sont loin d'étre concordantes. Elles sont a la fois fonction de
la fagon dont on délimite I'enseignement de Jésus et de la fagon dont on congoit les relations entre
l'individu d'une part et "Jésus" et "son" enseignement d'autre part. Ce n'est pas ici I'endroit d'énumé-
rer toutes les différentes perceptions du mot "Eglise", car le voudrais-je, que je n'en serais pas capa-
ble, tant elles sont nombreuses si 'on s'arréte aux nuances. Pour pouvoir donner une réponse per-
sonnelle & la question qui m'est posée, il me suffit de préciser ma perception du mot "Eglise”.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

29

Je considére (tout en sachant que tout un chacun peut avoir de bonnes raisons pour ne pas adhérer a
cette définition) que le mot Eglise fait allusion & un ensemble de personnes qui définissent entre aut-
res leur identité par des liens d'allégeance (qui peuvent étre de nature et d'intensité trés différentes)
qu'ils établissent entre eux et Jésus (que celui-ci soit pergu comme personnage historique ou comme
idéal mythique), d'une part, et par une adhésion personnelle a un enseignement qu'ils "lui" attribuent,
d'autre part. Notez que cette définition ne fait pas intervenir les facteurs de temps et d'espace, ce qui
me permet de sous-entendre par le mot de personne aussi bien des personnes vivantes que défun-
tes et de faire abstraction de leurs particularités génétiques ou culturelles. Le recours a la forme active
du verbe définir leur identité et aux concepts d'allégeance et d'adhésion personnelle me permet de
distinguer, par ailleurs, entre Eglise et Société "occidentale" dite chrétienne. Enfin, cette définition me
donne la possibilité de ne pas réduire I'Eglise a ses institutions ou a ses hiérarchies.

*kk

Ces précisions faites, il reste a définir le concept obtenu par la combinaison des termes d'"Histoire" et
d"Eglise"; en d'autres mots a dire ce que j'entends par "Histoire de I'Eglise" ? La encore les mots en-
gendrent des représentations mentales, des conceptions différentes qui se traduisent par des pra-
tiques multiples au niveau de I'enseignement de cette matiére. Pour certains, "Histoire de I'Eglise"
est essentiellement étude de I'évolution des dogmes de I'Eglise (étude dont I'ampleur est évidem-
ment fonction de ce qu'on entend par Eglise, laquelle se voit, dans bien des cas, confinée aux frontie-
res d'une seule dénomination religieuse). D'autres préférent la définir en tant qu'histoire de l'interpré-
tation des textes normatifs de I'Eglise (dont le corpus varie lui aussi en fonction du temps, du lieu et de
la communauté religieuse). D'autres encore ont fustigé le caractére réducteur des définitions précé-
dentes, qui se limitent aux domaines des idées ou de I'herméneutique, pour inviter également a ['étu-
de des expressions tangibles du christianisme, lorsque les constructions abstraites et les modéles
normatifs s'incarnent dans un vécu qui, encore davantage que la pensée, est modelé par des facteurs
affectifs, environnementaux, socio-politiques, économiques et technologiques. Pour ces historiens
I'Histoire de I'Eglise inclut également I'étude des pratiques religieuses, aussi bien individuelles que
collectives; c'est dans ce cadre-la que les études consacrées aux pratiques liturgiques, aux pratiques
de dévotion personnelles, aux expressions éthiques et a I'expansion du christianisme (le prosélytis-
me, la mission) acquiérent elles aussi leurs lettres de noblesse.

Etant convaincu, pour ma part, de l'inextricable enchevétrement qu'il y a entre ce que nous appelons
"pensée”, "affectif", "comportement" et "contexte" (Sitz im Leben), entre "besoins", "peurs" et "es-
poirs", et donc entre “religion”, "besoins et craintes fondamentales (dont la sexualité et la mort)" et
"quéte du pouvoir (moyen de satisfaire nos besoins et tentative d'exorciser notre finitude)", je crois
que non seulement ['Histoire de I'Eglise inclut tous les champs d'études que je viens d'énumérer, mais
aussi qu'elle ne peut pas, si ce n'est de fagon artificielle et pour son plus grand appauvrissement, étre
pratiquée avec des Uilleres, c'est-a-dire sans tenir compte des contextes géographiques, socio-poli-
tiques, économiques et technologiques. Qui niera, par exemple, que l'imprimerie et son développe-
ment ont eu des répercussions profondes sur I'évolution des pratiques et des contenus du christia-
nisme, ou que le paysage religieux de notre "vieille" Europe est aussi, voire essentiellement, le résul-
tat de facteurs politiques et économiques ? En d'autres termes, je partage avec la plupart des histori-
ens la conviction que les cloisonnements érigés par le passé (et parfois encore aujourd'hui) entre "Hi-
stoire profane" et "Histoire religieuse" sont artificiels. Non seulement I""Histoire de I'Eglise" fait entiére-
ment partie de |""Histoire", non neulement elle est soumise aux mémes méthodes de travail et partici-
pe des mémes limites que toute autre reconstruction historique, mais inversement toute quéte histori-
que sérieuse (qu'elle soit centrée sur l'ar, la culture, les idées, la politique, I'économie ou méme les
sciences et la technologie) ne peut impunément faire abstraction des composantes, dimensions ou
implications religieuses de son objet d'étude.

Les considérations précédentes me conduisent a la définition suivante: reléve de I'Histoire de I'Eglise
toute enquéte historique étudiant un ou des "événements" (cela peut étre un phénomeéne, une per-
sonne, un dogme, une croyance, une pratique, etc.) dans leurs relations avec les pratiques et repré-
sentations religieuses de I'Eglise ou de I'une de ses patrties.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

30

Ces précisions indispensables étant faites, je puis enfin donner "ma" réponse (ma entre guillemets,
dans la mesure ou ce "moi" est redevable de la pensée des "autres") a la question qui m'a été posée, a
savoir: Pourquoi étudier I'Histoire de I'Eglise ? Cette réponse est - que cela soit dit d'emblée - muiti-
ple.

L'Histoire de I'Eglise offre a celui qui s'y intéresse (qu'il se considére ou non comme membre de cette
Eglise) un champ de prédilection en vue de I'étude des mécanismes religieux qui régissent la vie des
hommes (se réclamant ou non d'un systéme religieux reconnu a leur époque) et celle des sociétés
qu'ils élaborent. Je suis, de surcroit, tout particulierement intéressé par ['étude des situations de re-
nouveaux religieux et par l'identification des facteurs les favorisant ou les rendant possibles, car je
crois que de tels renouveaux sont bénéfiques pour l'individu et sa société, parce que structurants et
créateurs.

L'étude des mécanismes religieux a I'uvre dans une société donnée et celle de leurs expressions
ont par ailleurs des intéréts de portée interdisciplinaire. Elles sont par exemples génératrices de sa-
voirs qui nous permettent de mieux appréhender la signification des symboles et des formes de nos
cultures; de mieux comprendre le pourquoi des méandres d'une découverte faite dans le monde des
sciences naturelles ou en celui de la technologie; ou encore de mieux saisir les raisons ou les enjeux
cachés qui, dans l'exercice du pouvoir, conduisent une autorité donnée a une action plutét qu'a une
autre.

Toutefois I'Histoire de I'Eglise n'est pas seulement intéressante d'un point de vue cognitif. Elle a
également sur celui qui s'y adonne (qu'il se définisse comme croyant ou non, comme adhérent d'une
religion ou non) des incidences de nature existentielle: tout comme il n'‘est pas possible de faire des
études de Psychologie ou de Psychanalyse sans que celles-ci aient des répercussions sur notre per-
ception de nous-mémes et donc sur nous-mémes, I'étude des mécanismes religieux et de leurs ex-
pressions, méme limitée au cadre de I'Eglise chrétienne, ne peut rester stérile (c'est-a-dire se main-
tenir au niveau de la pure curiosité). Elle aura généralement au moins une double incidence:

(i) tout d'abord parce que‘les études faites sur les représentations et comportements religieux des
humains d'un autres temps nous aideront, par analogie, & mieux nous observer et a mieux com-
prendre ce qui se passe en nous, donc a acquérir plus de recul par rapport a nous-mémes, a nos
angoisses et a nos espoirs, et plus de modération a I'égard de nos représentations de la "vérité" ou
de la "divinité": bref, autant d'apprentissages qui nous permettront de vivre plus sereinement avec
nos questions et d'avoir une attitude plus saine a I'endroit de nos réponses;

(i) ensuite, parce que de telles études ne manqueront pas de modifier profondément le regard que
nous portons sur les hommes d'une religion autre que chrétienne et a plus forte raison d'une autre
confession au sein méme du christianisme: ce qui contribuera & une meilleure compréhension des
(autres) mondes religieux et de leurs adeptes, donc a une amélioration de nos relations avec ceux-
ci.

Lorsque celui qui s'y livre est lui-méme membre de I'Eglise, de telles études ne manqueront pas d'en-
richir 'action qu'il entend mener dans sa communauté religieuse; car, tout comme I'homme politique
aura tout intérét a avoir été au préalable a I'école de I'Histoire, 'hnomme qui souhaite s'engager dans sa
communauté religieuse gagnera a se mettre d'abord a ['école de I'Histoire de I'Eglise.

Pour celui qui, de surcroit, est convaincu qu'une main divine agit dans I'histoire des hommes (en d'aut-
res termes: pour le croyant), I'Histoire de I'Eglise, encore plus que I'Histoire tout court, constituera un
champ d'observation privilégié en vue du décryptage des traces laissées par cette action divine. Tou-
tefois, si le croyant ne devait pas parvenir a un tel décryptage, il n‘aurait rien perdu a condition que le
non-aboutissement de sa quéte ait été pour lui I'occasion de réaliser a quel point il est a la fois tributaire
et solidaire des humains qui avant lui se livrérent a une expérience religieuse. Or, la prise de conscien-
ce de la solidarité le liant aux hommes et aux femmes du passé n'est pas peu de chose ! elle est un fac-
teur indispensable au désenclavement d'une perception de soi-méme prisonniére d'une solitude indi-
vidualiste et stérile.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

31

Peu importe donc si le "croyant" ne parvenait pas a décrypter les traces de Dieu dans l'histoire des
hommes; peu importe méme si, de ce fait, son affirmation de Dieu devait perdre quelque peu de son
assurance et si tout discours sur Dieu lui devenait impossible. Réaliser qu'il n'est plus seul et que sa
démarche le lie a d'autres humains, c'est tét ou tard lui permettre de comprendre que vivre c'est ap-
prendre et sans cesse réapprendre a la fois & adopter une attitude d'humble résignation face aux que-
stions existentielles et métaphysiques auxquelles il ne trouve pas de réponse et a rechercher I'harmo-
nie en lui-méme et avec ceux et ce qui I'entourent (j'entends par la aussi bien les mondes animal,
végétal et minéral).

Tradition und Geist - Praktische Theologie heute

Klaus Wegenast

1: Einleitendes

Bei der hier vorzustellenden sog. Praktischen Theologie handelt es sich um die jungste der an theolo-
gischen Fakultaten gelehrten Disziplinen. Wer sich tiber die Geschichte ihrer Entstehung als wissen-
schaftliche Disziplin am Beginn des 19.Jahrhunderts orientieren méchte, dem empfehle ich die Lektu-
re des Bandes "Praktische Theologie. Texte zum Werden und Selbstverstandnis der Praktischen Dis-
ziplin der Evangelischen Theologie", in dem Gerhard Krause die wichtigsten Stimmen zwischen 1810
und 1970 gesammelt und vorziglich kommentiert hat (Wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt
1972 - Wege der Forschung Bd.CCLXIV).

Es ist kein Geheimnis, dass diese "Praktische Theologie" nahezu 150 Jahre gebraucht hat, um im
Haus der Theologie als den anderen Disziplinen gleichrangig anerkannt zu werden. Karl Barth sprach
noch in der 2.Auflage seines "Rémerbriefs" aus dem Jahr 1921 von den "sanften Auen der prakti-
schen Theologie" und bagatellisierte ihre Arbeit. Hinter solchen abwertenden Ausserungen spiegelt
sich die auch heute noch verbreitete Auffassung, dass das Verhaltnis der Theologie zu ihrer Praxis in
Kirche und Gesellschaft das einer zielbestimmenden Theorie zu einem fremdbestimmten Anwen-
dungshandeln sei; von einer Theorie, die sich zuerst der Interpretation und Reflexion heiliger Texte
verdankt und einer Praxis, deren Aufgabe es sei, die praktische Handhabung der tbergeordneten
Theorie zu organisieren. Die Praktische Theologie als universitare Disziplin gilt in diesem System als
so etwas wie eine Bricke zwischen dem elfenbeinernen Turm, der eigentlichen theologischen Wis-
senschaft qua Bibelwissenschaft und Dogmatik, als Theorie oberster Glaubens-, Denk- und Verhal-
tensnormen und der kirchlich-gesellschaftlichen Praxis des Evangeliums.

In den letzten 50 Jahren hat sich nicht zuletzt angesichts gesellschaftlicher Entwicklungen, welche
die angedeutete Einbahnstrasse zwischen Theologie und Praxis zunehmend als unbefahrbar er-
scheinen liessen, ein neues Verstandnis von Praktischer Theologie durchgesetzt, dessen Wurzeln al-
lerdings bis weit ins 19. Jahrhundert zurtickverfolgt werden kénnen. Ich denke z.B. an die "Kurze Dar-
stellung des Theologischen Studiums" von Friedrich Schleiermacher aus dem Jahr 1810 und dann
vor allem an Arbeiten des "Praktischen Theologen" Carl Immanuel Nitzsch (1787-1867).

Charakteristisch fir das heutige Verstandnis der Praktischen Theologie mit ihren mannigfachen Unter-
disziplinen (Homiletik, Liturgik, Religionspadagogik, Pastoraltheologie und -psychologie, Diakonik,
Kirchenrecht u.a.) ist die Definition von Dietrich Rossler in seinem "Grundriss der Praktischen Theolo-
gie", Berlin 1994: "Praktische Theologie ist die Verbindung von Grundsétzen der christlichen Uber -
lieferung mit Einsichten der gegenwdrtigen Erfahrung zu der wissenschaftlichen Theorie, die die
Grundlage der Verantwortung far die geschichtliche Gestalt der Kirche und fur das gemeinsame
Leben der Christen in der Kirche bildet."



	Pourquoi étudier l'Histoie de l'Eglise?

