Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d'Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 28 (2002)

Heft: 4

Artikel: L'Ancien Testament : fondamental et vital
Autor: Rose, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893747

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

16

L'Ancien Testament: fondamental et vital

Martin Rose

1. La "Bible hébraique”, la "Bible juive", le "Premier Testament"?

Celui qui se sert de l'expression "Ancien Testament" affiche immédiatement une position clairement
chrétienne - a moins qu'il ne le fasse d'une maniére quasi automatique en adoptant cette terminologie
traditionnelle sans se soucier de l'origine de cet usage. Un juif contemporain parlerait du "tanakh" (ab-
réviation pour la tripartition tora [loi] - nebi'im [prophetes] - ketoubim [écrits]). La canonisation des
écrits du christianisme primitif sous le nom de "Nouveau Testament" a incité a appeler les textes de la
tradition pré-chrétienne "Ancien Testament".

L'utilisation de ce terme est profondément influencée par un texte de Paul. Dans sa deuxiéme épitre
aux Corinthiens (ch.3), il développe ses idées au sujet d'une "nouvelle alliance". Elle est au centre de
toutes ses considérations. Paul lui donne son profil particulier en recourant a une opposition ou un
contraste: la "nouvelle alliance", dont I'apétre se déclare "serviteur" (v.6) et dont la manifestation terre-
stre se réalise dans la communauté chrétienne, est essentiellement marquée selon lui par les différen-
ces qui la distinguent de celle qui la précéde.

Par la suite, la démarcation a pris des tours diffamants, violents et cruels. Certes, aussi longtemps que
les juifs disposaient encore d'un certain pouvoir ou d'une influence politique, ils ne manquérent pas
de persécuter les chrétiens ou d'inciter a leur persécution. Ensuite, durant des siécles de pouvoir
ecclésiastique, les juifs sont régulierement devenus les victimes, et une énorme culpabilité de la
chrétienté s'est accumulée vis-a-vis du judaisme. Se pose alors la question: ne faut-il pas renoncer a
ce terme "Ancien Testament" (ou "Ancienne Alliance") qui symbolise la démarcation fondamentale
entre les chrétiens et les juifs? Ne faut-il pas chercher un terme qui soit acceptable aussi pour les juifs?

C'est surtout l'adjectif "ancien" qui donne parfois lieu & de fausses compréhensions. Il peut nourrir ['i-
dée que les textes de cet "Ancien Testament" ne représentent pas seulement le document d'une
époque antérieure, mais plutét quelque chose d'un peu vieilli et dépassé par l'autre Testament que
I'on qualifie de "nouveau". Sil'on comprend "Ancien Testament" en ce sens-Ia, les juifs ont raison de
protester énergiquement. Je le fais avec eux, car je ne peux pas considérer ces livres transmis par I'an-
cien Israél comme vieillis et surannés; je suis d'avis qu'ils ont gardé toute leur force. En tant que chréti-
en, je m'oppose vivement a toute dévalorisation de I'Ancien Testament au profit du Nouveau. Je n'as-
socie jamais une note péjorative a I'adjectif "ancien” dans I'expression "Ancien Testament", mais j'ad-
mets volontiers que le risque d'une telle connotation n'est pas complétement exclu.

Les problemes liés a la terminologie montrent treés clairement que les questions fondamentales, qui
séparent les juifs et les chrétiens, ne peuvent étre harmonisées a la Iégére. Je pense personnelle-
ment que I'on rend un mauvais service au dialogue entre juifs et chrétiens, si I'on brouille les caractéri-
stiques de chacune des deux religions. La compréhension de ce qui constitue I""Ecriture” est en effet
fondamentalement différente. La conséquence logique est que le canon des écrits sacrés n'est pas le
méme dans les deux communautés. Le canon de la tradition chrétienne est composé de deux parties
a la fois trés différentes et complémentaires.

Les Facultés de théologie en Suisse se situent dans cette tradition chrétienne. C'est une question
d'héritage historique, de positionnement scientifique et herméneutique. En aucun cas cependant,
les recherches en Ancien Testament ne se restreignent a une interprétation chrétienne; elles se réali-
sent, surtout dans les Facultés de tradition protestante, sans aucune tutelle ecclésiastique. Les cher-
cheurs vétérotestamentaires sont tenus de rendre compte de tous les aspects, méthodologies et
matériaux qui permettraient la compréhension scientifique la plus correcte des textes de I'ancien Is-
raél.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

17

Le cadre extrémement vaste des domaines de recherche en rapport avec cet héritage textuel a né-
cessité des spécialisations parmi les professeurs d'Ancien Testament. Certains ont acquis une remar-
quable compétance en archéologie. Les fouilles réalisées en Palestine (Israél et Jordanie), l'immédiat
contexte géographique des textes de I'Ancien Testament, sont d'un premier intérét. La tentation est
toujours grande d'utiliser les résultats archéologiques pour défendre la véridicité des récits bibliques.
Cependant, les informations fournies par les objets exhumés, toujours plus nombreux, imposent une
certaine prudence par rapport aux intentions de ce type. Les chercheurs sont devenus beaucoup
plus prudents: méme si une utilisation directe pour "prouver" I'historicité de certains événements bibli-
ques ne se recommande aujourd'hui que trés rarement, les études archéologiques, épigraphiques et
iconographiques, épaulées par des recherches anthropologiques et sociologiques, permettent de
plus en plus clairement de dessiner I'image de cette réalité humaine que supposent les textes de I'an-
cien Israél.

D'autres professeurs d'Ancien Testament mettent un accent particulier sur la connaissance des lan-
gues anciennes (le sumérien, I'akkadien, l'ougaritique, etc.) pour avoir un acceés directe a la littérature
du Proche-Orient ancien. Les textes extra-bibliques de I'époque (surtout égyptiens et mésopotami-
ens) sont, en effet, incomparablement plus nombreux que ceux qui nous sont parvenus du monde is-
raélite et judéen. Depuis plus de cent ans, il est évident que certains textes de I'Ancien Testament tra-
hissent une influence étrangere, phénoméne en principe peu surprenant si I'on rend compte du fait

que la littérature de cette région remonte jusqu'au 111® millénaire av. J.-C., et qu'lsraél est plutét un tardil-
lon dans la culture orientale. Les études littéraires réalisées dans cette perspective trés large détrui-
sent certes toute prétention a une singularité absolue de la tradition d'Israél, a une incomparabilité ou a
une exclusivité, mais elles permettent de mieux profiler les caractéristiques de la culture et religion d'ls-
raél, celle-ci comparée aux particularités qu'il faut retenir pour les autres peuples de I'époque.

2. Les textes et leur étude philologique

Ce qui est absolument fondamental et central pour les recherches en Ancien Testament: I'étude des
textes constituant cette collection canonique, évidemment. Mais si I'on regarde d'un peu plus preés,
les choses se compliquent; il faut parler de plusieurs formes différentes du canon vétérotestamentai-
re.

A I'époque du christianisme naissant, on ne pouvait pas encore parler de /a Bible juive; en effet, les
différentes communautés juives avaient développé chacune son recueil d'écrits normatifs, chacune
sa collection de textes sacrés. La communauté juive la plus forte et la plus importante a I'époque se
trouvait en Egypte, en particulier a Alexandrie, une des plus grandes villes de commerce et de culture
de I'Antiquité. C'est dans ce contexte international et dans ce milieu de dialogue entre religions et cul-
tures que le judaisme a ressenti le besoin de disposer d'une base normative, afin de pouvoir mieux as-
surer son identité liturgique et la présentation de ses fondements religieux face aux autres commun-
autés vivant a Alexandrie et en Egypte en général.

C'est une des phases décisives de la naissance de la Bible juive. La constitution d'une sorte de
"canon" des textes bibliques fut particulierement stimulée par le dialogue interreligieux. Le judaisme
en Egypte s'est donc donné un "canon", c'est-a-dire un recueil normatif de textes pour la lecture, que
I'on a traduits en grec, langue internationale de I'époque, langue accessible a tous les hommes d'une
certaine érudition et culture. La Bible juive d'Alexandrie (la "Septante") devint ainsi le canon biblique le
plus largement diffusé parmi les juifs, le plus lu parmi les juifs et les non-juifs, le texte biblique de loin le
plus important a I'époque. Le christianisme, né comme une communauté dissidente au sein du judais-
me, a entiérement repris la tradition juive en considérant le canon le plus largement reconnu a I'épo-
gue comme le texte sacré des chrétiens, comme leur texte de référence. C'était un procédé absolu-
ment fidele, logique et conservateur.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

18

Le judaisme rabbinique s'est séparé de cette tradition juive majoritaire. Constatant que le christianis-
me, cette ancienne secte juive, devenait de plus en plus une religion vraiment internationale, im-
plantée partout dans le bassin méditerranéen, recrutait ses membres parmi les juifs et parmi ceux que
'on nommait “paiens”, et se référait pourtant constamment a la Bible juive internationale (en grec), le
judaisme palestinien, face a cette situation, prit la décision de déclarer une autre Bible comme normati-
ve, comme "canonique", pour marquer plus clairement la séparation entre le judaisme international dit
"christianisme" et le judaisme palestinien ou rabbinique. On pourrait parler d'une tendance de recul,
de repli ou de restauration qui défend un canon plus restreint, sans les livres de Judith, de Tobit, des
Maccabées etc. La "Bible hébraique" est donc le symbole d'une décision réductrice.

Ce canon réduit fut aussi favorisé au XVle siecle par les Réformateurs, non pas pour s'approcher d'une
position juive, mais pour réaliser des recherches selon la nouvelle rigueur méthodologique de I'épo-
que: "ad fontes!', c'est-a-dire remonter dans la mesure du possible jusqu'aux "sources". Il est évident
qu'une traduction, par exemple celle de la Septante en grec, n'est pas une "source" au sens le plus
strict du terme, mais une forme textuelle secondaire. Ainsi les Réformateurs ont investi des efforts
considérables pour apprendre I'hébreu, ils se sont procurés des copies de la Bible juive de leur épo-
que. lls étaient convaincus de posséder ainsi les "sources" authentiques des textes vétérotestamen-
taires. Par conséquent, tous les livres de I'Ancien Testament pour lesquels on ne disposait pas d'un
texte en hébreu étaient placés par les Réformateurs a un niveau secondaire. La recherche plus récen-
te a certes relativisé cet optimisme presque aveugle vis-a-vis des textes hébreux et revalorisé la trans-
mission scripturaire en grec, montrant que celle-ci s'avére, pour certains livres ou certains passages
textuels, plus proche du texte original que la version hébraique. Cependant cette approche plus
nuancée n'invalide pas la régle générale qui donne en principe la préférence a un texte transmis dans
sa langue originale. Ce critéere assure évidemment au texte hébreu de I'Ancien Testament une place
absolument prédominante dans la recherche philologique.

Cette question du rapport entre I'Ancien Testament en hébreu et sa version grecque peut servir d'ex-
emple pour illustrer les recherches en critique textuelle, devenue un important domaine de spécialisa-
tion. Sur la base des différents témoins scripturaires, les chercheurs tiennent a reconstituer le texte le
plus ancien, le "texte original". En méme temps, les diverses versions textuelles représentent déja les
premieres interprétations que le texte biblique a trouvées au cours de I'histoire de sa transmission.

L'interprétation scientifique des textes bibliques figure généralement sous le terme d'"exégése". Les
méthodes exégétiques ne sont pas seulement les mémes pour I'Ancien Testament et le Nouveau,
elles ne sont pas non plus différentes de celles développées pour le travail philologique sur les autres
littératures de I'humanité. Aux XIXe et XXe siécles, dans le sillage d'un intérét surtout historique, I'exé-
gése dite "historico-critique" a mis l'accent principal - mais pas exclusif! - sur la démarche diachronique,
tandis que les plus récentes recherches narratives, rhétoriques ou structuralistes favorisent plutét I'as-
pect synchronique. La pluralité des méthodes exégétiques reste indispensable; il faudrait chaque fois
choisir I'approche méthodologique qui corresponde le mieux au genre littéraire du passage a interpré-
ter.

3. Les documents historiques et la (re-)construction de ['histoire

Sous l'aspect de l'interprétation et de ses méthodes, la recherche vétérotestamentaire ne se distin-
gue donc pas fondamentalement de celle qui travaille sur les textes du Nouveau Testament: les pro-
fesseurs en sciences bibliques font, dans une large mesure, un travail de philologue, comparable a
celui de leurs collégues philologues en Faculté des lettres et sciences humaines. Ensuite, 'exégese
peut se transformer en oeuvre d'historien: Iui aussi travaille sur des documents historiques, évalue
leur valeur de "source" et les interpréte; sa tache la plus noble cependant est de (re-)construire I'hi-
stoire, de la (re-)composer et d'élaborer ainsi un ensemble signifiant. Il tient & donner aux événements
du temps jadis un sens cohérent. On pourrait comparer I'historien & un metteur en scéne: il choisit les
personnages et les décors, retrace l'intrigue et fait revivre la dramatique.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

19

De nombreux vétérotestamentaires ont parachevé leur oeuvre scientifique en écrivant une "Histoire
d'Israél". Ce travail d'historien demande que l'on fasse dialoguer les textes de I'Ancien Testament avec
toutes les autres informations (archéologiques, épigraphiques, littéraires, etc.) a disposition pour une
méme époque. Dans ce "dialogue”, le réle accordé aux renseignements fournis par les textes bibli-
ques n'est pas toujours évident. De nos jours, on qualifie les chercheurs de position extréme assez ra-
pidement de "minimalistes" ou de "maximalistes": les uns n'accordent une "historicité" aux descripti-
ons de I'Ancien Testament qu'a la condition que les informations bibliques soient clairement confir-
mées par des documents extra-bibliques (le critére d'attestation multiple); les autres, d'une orientation
plutdt conservatrice, sont convaincus de pouvoir utiliser de maniére "maximaliste” les textes bibliques
pour dessiner un tableau historique de I'époque en question. Une réflexion soigneuse sur les criteres
méthodologiques en historiographie est devenue indispensable.

Cependant, malgré tous les problemes et incertitudes, la dimension de I'histoire dans les recherches
sur I'Ancien Testament reste I'un des domaines les plus importants. Car de maniére remarquablement
large et fondamentale, cette collection de livres refléte la naissance d'une conscience historienne et le
développement d'une historiographie. La forme archaique de la "mémoire" du passé est essentielle-
ment narrative, et 'Ancien Testament comprend en effet un trés grand nombre de textes appartenant
au genre littéraire des légendes, des sagas héroiques, des récits étiologiques, etc. S'ajoutent ensuite
les annales nées dans le milieu d'une cour royale, rédigées par les scribes professionnels pour immor-
taliser la mémoire du roi et de ses exploits politiques et militaires. Puis, dans les livres prophétiques, on
observe les débuts d'une utilisation parfois extrémement critique des motifs traditionnels (du theme
de la sortie d'Egypte, mythe fondateur du peuple d'Israél; de I'oracle de Nathan, légitimation divine de
la dynastie davidique; etc.). C'est pourtant I'expérience de la fin (aprés la destruction définitive du
Royaume d'Israél en 722 et de celui de Juda en 586) qui crée les conditions indispensables pour la
naissance d'une réflexion authentiquement historique: cette rupture radicale permit pour la premiére
fois de prendre le passé comme un tout, a la fois dans son achévement et sa totalité. Car sans une ex-
périence de la fin, on ne peut parler d'une époque ni de toute une histoire; la dimension de l'irréversi-
bilité est constitutive de la pensée historique. La conscience historienne nait de I'expérience de la
non-répétition de ce que l'on a vécu. Le passé apparait ainsi primordialement sous l'aspect de la dis-
continuité ou de la séparation d'avec le présent; il est donc ressenti dans son altérité.

La clé de lecture avec laquelle les théologiens de I'exil babylonien relisaient les traditions du passé est
marquée par une critique qu'ils prononcent sur I'histoire de leur peuple; la fin et la déportation sont la
conséquence des péchés contre Dieu: "cela arriva a cause de la colére de Yahvé" (1Rois 24,20). Si les
auteurs n'avaient pas donné cette explication théologique, ils auraient incriminé Dieu pour n'avoir pas
suffisamment protégé son peuple des armées ennemies. Cette démarche théologique n'est pas sin-
guliere en tant que telle; d'autres peuples ont donné des explications comparables de défaites militai-
res. Mais qui a péché? C'est peut-étre la le point le plus intéressant: ce ne sont pas les prétres, ce ne
sont pas non plus les grands propriétaires fonciers réguli€rement critiqués par les prophétes ni les in-
stances judiciaires des villes qui auraient manipulé le droit; les auteurs auraient eu la l'occasion de re-
prendre de nombreuses remontrances prophétiques. Mais ils ne parlent que des péchés commis par
les rois. De maniére sous-entendue cette critique des rois comprenait aussi les couches dirigeantes
auxquelles appartenaient ces auteurs. Elle devenait ainsi un "mea-culpa", un constat, qui n'est pas
sans éléments d'auto-critique.

Il ne faut pas se faire d'illusion: les ouvrages modernes d'une "Histoire d'Israél" sont eux aussi marqués
par l'une ou l'autre clé de lecture. Cela peut étre un modele évolutionniste qui, par exemple, retrace le
chemin conduisant d'une mentalité collectiviste a 'émergence d'une pensée individualiste, ou au con-
traire, une idée "romantique" qui situe les particularités authentiques d'une identité israélite aux origi-
nes pré-monarchiques, avant que les influences des cultures environnantes ne soient devenues trop
fortes. D'autres ouvrages encore s'inspirent d'une approche sociologique en retragant les conflits
entre milieux royaux, sacerdotaux et prophétiques. La compréhension historique, en effet, ne s'ac-
complit que dans le jeu extrémement créateur qui se fait entre l'observation et l'interprétation, entre le
"sujet" de l'interpréte et I'""objet" qu'il interpreéte.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n® 1, avril 2002

20

4. Les concepts systématiques: le travail herméneutique et théologique

Dans un contexte universitaire, les "jeux créateurs" doivent étre soumis a des régles strictes, commu-
nicables et contrblables. Il est impératif qu'aprés I'étude de toutes les données accessibles, les con-
cepts utilisés pour construire un ensemble signifiant restent transparents. On parle de "cercle hermé-
neutique" pour évoquer le processus de compréhension et d'interprétation; en effet, les présup-
posés de l'interpréte sont une condition inévitable et indispensable de la compréhension.

Les vétérotestamentaires sont obligés de s'exposer a ces réflexions fondamentales qui les rappro-
chent du champ de travail de leurs colleégues de la Théologie systématique ou, au-dela d'une Faculté
de théologie, des occupations d'une philosophie herméneutique. Cela concerne tout particuliere-
ment les auteurs d'une "Théologie de I'Ancien Testament", titre arborant les plus prestigieux ouvrages
de cette discipline académique.

Durant les années 30 du XXe siécle, Walther Eichrodt dont le nom est inséparablement lié a la Suisse
(de 1934 a 1966, il a enseigné a I'Université de Bale) a élaboré une "Theologie des Alten Testaments"
entierement centrée sur l'idée de I"Alliance". Ce véritable chef-d'oeuvre d'une synthése systéma-
tique en trois volumes a connu jusqu'a huit éditions et fut traduit en anglais, espagnol et italien.
Walther Eichrodt suppose que l'alliance conclue au Sinai avait joué un réle décisif dés les débuts de
I'histoire d'Israél et qu'elle pouvait étre considérée comme la donnée centrale de I'Ancien Testament.
L'auteur traite successivement des ordonnances de l'alliance ("Bundessatzungen”), du nom et de la
nature du Dieu de l'alliance ("Bundesgott"), des organes de l'alliance ("die Organe des Bundes") tels
que le prétre, le prophete, le roi, etc. Il a compris sa "Théologie de I'Ancien Testament" comme une
protestation énergique contre les descriptions purement historiques de la religion d'Israél, protestati-
on congue dans l'idée de briser la "Alleinherrschaft des Historismus" telle qu'il la diagnostiquait & son
époque.

L'autre "Théologie de I'Ancien Testament" qui, comme aucune autre, a profondément marqué les re-
cherches vétérotestamentaires est celle de Gerhard von Rad (deux volumes, 1957 et 1960; traduc-
tion frangaise 1971). Dans sa conception théologique, la dimension de ['histoire joue un réle absolu-
ment fondamental, mais il s'agit Ia d'une compréhension qui finalement ne s'intéresse pas a une re-
construction critique de I'époque de l'ancien Israél, de ses convictions religieuses et théologiques; en
effet, Gerhard von Rad se fixe pour tache de décrire I'histoire telle que l'avait envisagée la foi d'Israél:
"La forme la plus Iégitime d'un entretien théologique sur I'Ancien Testament reste la répétition narrati-
ve [die Nacherzahlung]". De maniére générale, on peut dire que cet impressionnant panorama vétéro-
testamentaire se situe dans le courant théologique majoritaire a I'époque, a savoir la "théologie du
kérygme", et en effet, Gerhard von Rad mentionne a plusieurs reprises le nom de son réprésentant le
plus important, le théologien suisse Karl Barth. Une autre notion particulierement chére a Gerhard von
Rad est celle de "Wirkungsgeschichte", telle qu'elle est esquissée dans l'ouvrage "Wahrheit und Me-
thode" du philosophe Hans-Georg Gadamer. Le vétérotestamentaire invite ses collégues exégetes:
"Nous ne devrions pas mépriser l'aide de la philosophie actuelle".

En ce sens, il n'est pas accidentel que ces derniéres années de nombreuses études mettent l'accent
sur I""herméneutique de I'Ancien Testament". On y reprend de maniére systématique les questions
de la méthodologie exégétique, de la "Wirkungsgeschichte" et du concept d'histoire. Mais I'approche
la plus fondamentale serait une herméneutique qui vise la réflexion du processus de "comprendre”.
De maniére de plus en plus ciblée, I'herméneutique philosophique des XIXe et XXe siecles s'est pen-
chée sur la question des conditions du "comprendre” et avec des nuances certes différentes a donné
une place centrale aux notions de "vie" et d"existence". Wilhelm Dilthey (1833-1911), par exemple, a
préconisé de lire des textes comme "Lebensausserungen", comme des documents qui reflétent une
vie et expriment sous forme de paroles certaines expériences de vie. La lecture de ces textes améne
a un "comprendre" quand ils trouvent une résonance dans les "Lebensausserungen" du lecteur. Les
différents horizons de "vie" de l'auteur et du récepteur/lecteur peuvent "fusionner" ("Horizontver-
schmelzung" chez Hans-Georg Gadamer) pour certains aspects fondamentaux de I'existence humai-
ne (ce qui rappelle le "Dasein", terme central dans I'herméneutique de Martin Heidegger).



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

21

En ce qui concerne les "horizons de vie", il est probablement peu important de commencer par celui
des textes bibliques ou par celui de I'exégéte, autrement dit de débuter par les tentatives de “com-
prendre” ou par celles de "se comprendre” ; mais les deux démarches sont inséparablement liées.
Cependant une véritable compréhension ne demande pas seulement la mise en rapport des dif-
férents "horizons de vie", mais aussi une certaine distance critique. Sinon on fait dire au message bibli-
que simplement ce qui doit confirmer la précompréhension du lecteur, soit juif, soit chrétien, et on ap-
prend de la Bible ce que I'on sait déja. Un texte conformé et conforme est certainement agréable, mais
il a perdu son "altérité"; il ne donne que les réponses que l'on souhaite obtenir. L'authentique riches-
se de la vie humaine ne peut étre vécue que dans une "altérité" qui oscille sans cesse entre proximité
et distance.

5. Reflets d'une vie pour donner un sens a la vie

L'Ancien Testament - plus que le Nouveau - est le grand témoignage de I'homme se trouvant devant
son Dieu: I'homme en pleine vie! L'homme chantant et muet, 'homme s'adonnant a la joie et a la tri-
stesse, 'homme fasciné par I'amour et pris par la jalousie, 'homme vivant pour les descendants et prét
a détruire la vie du prochain, 'homme servilement obéissant, puis en rebellion contre son Dieu...
I'hnomme que nous rencontrons chaque jour, aussi en nous-mémes.

Mais admettons-le, 'humain de I'Ancien Testament n'est accessible aussi facilement que les hommes
présentés par les journaux illustrés et la télévision: il faut briser les septs sceaux et ouvrir le livre pour
gagner une vue élémentaire de I'humanité de I'Ancien Testament; il ne suffit pas de le feuilleter
comme une feuille d'avis. Il faut construire un pont au-dessus des abimes rebutants de ['histoire. Et si
ce pont soutient le chemin de notre quéte, alors nous rejoindrons I'humanité dans une profondeur in-
comparable, nous rejoindrons cette humanité qui est le résultat de la foi et de la réflexion de générati-
on en génération. L'Ancien Testament révéle une lutte permanente sur la question de l'intégration ré-
ciproque de I'expérience du monde et de I'expérience de la foi. Jamais terminé, le processus d'inté-
gration de l'expérience vécue présente I'Ancien Testament comme le livre d'une attente sans cesse
grandissante.

L'authenticité d'une vie humaine ne peut pas étre celle d'un "homo incurvatus in se" (d'un "homme
incurvé, courbé, replié sur lui-méme"; Martin Luther). Elle doit inclure une dimension d'altérité, non
seulement au sens d'une ouverture vers les autres et vers I'Autre, mais aussi au sens de devenir soi-
méme un autre. Car en fin de compte la compréhension ne modifie pas seulement le regard que I'on
porte sur le monde et sur les autres, elle provoque un changement chez celui qui comprend. Une al-
térité bien comprise implique une autre fagon de comprendre. Par la seule exposition a l'altérité, I'étre
humain se met sur le chemin de la "Ergénzung" (de "ganz": "tout"): trouver une cohérence pour sa vie
grace a ce et celui qui est autre.

"Devenir un autre" se déroule habituellement selon un processus continu, parfois méme impercep-
tible; a certains moments pourtant il peut se faire cascade, transformations subites et radicales. La
pensée de "devenir un autre" ne s'épuise pas dans une philosophie de sagesse proverbiale au sens
de "wer rastet, der rostet" (celui qui fait une pause commence a rouiller). Il ne faut pas non plus la con-
fondre avec une philosophie économique du progrés qui oblige a "innover" continuellement ("the
challenge of permanent change") si 'on ne veut pas étre relégué au débarras du passé. Je ne veux
pas non plus préconiser une certaine idéologie du changement comme si celui-ci en tant que tel con-
stituait déja une valeur positive. "Devenir un autre" risque de tourner a vide, si I'on n'espére pas une
certaine direction pour les changements. Seul le sens dans lequel nous parcourons la vie donne un
sens a notre vie.

La direction indiquée par la tradition biblique révele un Dieu qui prend le visage d'un homme; ainsi
I'Autre peut étre confondu avec l'autre. Tout ce qui m'interpelle de I"extérieur", soit Dieu dans une ap-
parition humaine, soit 'lhomme 4 l'image de Dieu (Genese 1,26), se fond dans le clair-obscur de la com-
préhension. '



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n® 1, avril 2002

22

Déja dans les textes de I'Ancien Testament on peut observer une certaine tendance a voir toujours
plus clairement Dieu du c6té de ceux qui sont opprimés et marginalisés, qui souffrent sous l'injustice
de la vie et du monde. La tradition chrétienne radicalise encore cette "humanisation" de Dieu et procla-
me son "abaissement" (Philippiens 2,8) et son "renoncement" total a lui-méme: cet homme qui incar-
ne la présence de Dieu est un crucifié. L'altérité du Dieu Trés-Haut devient l'altérité de 'homme le plus
bas. Ainsi, bien que Dieu se rapproche (ce Dieu qui devient "homme"), une altérité est maintenue, qui
oscille entre proximité et distance, entre ressemblance et différence. La direction indiquée par le Dieu
de Jésus-Christ n'est pas celle d'une perfection toujours plus performante, d'une élévation, d'une
sanctification ou "déification”, mais a l'inverse la direction vers les.étres humains: ils m'attendent et
m'aideront a "devenir un autre".

Pour approfondir les idées sur |'état actuel des recherches vétérotestamentaires en Suisse, on peut
consulter le recueil Alttestamentliche Forschung in der Schweiz. Festheft der Theologischen Zeit-
schrift zum XVIl.Kongress der International Organization for the Study of the Old Testament 2001 in
Basel, Theologische Zeitschrift 57/2, 2001, pp. 101-292.

Die Bibel - Archiv antiker Religionsgeschichte
und heiliges Buch des Christentums

Samuel Vollenweider

Die Bibelwissenschaften sind von grosster Bedeutung fir die Evangelische Theologie und seit etwa
der Mitte des 20. Jahrhunderts auch zunehmend fir die Rémisch-katholische Theologie. Es gehérte
zum Programm der Reformation, Gottes Wort exklusiv in der Heiligen Schrift zu verorten und die Rolle
der Tradition markant zuriickzustufen. Die Botschaft, die heutige Auslegerinnen und Ausleger den
Schriften des Alten und Neuen Testaments entnehmen, bestimmt deshalb das Selbstverstandnis
und die Lebensorientierung der christlichen Glaubensgemeinschaften bis ins Innerste. Eine gute
Predigt arbeitet noch immer meist mit einem Bibeltext; und sogar eine politische Erklarung kirchlicher
Gremien ist wohl beraten, sich mit Worten der Schrift zu legitimieren. Ausserdem teilt sich das Chri-
stentum sein heiliges Buch mit anderen Religionen: Sein sogenanntes Altes Testament ist auch die
Bibel des Judentums, und Mohammed berief sich auf die Autoritat der biblischen Blcher. In den Re-
galen der spatmodernen Freundinnen und Freunde der Religion steht die Bibel friedlich neben Tal-
mud und Koran, neben den Veden, den Upanischaden und den Lehrreden Buddhas, vielleicht auch
neben dem chinesischen | Ging, der islandischen Edda, dem Popol Vuh der Mayas und dem Buch
Mormon.

Die Bibel findet unter heutigen Zeitgenossen noch aus ganz anderen Griinden Interesse: Zwischen
den Deckeln dieses dicken Buches steckt eine ganze Bibliothek kulturhistorisch bedeutsamer Doku-
mente der antiken Welt. Im Alten Testament verdichten sich 1000 Jahre altorientalischer Geschichte,
im Neuen Testament 100 Jahre der mediterran-rémischen Ara. Mehr noch, beide Textsammlungen
dokumentieren erstrangige weltgeschichtliche Epochenumbriche. Wir kdnnen mitverfolgen, wie sich
Israel als altorientalisches Volk durch Krisen und Katastrophen hindurch auf einen einzigartigen kultur-
geschichtlichen Sonderweg begibt, der schliesslich zur Entdeckung des Monotheismus flhrt und
eine bis heute existierende, bedeutsame religidése Gemeinschaft erzeugt, die mit im Brennpunkt glo-
baler Konflikte steht. Und etwa zeitgleich mit der Formierung des Judentums beobachten wir, wie eine
kleine Gruppe paléstinischer Juden zur Keimzelle einer weltumspannenden Religion mutiert, die den
Sonderweg Europas folgenschwer bestimmt und schliesslich die gesellschaftliche und technologi-
sche Dynamik der letzten drei Jahrhunderte hervortreibt.



	L'Ancien Testament : fondamental et vital

