
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 28 (2002)

Heft: 4

Artikel: L'Ancien Testament : fondamental et vital

Autor: Rose, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

1 6

L'Ancien Testament: fondamental et vital

Martin Rose

1. La "Bible hébraïque", la "Bible juive", le "Premier Testament"?

Celui qui se sert de l'expression "Ancien Testament" affiche immédiatement une position clairement
chrétienne - à moins qu'il ne le fasse d'une manière quasi automatique en adoptant cette terminologie
traditionnelle sans se soucier de l'origine de cet usage. Un juif contemporain parlerait du "tanakh"
(abréviation pour la tripartition fora [loi] - nebi'îm [prophètes] - /retoubîm [écrits]). La canonisation des
écrits du christianisme primitif sous le nom de "Nouveau Testament" a incité à appeler les textes de la

tradition pré-chrétienne "Ancien Testament".

L'utilisation de ce terme est profondément influencée par un texte de Paul. Dans sa deuxième épître
aux Corinthiens (ch.3), il développe ses idées au sujet d'une "nouvelle alliance". Elle est au centre de
toutes ses considérations. Paul lui donne son profil particulier en recourant à une opposition ou un
contraste: la "nouvelle alliance", dont l'apôtre se déclare "serviteur" (v.6) et dont la manifestation terrestre

se réalise dans la communauté chrétienne, est essentiellement marquée selon lui par les différences

qui la distinguent de celle qui la précède.

Par la suite, la démarcation a pris des tours diffamants, violents et cruels. Certes, aussi longtemps que
les juifs disposaient encore d'un certain pouvoir ou d'une influence politique, ils ne manquèrent pas
de persécuter les chrétiens ou d'inciter à leur persécution. Ensuite, durant des siècles de pouvoir
ecclésiastique, les juifs sont régulièrement devenus les victimes, et une énorme culpabilité de la
chrétienté s'est accumulée vis-à-vis du judaïsme. Se pose alors la question: ne faut-il pas renoncer à
ce terme "Ancien Testament" (ou "Ancienne Alliance") qui symbolise la démarcation fondamentale
entre les chrétiens et les juifs? Ne faut-il pas chercher un terme qui soit acceptable aussi pour les juifs?

C'est surtout l'adjectif "ancien" qui donne parfois lieu à de fausses compréhensions. Il peut nourrir
l'idée que les textes de cet "Ancien Testament" ne représentent pas seulement le document d'une
époque antérieure, mais plutôt quelque chose d'un peu vieilli et dépassé par l'autre Testament que
l'on qualifie de "nouveau". Si l'on comprend "Ancien Testament" en ce sens-là, les juifs ont raison de
protester énergiquement. Je le fais avec eux, car je ne peux pas considérer ces livres transmis par
l'ancien Israël comme vieillis et surannés; je suis d'avis qu'ils ont gardé toute leur force. En tant que chrétien,

je m'oppose vivement à toute dévalorisation de l'Ancien Testament au profit du Nouveau. Je
n'associe jamais une note péjorative à l'adjectif "ancien" dans l'expression "Ancien Testament", mais
j'admets volontiers que le risque d'une telle connotation n'est pas complètement exclu.

Les problèmes liés à la terminologie montrent très clairement que les questions fondamentales, qui
séparent les juifs et les chrétiens, ne peuvent être harmonisées à la légère. Je pense personnellement

que l'on rend un mauvais service au dialogue entre juifs et chrétiens, si l'on brouille les caractéristiques

de chacune des deux religions. La compréhension de ce qui constitue PEcriture" est en effet
fondamentalement différente. La conséquence logique est que le canon des écrits sacrés n'est pas le
même dans les deux communautés. Le canon de la tradition chrétienne est composé de deux parties
à la fois très différentes et complémentaires.

Les Facultés de théologie en Suisse se situent dans cette tradition chrétienne. C'est une question
d'héritage historique, de positionnement scientifique et herméneutique. En aucun cas cependant,
les recherches en Ancien Testament ne se restreignent à une interprétation chrétienne; elles se réalisent,

surtout dans les Facultés de tradition protestante, sans aucune tutelle ecclésiastique. Les
chercheurs vétérotestamentaires sont tenus de rendre compte de tous les aspects, méthodologies et
matériaux qui permettraient la compréhension scientifique la plus correcte des textes de l'ancien
Israël.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

1 7

Le cadre extrêmement vaste des domaines de recherche en rapport avec cet héritage textuel a
nécessité des spécialisations parmi les professeurs d'Ancien Testament. Certains ont acquis une
remarquable compétance en archéologie. Les fouilles réalisées en Palestine (Israël et Jordanie), l'immédiat
contexte géographique des textes de l'Ancien Testament, sont d'un premier intérêt. La tentation est
toujours grande d'utiliser les résultats archéologiques pour défendre la véridicité des récits bibliques.
Cependant, les informations fournies par les objets exhumés, toujours plus nombreux, imposent une
certaine prudence par rapport aux intentions de ce type. Les chercheurs sont devenus beaucoup
plus prudents: même si une utilisation directe pour "prouver" l'historicité de certains événements
bibliques ne se recommande aujourd'hui que très rarement, les études archéologiques, épigraphiques et
iconographiques, épaulées par des recherches anthropologiques et sociologiques, permettent de
plus en plus clairement de dessiner l'image de cette réalité humaine que supposent les textes de
l'ancien Israël.

D'autres professeurs d'Ancien Testament mettent un accent particulier sur la connaissance des
langues anciennes (le sumérien, l'akkadien, l'ougaritique, etc.) pour avoir un accès directe à la littérature
du Proche-Orient ancien. Les textes extra-bibliques de l'époque (surtout égyptiens et mésopotami-
ens) sont, en effet, incomparablement plus nombreux que ceux qui nous sont parvenus du monde is-
raélite et judéen. Depuis plus de cent ans, il est évident que certains textes de l'Ancien Testament
trahissent une influence étrangère, phénomène en principe peu surprenant si l'on rend compte du fait

que la littérature de cette région remonte jusqu'au IIIe millénaire av. J.-C., et qu'Israël est plutôt un tardil-
lon dans la culture orientale. Les études littéraires réalisées dans cette perspective très large détruisent

certes toute prétention à une singularité absolue de la tradition d'Israël, à une incomparabilité ou à

une exclusivité, mais elles permettent de mieux profiler les caractéristiques de la culture et religion d'Israël,

celle-ci comparée aux particularités qu'il faut retenir pour les autres peuples de l'époque.

2. Les textes et leur étude philologique

Ce qui est absolument fondamental et central pour les recherches en Ancien Testament: l'étude des
textes constituant cette collection canonique, évidemment. Mais si l'on regarde d'un peu plus près,
les choses se compliquent; il faut parler de plusieurs formes différentes du canon vétérotestamentai-
re.

A l'époque du christianisme naissant, on ne pouvait pas encore parler de la Bible juive; en effet, les
différentes communautés juives avaient développé chacune son recueil d'écrits normatifs, chacune
sa collection de textes sacrés. La communauté juive la plus forte et la plus importante à l'époque se
trouvait en Egypte, en particulier à Alexandrie, une des plus grandes villes de commerce et de culture
de l'Antiquité. C'est dans ce contexte international et dans ce milieu de dialogue entre religions et
cultures que le judaïsme a ressenti le besoin de disposer d'une base normative, afin de pouvoir mieux
assurer son identité liturgique et la présentation de ses fondements religieux face aux autres communautés

vivant à Alexandrie et en Egypte en général.

C'est une des phases décisives de la naissance de la Bible juive. La constitution d'une sorte de
"canon" des textes bibliques fut particulièrement stimulée par le dialogue interreligieux. Le judaïsme
en Egypte s'est donc donné un "canon", c'est-à-dire un recueil normatif de textes pour la lecture, que
l'on a traduits en grec, langue internationale de l'époque, langue accessible à tous les hommes d'une
certaine érudition et culture. La Bible juive d'Alexandrie (la "Septante") devint ainsi le canon biblique le

plus largement diffusé parmi les juifs, le plus lu parmi les juifs et les non-juifs, le texte biblique de loin le

plus important à l'époque. Le christianisme, né comme une communauté dissidente au sein du judaïsme,

a entièrement repris la tradition juive en considérant le canon le plus largement reconnu à l'époque

comme le texte sacré des chrétiens, comme leur texte de référence. C'était un procédé absolument

fidèle, logique et conservateur.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

1 8

Le judaïsme rabbinique s'est séparé de cette tradition juive majoritaire. Constatant que le christianisme,

cette ancienne secte juive, devenait de plus en plus une religion vraiment internationale,
implantée partout dans le bassin méditerranéen, recrutait ses membres parmi les juifs et parmi ceux que
l'on nommait "païens", et se référait pourtant constamment à la Bible juive internationale (en grec), le

judaïsme palestinien, face à cette situation, prit la décision de déclarer une autre Bible comme normative,

comme "canonique", pour marquer plus clairement la séparation entre le judaïsme international dit
"christianisme" et le judaïsme palestinien ou rabbinique. On pourrait parler d'une tendance de recul,
de repli ou de restauration qui défend un canon plus restreint, sans les livres de Judith, de Tobit, des
Maccabées etc. La "Bible hébraïque" est donc le symbole d'une décision réductrice.

Ce canon réduit fut aussi favorisé au XVIe siècle par les Réformateurs, non pas pour s'approcher d'une
position juive, mais pour réaliser des recherches selon la nouvelle rigueur méthodologique de l'époque:

"ad fontes.1", c'est-à-dire remonter dans la mesure du possible jusqu'aux "sources", il est évident
qu'une traduction, par exemple celle de la Septante en grec, n'est pas une "source" au sens le plus
strict du terme, mais une forme textuelle secondaire. Ainsi les Réformateurs ont investi des efforts
considérables pour apprendre l'hébreu, ils se sont procurés des copies de la Bible juive de leur époque.

Ils étaient convaincus de posséder ainsi les "sources" authentiques des textes vétérotestamen-
taires. Par conséquent, tous les livres de l'Ancien Testament pour lesquels on ne disposait pas d'un
texte en hébreu étaient placés par les Réformateurs à un niveau secondaire. La recherche plus récente

a certes relativisé cet optimisme presque aveugle vis-à-vis des textes hébreux et revalorisé la
transmission scripturaire en grec, montrant que celle-ci s'avère, pour certains livres ou certains passages
textuels, plus proche du texte original que la version hébraïque. Cependant cette approche plus
nuancée n'invalide pas la règle générale qui donne en principe la préférence à un texte transmis dans
sa langue originale. Ce critère assure évidemment au texte hébreu de l'Ancien Testament une place
absolument prédominante dans la recherche philologique.

Cette question du rapport entre l'Ancien Testament en hébreu et sa version grecque peut servir
d'exemple pour illustrer les recherches en critique textuelle, devenue un important domaine de spécialisation.

Sur la base des différents témoins scripturaires, les chercheurs tiennent à reconstituer le texte le

plus ancien, le "texte original". En même temps, les diverses versions textuelles représentent déjà les

premières interprétations que le texte biblique a trouvées au cours de l'histoire de sa transmission.

L'interprétation scientifique des textes bibliques figure généralement sous le terme d'"exégèse". Les
méthodes exégétiques ne sont pas seulement les mêmes pour l'Ancien Testament et le Nouveau,
elles ne sont pas non plus différentes de celles développées pour le travail philologique sur les autres
littératures de l'humanité. Aux XIXe et XXe siècles, dans le sillage d'un intérêt surtout historique, l'exégèse

dite "historico-critique" a mis l'accent principal - mais pas exclusif! - sur la démarche diachronique,
tandis que les plus récentes recherches narratives, rhétoriques ou structuralistes favorisent plutôt
l'aspect synchronique. La pluralité des méthodes exégétiques reste indispensable; il faudrait chaque fois
choisir l'approche méthodologique qui corresponde le mieux au genre littéraire du passage à interpréter.

3. Les documents historiques et la (re-)construction de l'histoire

Sous l'aspect de l'interprétation et de ses méthodes, la recherche vétérotestamentaire ne se distingue

donc pas fondamentalement de celle qui travaille sur les textes du Nouveau Testament: les
professeurs en sciences bibliques font, dans une large mesure, un travail de philologue, comparable à
celui de leurs collègues philologues en Faculté des lettres et sciences humaines. Ensuite, l'exégèse
peut se transformer en oeuvre d'historien: lui aussi travaille sur des documents historiques, évalue
leur valeur de "source" et les interprète; sa tâche la plus noble cependant est de (re-)construire
l'histoire, de la (re-)composer et d'élaborer ainsi un ensemble signifiant. Il tient à donner aux événements
du temps jadis un sens cohérent. On pourrait comparer l'historien à un metteur en scène: il choisit les

personnages et les décors, retrace l'intrigue et fait revivre la dramatique.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

1 9

De nombreux vétérotestamentaires ont parachevé leur oeuvre scientifique en écrivant une "Histoire
d'Israël". Ce travail d'historien demande que l'on fasse dialoguer les textes de l'Ancien Testament avec
toutes les autres informations (archéologiques, épigraphiques, littéraires, etc.) à disposition pour une
même époque. Dans ce "dialogue", le rôle accordé aux renseignements fournis par les textes
bibliques n'est pas toujours évident. De nos jours, on qualifie les chercheurs de position extrême assez
rapidement de "minimalistes" ou de "maximalistes": les uns n'accordent une "historicité" aux descriptions

de l'Ancien Testament qu'à la condition que les informations bibliques soient clairement confirmées

par des documents extra-bibliques (le critère d'attestation multiple); les autres, d'une orientation
plutôt conservatrice, sont convaincus de pouvoir utiliser de manière "maximaliste" les textes bibliques
pour dessiner un tableau historique de l'époque en question. Une réflexion soigneuse sur les critères
méthodologiques en historiographie est devenue indispensable.

Cependant, malgré tous les problèmes et incertitudes, la dimension de l'histoire dans les recherches
sur l'Ancien Testament reste l'un des domaines les plus importants. Car de manière remarquablement
large et fondamentale, cette collection de livres reflète la naissance d'une conscience historienne et le
développement d'une historiographie. La forme archaïque de la "mémoire" du passé est essentiellement

narrative, et l'Ancien Testament comprend en effet un très grand nombre de textes appartenant
au genre littéraire des légendes, des sagas héroïques, des récits étiologiques, etc. S'ajoutent ensuite
les annales nées dans le milieu d'une cour royale, rédigées par les scribes professionnels pour immortaliser

la mémoire du roi et de ses exploits politiques et militaires. Puis, dans les livres prophétiques, on
observe les débuts d'une utilisation parfois extrêmement critique des motifs traditionnels (du thème
de la sortie d'Egypte, mythe fondateur du peuple d'Israël; de l'oracle de Nathan, légitimation divine de
la dynastie davidique; etc.). C'est pourtant l'expérience de la fin (après la destruction définitive du
Royaume d'Israël en 722 et de celui de Juda en 586) qui crée les conditions indispensables pour la
naissance d'une réflexion authentiquement historique: cette rupture radicale permit pour la première
fois de prendre le passé comme un tout, à la fois dans son achèvement et sa totalité. Car sans une
expérience de la fin, on ne peut parler d'une époque ni de toute une histoire; la dimension de l'irréversibilité

est constitutive de la pensée historique. La conscience historienne naît de l'expérience de la
non-répétition de ce que l'on a vécu. Le passé apparaît ainsi primordialement sous l'aspect de la
discontinuité ou de la séparation d'avec le présent; il est donc ressenti dans son altérité.

La clé de lecture avec laquelle les théologiens de l'exil babylonien relisaient les traditions du passé est
marquée par une critique qu'ils prononcent sur l'histoire de leur peuple; la fin et la déportation sont la
conséquence des péchés contre Dieu: "cela arriva à cause de la colère de Yahvé" (1 Rois 24,20). Si les
auteurs n'avaient pas donné cette explication théologique, ils auraient incriminé Dieu pour n'avoir pas
suffisamment protégé son peuple des armées ennemies. Cette démarche théologique n'est pas
singulière en tant que telle; d'autres peuples ont donné des explications comparables de défaites militaires.

Mais qui a péché? C'est peut-être là le point le plus intéressant: ce ne sont pas les prêtres, ce ne
sont pas non plus les grands propriétaires fonciers régulièrement critiqués par les prophètes ni les
instances judiciaires des villes qui auraient manipulé le droit; les auteurs auraient eu là l'occasion de
reprendre de nombreuses remontrances prophétiques. Mais ils ne parlent que des péchés commis par
les rois. De manière sous-entendue cette critique des rois comprenait aussi les couches dirigeantes
auxquelles appartenaient ces auteurs. Elle devenait ainsi un "mea-culpa", un constat, qui n'est pas
sans éléments d'aufo-critique.

Il ne faut pas se faire d'illusion: les ouvrages modernes d'une "Histoire d'Israël" sont eux aussi marqués
par l'une ou l'autre clé de lecture. Cela peut être un modèle évolutionniste qui, par exemple, retrace le
chemin conduisant d'une mentalité collectiviste à l'émergence d'une pensée individualiste, ou au
contraire, une idée "romantique" qui situe les particularités authentiques d'une identité israélite aux origines

pré-monarchiques, avant que les influences des cultures environnantes ne soient devenues trop
fortes. D'autres ouvrages encore s'inspirent d'une approche sociologique en retraçant les conflits
entre milieux royaux, sacerdotaux et prophétiques. La compréhension historique, en effet, ne
s'accomplit que dans le jeu extrêmement créateur qui se fait entre l'observation et l'interprétation, entre le
"sujet" de l'interprète et I'"objet" qu'il interprète.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

20

4. Les concepts systématiques: le travail herméneutique et théologique

Dans un contexte universitaire, les "jeux créateurs" doivent être soumis à des règles strictes, commu-
nicables et contrôlables. Il est impératif qu'après l'étude de toutes les données accessibles, les
concepts utilisés pour construire un ensemble signifiant restent transparents. On parle de "cercle
herméneutique" pour évoquer le processus de compréhension et d'interprétation; en effet, les présupposés

de l'interprète sont une condition inévitable et indispensable de la compréhension.

Les vétérotestamentaires sont obligés de s'exposer à ces réflexions fondamentales qui les rapprochent

du champ de travail de leurs collègues de la Théologie systématique ou, au-delà d'une Faculté
de théologie, des occupations d'une philosophie herméneutique. Cela concerne tout particulièrement

les auteurs d'une "Théologie de l'Ancien Testament", titre arborant les plus prestigieux ouvrages
de cette discipline académique.

Durant les années 30 du XXe siècle, Walther Eichrodt dont le nom est inséparablement lié à la Suisse
(de 1934 à 1966, il a enseigné à l'Université de Bâle) a élaboré une "Theologie des Alten Testaments"
entièrement centrée sur l'idée de PAIliance". Ce véritable chef-d'oeuvre d'une synthèse systématique

en trois volumes a connu jusqu'à huit éditions et fut traduit en anglais, espagnol et italien.
Walther Eichrodt suppose que l'alliance conclue au Sinaï avait joué un rôle décisif dès les débuts de
l'histoire d'Israël et qu'elle pouvait être considérée comme la donnée centrale de l'Ancien Testament.
L'auteur traite successivement des ordonnances de l'alliance ("Bundessatzungen"), du nom et de la
nature du Dieu de l'alliance ("Bundesgott"), des organes de l'alliance ("die Organe des Bundes") tels

que le prêtre, le prophète, le roi, etc. Il a compris sa "Théologie de l'Ancien Testament" comme une
protestation énergique contre les descriptions purement historiques de la religion d'Israël, protestation

conçue dans l'idée de briser la "Alleinherrschaft des Historismus" telle qu'il la diagnostiquait à son
époque.

L'autre "Théologie de l'Ancien Testament" qui, comme aucune autre, a profondément marqué les
recherches vétérotestamentaires est celle de Gerhard von Rad (deux volumes, 1957 et 1960; traduction

française 1971). Dans sa conception théologique, la dimension de l'histoire joue un rôle absolument

fondamental, mais il s'agit là d'une compréhension qui finalement ne s'intéresse pas à une
reconstruction critique de l'époque de l'ancien Israël, de ses convictions religieuses et théologiques; en
effet, Gerhard von Rad se fixe pour tâche de décrire l'histoire telle que l'avait envisagée la foi d'Israël:
"La forme la plus légitime d'un entretien théologique sur l'Ancien Testament reste la répétition narrative

[die Nacherzählung]". De manière générale, on peut dire que cet impressionnant panorama vétéro-
testamentaire se situe dans le courant théologique majoritaire à l'époque, à savoir la "théologie du
kérygme", et en effet, Gerhard von Rad mentionne à plusieurs reprises le nom de son réprésentant le

plus important, le théologien suisse Karl Barth. Une autre notion particulièrement chère à Gerhard von
Rad est celle de "Wirkungsgeschichte", telle qu'elle est esquissée dans l'ouvrage "Wahrheit und
Methode" du philosophe Hans-Georg Gadamer. Le vétérotestamentaire invite ses collègues exégètes:
"Nous ne devrions pas mépriser l'aide de la philosophie actuelle".

En ce sens, il n'est pas accidentel que ces dernières années de nombreuses études mettent l'accent
sur Pherméneutique de l'Ancien Testament". On y reprend de manière systématique les questions
de la méthodologie exégétique, de la "Wirkungsgeschichte" et du concept d'histoire. Mais l'approche
la plus fondamentale serait une herméneutique qui vise la réflexion du processus de "comprendre".
De manière de plus en plus ciblée, l'herméneutique philosophique des XIXe et XXe siècles s'est
penchée sur la question des conditions du "comprendre" et avec des nuances certes différentes a donné
une place centrale aux notions de "vie" et d'"existence". Wilhelm Dilthey (1833-1911), par exemple, a
préconisé de lire des textes comme "Lebensäusserungen", comme des documents qui reflètent une
vie et expriment sous forme de paroles certaines expériences de vie. La lecture de ces textes amène
à un "comprendre" quand ils trouvent une résonance dans les "Lebensäusserungen" du lecteur. Les
différents horizons de "vie" de l'auteur et du récepteur/lecteur peuvent "fusionner" ("Horizontverschmelzung"

chez Hans-Georg Gadamer) pour certains aspects fondamentaux de l'existence humaine

(ce qui rappelle le "Dasein", terme central dans l'herméneutique de Martin Heidegger).



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

2 1

En ce qui concerne les "horizons de vie", il est probablement peu important de commencer par celui
des textes bibliques ou par celui de l'exégète, autrement dit de débuter par les tentatives de
"comprendre" ou parcelles de "se comprendre" ; mais les deux démarches sont inséparablement liées.
Cependant une véritable compréhension ne demande pas seulement la mise en rapport des
différents "horizons de vie", mais aussi une certaine distance critique. Sinon on fait dire au message biblique

simplement ce qui doit confirmer la précompréhension du lecteur, soit juif, soit chrétien, et on
apprend de la Bible ce que l'on sait déjà. Un texte conformé et conforme est certainement agréable, mais
il a perdu son "altérité"; il ne donne que les réponses que l'on souhaite obtenir. L'authentique richesse

de la vie humaine ne peut être vécue que dans une "altérité" qui oscille sans cesse entre proximité
et distance.

5. Reflets d'une vie pour donner un sens à la vie

L'Ancien Testament - plus que le Nouveau - est le grand témoignage de l'homme se trouvant devant
son Dieu: l'homme en pleine vie! L'homme chantant et muet, l'homme s'adonnant à la joie et à la
tristesse, l'homme fasciné par l'amour et pris par la jalousie, l'homme vivant pour les descendants et prêt
à détruire la vie du prochain, l'homme servilement obéissant, puis en rebellion contre son Dieu...
l'homme que nous rencontrons chaque jour, aussi en nous-mêmes.

Mais admettons-le, l'humain de l'Ancien Testament n'est accessible aussi facilement que les hommes
présentés par les journaux illustrés et la télévision: il faut briser les septs sceaux et ouvrir le livre pour
gagner une vue élémentaire de l'humanité de l'Ancien Testament; il ne suffit pas de le feuilleter
comme une feuille d'avis. Il faut construire un pont au-dessus des abîmes rebutants de l'histoire. Et si

ce pont soutient le chemin de notre quête, alors nous rejoindrons l'humanité dans une profondeur
incomparable, nous rejoindrons cette humanité qui est le résultat de la foi et de la réflexion de génération

en génération. L'Ancien Testament révèle une lutte permanente sur la question de l'intégration
réciproque de l'expérience du monde et de l'expérience de la foi. Jamais terminé, le processus
d'intégration de l'expérience vécue présente l'Ancien Testament comme le livre d'une attente sans cesse
grandissante.

L'authenticité d'une vie humaine ne peut pas être celle d'un "homo incurvatus in se" (d'un "homme
incurvé, courbé, replié sur lui-même"; Martin Luther). Elle doit inclure une dimension d'altérité, non
seulement au sens d'une ouverture vers les autres et vers l'Autre, mais aussi au sens de devenir soi-
même un autre. Car en fin de compte la compréhension ne modifie pas seulement le regard que l'on

porte sur le monde et sur les autres, elle provoque un changement chez celui qui comprend. Une
altérité bien comprise implique une autre façon de comprendre. Par la seule exposition à l'altérité, l'être
humain se met sur le chemin de la "Ergänzung" (de "ganz": "tout"): trouver une cohérence pour sa vie
grâce à ce et celui qui est autre.

"Devenir un autre" se déroule habituellement selon un processus continu, parfois même imperceptible;

à certains moments pourtant il peut se faire cascade, transformations subites et radicales. La
pensée de "devenir un autre" ne s'épuise pas dans une philosophie de sagesse proverbiale au sens
de "wer rastet, der rostet" (celui qui fait une pause commence à rouiller). Il ne faut pas non plus la
confondre avec une philosophie économique du progrès qui oblige à "innover" continuellement ("the
challenge of permanent change") si l'on ne veut pas être relégué au débarras du passé. Je ne veux
pas non plus préconiser une certaine idéologie du changement comme si celui-ci en tant que tel
constituait déjà une valeur positive. "Devenir un autre" risque de tourner à vide, si l'on n'espère pas une
certaine direction pour les changements. Seul le sens dans lequel nous parcourons la vie donne un
sens à notre vie.

La direction indiquée par la tradition biblique révèle un Dieu qui prend le visage d'un homme; ainsi
l'Autre peut être confondu avec l'autre. Tout ce qui m'interpelle de ('"extérieur", soit Dieu dans une
apparition humaine, soit l'homme à l'image de Dieu (Genèse 1,26), se fond dans le clair-obscur de la
compréhension.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

22

Déjà dans les textes de l'Ancien Testament on peut observer une certaine tendance à voir toujours
plus clairement Dieu du côté de ceux qui sont opprimés et marginalisés, qui souffrent sous l'injustice
de la vie et du monde. La tradition chrétienne radicalise encore cette "humanisation" de Dieu et proclame

son "abaissement" (Philippiens 2,8) et son "renoncement" total à lui-même: cet homme qui incarne

la présence de Dieu est un crucifié. L'altérité du Dieu Très-Haut devient l'altérité de l'homme le plus
bas. Ainsi, bien que Dieu se rapproche (ce Dieu qui devient "homme"), une altérité est maintenue, qui
oscille entre proximité et distance, entre ressemblance et différence. La direction indiquée par le Dieu
de Jésus-Christ n'est pas celle d'une perfection toujours plus performante, d'une élévation, d'une
sanctification ou "déification", mais à l'inverse la direction vers les êtres humains: ils m'attendent et
m'aideront à "devenir un autre".

Pour approfondir les idées sur l'état actuel des recherches vétérotestamentaires en Suisse, on peut
consulter le recueil Alttestamentliche Forschung in der Schweiz. Festheft der Theologischen
Zeitschrift zum XVII.Kongress der International Organization for the Study of the Old Testament 2001 in
Basel, Theologische Zeitschrift 57/2, 2001, pp. 101-292.

Die Bibel - Archiv antiker Religionsgeschichte
und heiliges Buch des Christentums

Samuel Vollenweider

Die Bibelwissenschaften sind von grösster Bedeutung für die Evangelische Theologie und seit etwa
der Mitte des 20. Jahrhunderts auch zunehmend für die Römisch-katholische Theologie. Es gehörte
zum Programm der Reformation, Gottes Wort exklusiv in der Heiligen Schrift zu verorten und die Rolle
der Tradition markant zurückzustufen. Die Botschaft, die heutige Auslegerinnen und Ausleger den
Schriften des Alten und Neuen Testaments entnehmen, bestimmt deshalb das Selbstverständnis
und die Lebensorientierung der christlichen Glaubensgemeinschaften bis ins Innerste. Eine gute
Predigt arbeitet noch immer meist mit einem Bibeltext; und sogar eine politische Erklärung kirchlicher
Gremien ist wohl beraten, sich mit Worten der Schrift zu legitimieren. Ausserdem teilt sich das
Christentum sein heiliges Buch mit anderen Religionen: Sein sogenanntes Altes Testament ist auch die
Bibel des Judentums, und Mohammed berief sich auf die Autorität der biblischen Bücher. In den
Regalen der spätmodernen Freundinnen und Freunde der Religion steht die Bibel friedlich neben
Talmud und Koran, neben den Veden, den Upanischaden und den Lehrreden Buddhas, vielleicht auch
neben dem chinesischen I Ging, der isländischen Edda, dem Popol Vuh der Mayas und dem Buch
Mormon.

Die Bibel findet unter heutigen Zeitgenossen noch aus ganz anderen Gründen Interesse: Zwischen
den Deckeln dieses dicken Buches steckt eine ganze Bibliothek kulturhistorisch bedeutsamer
Dokumente der antiken Welt. Im Alten Testament verdichten sich 1000 Jahre altorientalischer Geschichte,
im Neuen Testament 100 Jahre der mediterran-römischen Ära. Mehr noch, beide Textsammlungen
dokumentieren erstrangige weltgeschichtliche Epochenumbrüche. Wir können mitverfolgen, wie sich
Israel als altorientalisches Volk durch Krisen und Katastrophen hindurch auf einen einzigartigen
kulturgeschichtlichen Sonderweg begibt, der schliesslich zur Entdeckung des Monotheismus führt und
eine bis heute existierende, bedeutsame religiöse Gemeinschaft erzeugt, die mit im Brennpunkt
globaler Konflikte steht. Und etwa zeitgleich mit der Formierung des Judentums beobachten wir, wie eine
kleine Gruppe palästinischer Juden zur Keimzelle einer weltumspannenden Religion mutiert, die den
Sonderweg Europas folgenschwer bestimmt und schliesslich die gesellschaftliche und technologische

Dynamik der letzten drei Jahrhunderte hervortreibt.


	L'Ancien Testament : fondamental et vital

