Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d'Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 28 (2002)

Heft: 4

Artikel: Theologische Ethik : Lebensorientierung zu Frieden und Gerechtigkeit
Autor: Lienemann, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893746

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

12

Ziel ist dabei nicht die zureichende Begrindung des Glaubens vor dem Forum einer beobachtenden
Offentlichkeit, sondern andere daran zu erinnern und dafirr zu sensibilisieren, dass sie selbst Betei-
ligte sind und selbst schon immer in bestimmter Weise mit Gott zu tun haben.

Die richtige Einsicht der Aufklarungstradition, dass Gott kein Gegenstand empirischer oder histori-
scher Wissenschaften und kein Lickenbisser wissenschattlicher Erklarungen ist, heisst theologisch
also nicht, dass Gott nirgends, sondern gerade umgekehrt, dass Gott dberall thematisiert werden
kann. Mag es einst ein Fortschritt gewesen sein, die Welt zu betrachten etsi deus non daretur, so geht
es heute gerade umgekehrt darum, sie zu betrachten etsi deus daretur. Keine absolute Begriindung
des Glaubens, kein Eintreten fir einen tberflissigen Lickenbiissergott und keine Apologie eines
kirchlichen Lehrsystems ist die Aufgabe der Theologie an der Universitat, sondern die Erinnerung
daran, dass Gott Gberall am Werk ist, ohne ihn zur Erklarung von allem méglichen zu verharmlosen.
Denn Gott erklart nichts, aber alles impliziert seine Wirklichkeit.

Theologische Ethik - Lebensorientierung zu Frieden und Ge-
rechtigkeit

Wolfgang Lienemann

Zur Lage

Die theologische Ethik befindet sich seit geraumer Zeit in einer Phase der Unsicherheit; manche wiir-
den vielleicht auch von "Krise" sprechen, wére das Wort nicht langst abgegriffen. Dies gilt praktisch fur
alle Kirchen der Christenheéit. Die meisten orthodoxen Kirchen sind durch den Zusammenbruch der
kommunistischen Herrschaftsordnungen zu grundlegenden Neuorientierungen gezwungen worden:
Sie mussten und mussen ihr Verhaltnis zu Staat und Gesellschaft neu bestimmen, sie sehen sich mit
ungekannten Sakularisierungswellen, nicht zuletzt in den Fragen von Familie und Sexualitat, konfron-
tiert, die gesellschaftlichen Erwartungen an ihre Fahigkeit, in den tiefgreifenden Transformationspro-
zessen Orientierung zu geben, sind ausserordentlich hoch.

Die rémisch-katholische Kirche verflgt nach wie vor tiber das geschlossenste Lehrgebédude einer
theologischen (Sozial-)Ethik, und nie zuvor in der Geschichte dieser Kirche hat ein Papst auch und
gerade fur kirchliche Lehrentscheidungen in ethischen Fragen eine derart uneingeschrankte Ver-
bindlichkeit gefordert, wie dies unter Johannes Paul |l. der Fall ist. Doch der systematischen Geschlos-
senheit der Lehre steht vielfach eine grosse Gleichgultigkeit in der Praxis gegenuber, wie dies am
krassesten in Fragen der Sexualmoral zutage tritt, aber auch im Bereich der Wirtschaftsethik.

Die protestantischen Kirchen erscheinen auf den ersten Blick hinsichtlich der bei ihnen geltenden
ethischen Uberzeugungen vielstimmig, wenn nicht widerspriichlich, aber bei genauerer Aufmerksam-
keit zeigen sich doch weitgehende Gemeinsamkeiten, die sich am leichtesten durch die Orientierung
an den grundlegenden Werten einer rechtsstaatlich geordneten, liberalen Gesellschaft identifizieren
lassen. Wenn man aber einmal zum Vergleich mit der heutigen Situation die imposante ethische
Summe, die Helmut Thielicke vor einem halben Jahrhundert vorgelegt hat, heranzieht, sieht man so-
fort, welcher grundlegende Wandel seither eingetreten ist: Die Gesellschaft wartet nicht mehr auf das
Wort der Kirche(n), wenn es um ethische Grundfragen von Leben und Tod, Freiheit und Wahrheit,
Frieden und Gerechtigkeit geht, und die evangelisch-theologische Ethik sieht sich kaum noch in der
Lage, wie der Papst klare und scharfe Grenzen des Handelns und Verhaltens zu ziehen.

In der alltéglichen Praxis muss man noch weiter gehen. Ethische Uberzeugungen und Einstellungen
sind nicht nur im protestantischen Bereich inzwischen weithin zu einer ganz privaten Angelegenheit
geworden - jeder soll halt nach seiner eigenen fagon selig werden diirfen.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n® 1, avril 2002

13

Das darf man einerseits durchaus als ein Zeichen der Emanzipation aus den einstmaligen Fesseln kle-
rikaler Bevormundung verstehen, welches zugleich den Schwund gesellschaftlicher Macht und Diszi-
plinierungswillen der Kirchen widerspiegelt (man denke z.B. daran, dass das Institut der Zivilehe sich
erst vor gut 120 Jahren allmahlich durchgesetzt hat), doch auf der anderen Seite bedeutet diese Art
der Privatisierung der Moral auch einen Verlust an orientierender Kraft und 6ffentlicher Wirksamkeit
herrschaftsfreier Moralvorstellungen. Denn es ist ja nicht so, dass die ehedem kirchlich vertretenen
und vielleicht sehr rigiden moralischen Gebote und Regeln ersatzlos verschwunden wéren, sondern
an ihre Stelle sind hochst wirksame gesellschaftliche Verhaltenserwartungen getreten, die das indivi-
duelle Verhalten und Handeln nicht weniger steuern als theologisch begriindete Normen. Wenn man
sieht, in welchem Ausmass bestimmte Konsumhaltungen, "populare" politische Slogans und "wissen-
schaftlich" begriindete Utopien die Lebenseinstellungen vieler Menschen heute pragen, und wenn
man dann beobachtet, wiewenig derartige Einstellungen offentlicher Kritik zugénglich sind, dann er-
weist sich die "alte” Moraltheologie als ein Vehikel der Aufklarung, denn sie provozierte wenigsten
noch offentlichen Streit und zwang zur eigenen, begriindeten Stellungnahme in ethischen Fragen.

Dimensionen und Aspekte heutiger theologischer Ethik

Mit diesen Bemerkungen zur Lage ist schon angedeutet, welche Dimensionen und Aspekte die heu-
tige theologische Ethik, wie sie an Universitaten und auch an Fachhochschulen vertreten wird, wenig-
stens ansatzweise zu integrieren versuchen muss.

(1) Zuerst ist theologische Ethik - wie alle Theologie - auf das Leben religidser Gemeinschaften bezie-
hungsweise von Kirchen bezogen. Sie ist Darstellung und kritische Reflexion des Ethos einer je be-
stimmten Gemeinschaft in Wechselwirkung mit ihrer Umwelt. Solange es Kirchen gibt, kommen ihre
Angehérigen gar nicht umhin, sich und anderen Rechenschaft tber die grundlegenden Orientierun-
gen ihrer Lebensfiihrung zu geben. Solche Rechenschaft hat mannigfache Formen; die an theologi-
schen Fakultaten gelehrte Ethik ist nur eine Gestalt neben den elementaren Verstandigungsprozes-
sen im kirchlichen Alltagsleben oder den Versuchen kirchlicher Gremien wie Synoden, zur allgemei-
nen ethischen Urteilsbildung beizutragen. Die akademische Theologie hat in diesen komplexen Ver-
standigungsprozessen eine analytische, kritische, klarende und (wenn méglich) hilfreich-therapeuti-
sche Funktion.

Theologische Ethik als Orientierungshilfe im Leben der Glaubigen bezieht sich konstitutiv auf die ent-
sprechenden Ausserungen des Glaubens in der Geschichte und in der Gegenwart. So kénnen, um
zwei aktuelle Beispiele anzudeuten, die alten, zwar oft missbrauchten, aber schwer ersetzbaren Leh-
ren von den Bedingungen eines rechtméassigen Krieges auch in der Gegenwart durchaus hilfreich
sein, um Einspruch und Widerstand gegen ungehemmten Bellizismus zu artikulieren. Und die Sozial-
lehren der grossen und kleinen Kirchen der Christenheit durchzieht wie ein roter Faden die Frage
nach den Grundprinzipien und den Konkretisierungsmdglichkeiten der Gerechtigkeit im Leben der
Menschen. Derartige Lehren sind immer wieder ihrerseits zu priifen: anhand biblischer Uberlieferun-
gen, weltlicher Normenkomplexe, historischer Entwicklungen, menschlicher Erfahrungen und aktuel-
ler Aufgaben. Deshalb ist fur die theologische Ethik die produktive Integration sehr unterschiedlicher
Aspekte zu einem je aktuellen ethischen Urteil grundlegend. Diese Urteilsbildung dient der Gestalt-
werdung einer im Evangelium grindenden Freiheit unter den heutigen Bedingungen einer weithin
sakularisierten Gesellschaft.

Alle Ethik versucht, in mehr oder weniger methodisch reflektierter Weise die Frage zu beantworten,
welches Handeln und Verhalten mit ausgewiesenen Griinden unter bestimmten Bedingungen gut
und erstrebenswert genannt werden kann. Die Bedingungen und Situationen, Herausforderungen
und Handlungsméglichkeiten wandeln sich, und wenn der geschichtliche Spielraum von Handlungs-
alternativen sich ausweitet, besteht die Wahrscheinlichkeit von Konflikten zwischen Handlungsmég-
lichkeiten. Aufgrund dieser Gegebenheiten kann die Ethik gar nicht anders verfahren, als mit grosster
Sorgfalt ihre geschichtliche Gegenwart zu untersuchen und nach grundsatzlichen und zuglelch situa-
tionsadaquaten Antworten inmitten der zeitgenéssischen Normkonflikte zu suchen.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

14

(2) Unter den modernen Bedingungen des religiésen, kirchlichen und konfessionellen Pluralismus
kann die heutige theologische Ethik nur in 6kumenischer Aufmerksamkeit und Zusammenarbeit
entwickelt und vertreten werden. Die Berner Christkatholische und Evangelische Theologische Fakul-
tat haben eine Partnerschaft mit der lutherischen und der orthodoxen Fakultat von Hermann-
stadt/Sibiu in Rumanien. Jingst fand dort ein gemeinsames Seminar ber "Gewalt und Gewaltlber-
windung" statt. Es war offenkundig, dass es sehr unterschiedliche theologische, anthropologische,
hermeneutische oder politisch-ethische Ausgangspunkte gab, auch sehr verschieden gepréagte Dis-
kursgewohnheiten. Fur einen Schweizer Protestanten sind "Werte" zuerst einmal Gegenstand kriti-
scher Prifung und dann vielleicht persénlicher Entscheidung; orthodoxe Christen billigen der Traditi-
on der Kirche (ihrer Kirche) und den heutigen Bischéfen und Lehrern eine ganz andere, wenngleich
nicht mehr unbefragbare Autoritét zu. Worauf es aber vor allem ankommt: Die "Welt", die allgemeine
Offentlichkeit erwartet (jedenfalls nach meinen Beobachtungen) von den Kirchen zu den sittlichen
Grundfragen der Gegenwart ein klares und eindeutiges Zeugnis und, wo dies aufgrund unvereinbarer
Uberzeugungen nicht méglich ist, wenigstens eine offene und préazise Darlegung von gemeinsamen
Positionen und ausgewiesenen Griinden fir bleibende Unterschiede. Aligemein gilt: Theologische
Ethik ist im 21. Jahrhundert nur noch in 6kumenischer Perspektive vertretbar.

(3) Die Wurzeln der abendlandischen Ethik-Konzeptionen liegen in der Philosophie der Griechen
und Rémer einerseits, den biblisch bezeugten Uberlieferungen des jiidischen und christlichen Glau-
bens andererseits. Daraus ergibt sich die bleibende Notwendigkeit des Streites der Fakultdten
zwischen philosophischer und theologischer Ethik. Die theologische Ethik kann und darf sich den all-
gemeinen Grundlagendiskussionen nicht entziehen, aber die philosophische Ethik kann wiederum
nur zu ihrem eigenen Schaden die Stimme der Theologie - wenn sie denn klar vernehmbar ist - igno-
rieren.

Dieser immer wieder zu fihrende Streit der Fakultaten bezieht sich wiederum auf unterschiedliche
Fragen und Dimensionen. So lag der entscheidende Grund fur Luthers scharfe Ablehnung der aristo-
telischen Ethik darin, dass diese Ethik sowie die von ihr gespeiste altglaubige Auffassung von Sittlich-
keit auf der Basis einer theologisch problematischen Anthropologie operierten, der gegentber die
neue (alte) Erfahrung der vollstandigen Verdorbenheit der menschlichen Natur und ihrer ebenso voll-
standigen Abhangigkeit von der Gnade Gottes hervorgehoben wurde. Nun ist es aber leicht zu
sehen, dass mit der Ablehnung eines freien Willens in allen Angelegenheiten, die das ewige Heil des
Menschen betreffen, sehr wohl die Annahme eines freien Willens in allen Angelegenheiten, die mit-
menschliche Verantwortlichkeit konstituieren, vereinbar ist. Und in der Gegenwart haben sich in die-
ser Hinsicht wichtige kontroverse Gesprache aufgrund der neueren Hirnforschung einerseits, der
"philosophy of mind" andererseits ergeben, bei denen sich, grob gesagt, naturalistische Monisten
und Geist- bzw. Willens-Dualisten gegenuberstehen. Die Ethik-Grundlagenfragen fahren also auf das
Gebiet der Anthropologie und von dort weiter in das Feld der Naturphilosophie und der Naturwissen-
schaften.

(4) Alle theologischen Disziplinen sind auf kritisch-produktive Beziehungen zu nicht-theologischen
Forschungen und Arbeitsfeldern angewiesen - man denke an das Verhaltnis der Bibelwissenschaften
nicht nur zu den Altertumswissenschaften, sondern auch zu moderner Lingustik und Literaturtheorie
oder an die fruchtbaren Beziehungen zwischen Religionspadagogik und allgemeiner Padagogik und
Psychologie (nicht zuletzt im Werk des Herausgebers dieses Bulletin). Die theologische Ethik ist her-
ausgefordert - und bisweilen auch tberfordert -, neben den Auseinandersetzungen in Grundlagenfra-
gen, bei denen im 20. Jahrhundert vor allem die Sprachanalyse in der Ethik eine wichtige Rolle ge-
spielt hat, im Bereich der sog. "angewandten Ethik" fachlich anspruchsvolle Arbeitsbeziehungen zu
den entsprechenden Disziplinen zu unterhalten (Biowissenschaften einschl. Medizin, Jurisprudenz,
Okonomie, Umweltwissenschaften usw.). Gerade fiir eine normative Ethik ist die Belehrung durch em-
pirisch arbeitende Disziplinen unverzichtbar, wie man im 20. Jahrhundert besonders deutlich an der
Kritik eingefleischter kirchlicher Vorurteile durch die empirische Sexualforschung sehen konnte. Um-
gekehrt hat die theologische Ethik auch Fragen an die leitenden Interessen und das Design empiri-
scher Forschungen zu stellen. In der Praxis von Forschung und Lehre kann die hier notwendige Ko-
operation freilich nur exemplarisch erfolgen - in einzelnen interdisziplindren Projekten und fachertiber-
greifenden Lehrangeboten. Dabei dient eine solche Kooperation, wenn sie gelingt, auch der spate-
ren interdisziplinren Verstandigung Gber ethische Fragen in den unterschiedlichsten Berufsfeldern.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

156

Ich jedenfalls wiinsche mir Pfarrerinnen und Pfarrer, die die berufliche Realitét von Arbeitern und An-
gestellten, Ingenieuren, Arztinnen oder Anwalten kennen und gelernt haben, mit den berufsspezifi-
schen ethischen Fragen nicht bevormundend, wohl aber sachlich und hilfreich ratend umzugehen.

Offentlichkeit und gesellschaftliche Normen und Werte

Ein bestandiger Streitpunkt zwischen philosophischer und theologischer Ethik ist die Frage nach ihrer
jeweiligen Verallgemeinerungsféahigkeit (Universalitéat ihrer Argumentationen) bzw. ihrer Partikularitat
(Abhangigkeit von der Zugehdrigkeit zu einer religiosen Gemeinschaft). Der Streit ist immer dann be-
sonders virulent, wenn es um Ansinnen kirchlich-ethischer Gremien an Gesellschaft und Politik, be-
sonders an die Gesetzgebung geht - man denke an die jingste Novellierung des Abtreibungsgeset-
zes in der Schweiz oder an die Debatten um gentechnische Manipulationen an Embryonen zu For-
schungszwecken. Wie dieser Streit ausgetragen wird, ist zunéchst einmal von der geselischaftlichen
Rolle und Autoritat der Religionsgemeinschaften sowie vom jeweiligen Verhaltnis von Kirche und
Staat abhéangig, dann aber auch von der besonderen Einstellung der Akteure, die sittliche Forderun-
gen vertreten (einschliesslich der Theoretiker der Ethik, sofern sie zu praktischen Vorschlagen durch-
dringen, was ja keineswegs immer der Fall ist), zur aligemeinen Offentlichkeit. Uberzogenen kirchli-
chen Machtansprichen begegnet dann regelméssig die alte Forderung "silete theologi in munere
alieno!"

Offentlichkeit als Raum und Erméglichungsprinzip republikanischer Freiheit ist ein Kind der Auf-
klarung. Die Kirchen haben (in Europa) historisch nur zégerlich Notwendigkeit und Wahrheit dieser
Einsicht sich zueigen gemacht. In der Offentlichkeit, zu der niemand der Zugang verwehrt werden
darf, sollen und durfen sittliche Argumente mit Anerkennungsanspruch vertreten werden. Aus die-
sem offentlichen Streit um die Grundlagen des Zusammenlebens darf niemand ausgeschlossen wer-
den, auch die Kirchen wie alle anderen religidsen und weltanschaulichen Gesellschaften nicht, sofern
sie die wesentlichen und prozeduralen Grundlagen des demokratischen Rechtsstaates nicht negie-
ren oder zu zerstéren versuchen. Es ware hingegen ein Zeichen schwerer Intoleranz und Rechtsver-
neinung, wenn die Artikulation religiés begriindeter Normen und wertbezogener Uberzeugungen un-
terbunden oder erschwert wirde.

Das Prinzip der Offentlichkeit erfordert allerdings, dass partikular begriindete sittliche Uberzeugun-
gen, wenn sie auf Anerkennung Anspruch geltend machen, der freien Prifung und zwanglosen Zu-
stimmung der Adressaten unterworfen werden. Das ist deshalb méglich und geboten, weil auch eine
Uberzeugung mit einem partikular-religiésen Hintergrund sprachlich-verniinftiger Mitteilung fahig ist
und verstanden werden kann, auch wenn der Ausgangspunkt von vielen nicht geteilt wird. Das gilt
beispielsweise fir den christlichen Pazifismus, der aufgrund des Christusglaubens seiner Vertreter
(den man niemand aufzwingen oder andemonstrieren kann) nur eine politische Ethik der 6ffentlichen
Verantwortung ohne den Einsatz militarischer Gewalt fur ethisch vertretbar und historisch verntinftig
halt. In der Offentlichkeit kénnen derartige historische Urteile und politische Folgerungen auch dann
rational diskutiert werden, wenn die Pramissen nicht von allen geteilt werden, sondern offen bleiben.
Das heisst: Es werden Werttuberzeugungen (hier: vom unendlichen Wert eines jeden von seinem
Schopfer gewollten menschlichen Lebens) und darauf fussende Normen (hier: das Gebot der gewalt-
freien Form jeder Verteidigung von Recht und Frieden, davon abgeleitet: wenigstens das Recht der
Kriegsdienstverweigerung aus - nicht nur religiosen - Gewissensgriinden) im Blick auf Alternativen der
Politikgestaltung in den &ffentlichen Diskurs eingebracht, ohne sie allerdings gewaltsam gegen Wi-
derstreben durchsetzen zu kdnnen. Hinzufligen muss man freilich: diese Art von kritischer Aufklarung
und Diskursethik, zu der nicht nur die heutige evangelisch-theologische Ethik eine grosse Nahe auf-
weist, gerat an untiberwindbare Grenzen, wenn die demokratische Mehrheit verflihrt oder verblendet
ist, indem sie etwa menschenrechtliche Elementargarantien bestimmten Menschen vorenthélt. Die
Wahrheit auch und besonders in sittlichen Grenzfragen erweist sich nicht durch blosse Mehrheiten.

Die heute verbreitete theologische Ethik ist um transparente, verniinftige Beitrage zur allgemeinen
ethischen Urteilsbildung in der Offentlichkeit bemiht, sie versteckt nicht, sondern expliziert ihre spe-
zifische (und dogmatisch reflektierte) Sicht des Menschen und der Gesellschaft, sie bemiiht sich in-
tensiv um das Gesprach mit den Fachwissenschaften und sie versteht sich als unabhangiger, wider-
spruchsbereiter Partner der philosophischen Ethik.



	Theologische Ethik : Lebensorientierung zu Frieden und Gerechtigkeit

