
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 28 (2002)

Heft: 4

Artikel: Glaube und Wissenschaft : Theologie an Universitäten

Autor: Dalferth, Ingolf U.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

8

Weiterführende Literatur zum Problem der Theologie und ihres Studiums finden Interessierte im Internet.

Ich empfehle speziell folgende drei Arbeiten:

Gerhard Ebeling, Studium der Theologie. Eine enzyklopädische Orientierung, Tübingen, J.C.B.Mohr
(Paul Siebeck) - UTB 446 - 1.Aufl.1975 (weitere Auflagen)
Wolfgang Marhold/Bernd Schröder (Hg.), Evangelische Theologie studieren, Münster, LIT-Verlag
2001, und dann von
Friedrich Schleiermacher die klassische "Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behuf
einleitender Vorlesungen" von aus dem Jahr 1811, heute greifbar in der 3.Auflage des Nachdrucks
der von Heinrich Scholz besorgten "kritischen Ausgabe" von 1910, die in der Wissenschaftlichen
Buchgeselischaft Darmstadt erschienen ist.

Anmerkung

1) Vgl. zum Problem Trutz Rendtorff, Die Verantwortung der theologischen Forschung und Ausbildung

für die Kirche, in: Trutz Rendtorff/Eduard Lohse, Kirchenleitung und wissenschaftliche Theologie,

München 1974, 19 f.: "Recht und Funktion der Theologie innerhalb der Wissenschaften unterliegen

heute tiefen Zweifeln und einer prinzipiellen Ungewissheit." Er antwortet (25) auf diese Zweifel
mit dem Hinweis auf den Ort der Theologie im Spektrum der Wissenschaft und ihre da zu leistende
Aufgabe: "Theologie repräsentiert im Reiche der Wissenschaft die Frage danach, ob es eine
Wirklichkeit bestimmende Allgemeinheit gibt, der eine Verbindlichkeit zukommt, die das, was erkennend
und handelnd gemacht werden kann, übergreift, also in allem Erkennen und Handeln vorausgesetzt
werden muss. "

Für Michael Welker (Die Aufgabe der Theologie in gefährdeter kultureller Umwelt, in: Deutsches
Pfarrerblatt 90 (1990), 187 ff.) weist die Theologie in einer komplexen, spezialisierten und durch den
Verfall an Gemeinsamkeit geprägten Kultur und Gesellschaft eine integrative Funktion zu, d.h. die
Aufgabe, Kulturräume und Weltzeiten miteinander zu verbinden und nationale, epochale, aktualistische
und spezialistische Grenzziehungen zu überwinden. Stabilisierung und Erneuerung des
gesellschaftlichen Zusammenhalts lautet die Devise. Es ist deutlich, dass sich die Theologie, will sie diese
Aufgabe schultern, ihre Isolation überwinden muss und zu einer pragmatischen Interdisziplinarität
findet, d.h. sich auf die Bemühungen der Christenheit um Formen der Lebensermöglichung bezieht
und darin Kontakt sucht und findet zu den Arbeitsverfahren anderer Wissenschaften.

Glaube und Wissenschaft - Theologie an Universitäten
Ingolf U. Dalferth

I

Dass Theologie die universitäre Leitwissenschaft des kommenden Jahrhunderts sein wird, ist wenig
wahrscheinlich. Weit wahrscheinlicher ist, dass es keine Universitäten mehr geben wird. Das Ende der
Theologie würde das aber nicht bedeuten. Als kritische Erkundung und denkende Verantwortung
gelebten Glaubens hängt ihre Existenz nicht von der Universität, sondern von der Wirklichkeit geleb-
ter Religion ab, als christliche Theologie also von der Wirklichkeit gelebten christlichen Glaubens.
Solange es diesen in der Vielfalt der Kirchen und Konfessionen gibt, wird es auch Theologie geben. Die
Verbindung von Theologie und Universität dagegen war nie mehr als eine Partnerschaft auf Zeit.
Schon lange vor den Universitäten gab es Theologie, und es wird sie wohl auch noch geben, wenn
Universitäten blosse historische Erinnerungen sein werden.

Das heisst nicht, dass es eine stabile Theologie im Wandel der Zeiten gäbe. Im Gegenteil: Mit den
Kontexten, in denen sie praktiziert wird, verändern sich auch die Gestalten und Gehalte theologischer
Reflexion.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

9

Universitäre Kontexte haben in der europäischen Tradition eine spezifische akademische Theologie
geprägt, und mit den Wandlungen der Universität hat diese sich im Laufe der Geschichte zu einer
komplexen, historische, systematische und praktische Disziplinen umfassenden Wissenschaft
entwickelt. Wie alle Theologie lebt auch akademische Theologie davon, dass es Glauben, Kirchen, christliches

Leben gibt - und nicht nur gab. Sie ist keine Vergangenheitswissenschaft, sondern reflektiert
eine gegenwärtige Glaubenspraxis. Aber sie befasst sich mit gelebtem Glauben nicht nur als Religions-

oder Kulturwissenschaft, sondern als Theologie, fragt also nach Gottes Wirken und Gegenwart in

der gegenwärtigen Wirklichkeit des Glaubens. Gelebter Glaube interessiert sie als Wahrnehmung der
Präsenz Gottes in unserer Welt, und nach Gott fragt sie, indem sie sich mit der Realität und Relevanz
gelebten Glaubens an Gott beschäftigt.

Gelebt wird Glaube stets geschichtlich konkret. Auch Theologie gibt es daher nur als bestimmte
(jüdische, christliche, islamische) Theologie, und wo immer eine Glaubenspraxis neue geschichtliche
Gestalten ausprägt, muss sich auch die Theologie entsprechend fortbestimmen, also (wie im christlichen
Fall) zur katholischen, evangelischen, orthodoxen, anglikanischen, methodistischen usf. Theologie
werden. Die konfessionelle Prägung auch der akademischen Theologie ist daher kein Relikt ihrer
vormodernen Vergangenheit, sondern Kennzeichen ihres konkreten Bezugs auf eine gelebte und nicht
nur erdachte und bloss konstruierte Weise christlichen Lebens und religiöser Praxis. Gott ist nicht nur
der Gott der Christen oder Juden oder Moslems. Aber Thema der Theologie ist Gott nur im
lebensweltlichen Horizont konkreter Praxis der Gottesverehrung und geschichtlich geprägter
Gottesverständnisse.

II
Als kritische Erkundung und denkende Verantwortung des in konfessioneller Vielfalt gelebten christlichen

Glaubens ist christliche Theologie nicht an die Universität gebunden. Doch obgleich Universitäten

nicht ihr notwendiger, sondern gegenwärtig nur ihr faktischer Ort sind, gibt es gute theologische
Gründe dafür, dass Theologie bei uns an Universitäten gelehrt wird. Und auch die Gesellschaft müss-
te, recht verstanden, ein Interesse daran haben, dass das so bleibt.

Im christlichen Glauben geht es um ein alle und alles betreffendes Thema: Gottes Wirken in unserer
Wirklichkeit und die Auswirkungen seiner Gegenwart - ob von uns ignoriert oder wahrgenommen - in
unserem Erleben und Gestalten von Wirklichkeit. Theologie erkundet und reflektiert diesen Glauben
nicht nur als geschichtliches Faktum, sondern in seinen lebensorientierenden Inhalten, und zwar auf
öffentliche, methodisch nach- und mitvollziehbare Weise. Sie geht von den geschichtlichen
Glaubens- und Lebenszeugnissen der Menschen aus, die sich und ihre Welt im Licht der Gegenwart Gottes

verstanden haben und verstehen. Sie rekonstruiert die Genese und entfaltet die Inhalte, Kriterien
und Gründe ihres Glaubens an Gott, erkundet seine sachlichen Implikationen und praktischen
Konsequenzen, prüft seine Voraussetzungen und Folgen, vergleicht ihn mit anderen religiösen und
weltanschaulichen Lebensorientierungen und setzt ihn kritisch ins Verhältnis zum wissenschaftlichen Wahr-
heitsbewusstsein und den ethischen Wertorientierungen ihrer Zeit.

Sie knüpft damit stets an bestimmte Glaubenspraxis und die Geschichte ihres Gottesverständnisses
an, ist aber allen zugänglich, die von ihrer Vernunft auch im Bereich von Religion und Glaube
Gebrauch zu machen gewillt sind. Sie erkundet mit der Frage nach Gott ein Thema, das alle oder
niemand, aber nie nur einige und andere nicht betrifft. Und sie stellt ihre Resultate öffentlich zur Diskussion,

indem sie diese argumentativ vertritt und die Akzeptanz ihrer Einsichten nicht auf den Mitvollzug
des Glaubens, sondern auf die Nachvollziehbarkeit und Überzeugungskraft ihrer Argumente gründet.

Mit gutem Grund wird Theologie deshalb an Universitäten gelehrt, seit es diese in Europa gibt. Sie hat
ihren Ort im Rahmen institutionalisierter Wissenschaft, in der sich unsere Gesellschaft um die methodische

Erweiterung von Wissen und die rationale Überprüfung von Wissens- und Geltungsansprüchen
aus allen relevanten Problembereichen bemüht. Das heisst nicht, dass Theologie sich einem ihr
sachfremden Wissenschaftsprinzip unterwerfen und ihre Eigenart als kritische Erkundung und denkende
Verantwortung des christlichen Glaubens ignorieren müsste. Es heisst aber, dass sie die Pflicht akzeptiert,

über ihr Denken öffentlich Rechenschaft abzulegen, sich also auf den kritisch-argumentativen
Diskurs über ihre Themen, Argumente und Methoden einzulassen.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

1 0

Niemand, der die entsprechende Kompetenz erworben hat, ist von diesem wissenschaftlichen
Diskurs über theologische Themen ausgeschlossen. Theologie ist keine Geheimwissenschaft.

III
Dass Theologie bei uns an Universitäten öffentlich gelehrt wird, hat gute historische und sachliche
Gründe. Doch für viele ist das heute nicht mehr selbstverständlich. Der gesellschaftliche Konsens, der
die Existenz christlicher Theologie an staatlichen Universitäten einer säkularen oder multireligiösen
Gesellschaft bedingt, ist weithin in Auflösung begriffen. Und auch von kirchlicher Seite wird die
Existenz theologischer Fakultäten an staatlichen Universitäten immer öfter in Frage gestellt. Doch
Kirchen und Kirchenleitungen irren sich, wenn sie meinen, auf eine von ihnen unabhängige Theologie
verzichten zu können, die allein der wissenschaftlichen Erkundung des Glaubens und der kritischen
Verantwortung des Wahrheitsanspruchs des Evangeliums verpflichtetet ist: Sie brauchen das
kritische Gegenüber wissenschaftlicher Theologie, um ihre kontingenten Ausdrucks- und Lebensformen
des christlichen Glaubens nicht mit dessen Wahrheit zu verwechseln. Solange es die Institution der
Universität in unserer Gesellschaft gibt, wird Theologie - gerade auch um der Kirche willen - einen Platz
an ihr beanspruchen. Und solange unsere irreversibel plurale Gesellschaft den Streit um die Wahrheit
und die kritische Selbstreflexion ihrer Überzeugungen und Orientierungen an der Universität
institutionalisiert, sollte sie darauf bestehen, dass auch die Theologie in die akademische
Auseinandersetzung um Wahrheit, Wirklichkeit und Lebesorientierung eingebunden wird, und zwar
aus wohlverstandenen eigenen Interessen.

Eine Gesellschaft handelt unverantwortlich und schadet sich selbst, wenn sie ihre Mitglieder gerade in

dem sensiblen und folgenreichen Bereich der Religion aus der Verantwortung entlassen will, ihre
Glaubensüberzeugungen anderen gegenüber öffentlich zu verantworten. Glaubensüberzeugungen
sind nicht in dem Sinne Privatsache, dass die Gesellschaft kein Interesse daran haben sollte, sie
öffentlich zu diskutieren und argumentativ zu prüfen. Dazu sind sie viel zu wichtig und zu folgenreich.
Religionsfreiheit heisst ja nicht, dass religiöse Überzeugungen gesellschaftlich tabu sind, weil jeder
glauben kann, was er will, sondern dass jeder die Freiheit hat, seine Auffassungen und Überzeugungen

im Rahmen geltender Ordnungen ungehindert zu leben und öffentlich zu vertreten. Die Gesellschaft

hat keine Möglichkeit und kein Recht zu entscheiden, welche religiösen Auffassungen recht,
wahr und gültig sind. Ihre selbstauferlegte Neutralität in diesen Fragen belegt aber nicht die
gesellschaftliche Irrelevanz von Glaubensüberzeugungen, sondern gerade umgekehrt die Einsicht, dass
sie für den Einzelnen und damit auch für die Gemeinschaft von so fundamentaler Relevanz sind, dass
niemand sich anmassen kann und darf, sie anderen vorzuschreiben oder ihnen die Veranwortung
dafür abzunehmen.

Gerade weil diese Überzeugungen so fundamental sind, tut eine Gesellschaft gut daran, öffentliche
Orte zu schaffen, an denen die gesellschaftlich erheblichen religiösen Überzeugungen ihrer Mitglieder

von deren eigenen Vertretern rechenschaftsfähig dargelegt und die Legitimität, Wahrheit, Gültigkeit

und Überzeugungskraft dieser Überzeugungen diskursiv untersucht und kritisch erörtert werden
können.

Eine Gesellschaft benötigt Orte, an denen nicht nur Dritte über die Glaubensüberzeugungen anderer
sprechen, sondern der Diskurs zwischen Glaubensüberzeugungen von deren eigenen Vertretern
öffentlich und nach akzeptierten Regeln geführt wird - in der nicht unberechtigten Erwartung, dass das
auf die Religionsgemeinschaften selbst klärend zurückwirkt. Die Herausforderung zur öffentlichen
Verantwortung beugt nicht nur der fundamentalismusanfälligen Selbstabschliessung von Religionen
vor. Sie wirkt auch umgekehrt der Gefahr entgegen, den lebensorientierenden Wahrheits- und
Geltungsanspruch von Glaubensüberzeugungen öffentlich nicht ernst zu nehmen. Wahrheits- und
Geltungsansprüche aber werden bei uns an Universitäten kritisch untersucht und diskutiert. Sie sollten
deshalb auch der Ort sein, an dem Glaubensüberzeugungen - und zwar keineswegs nur christliche -

von Beteiligten öffentlich vertreten und sine vi, sed verbo argumentativ erörtert und verantwortet werden.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

11

Auch und gerade aus gesellschaftlicher Sicht muss deshalb Theologie, und zwar nicht nur christliche
Theologie, an unseren Universitäten einen Ort haben und behalten. Theologien gehören an den Ort,
an dem sich unsere Gesellschaft diskursiv über Grundfragen verständigt, die alle betreffen und für alle
relevant sind. Sie gehören an die Universität, weil dort die in religiöser Praxis und antikirchlicher Kritik
eingespielten Selbstverständlichkeiten reflexiv unterbrochen und Glaubende wie Kritiker zu einem
aufmerksamen Zögern im Denken und einer kritischen Nachdenklichkeit beim Handeln angeleitet werden.

Und sie gehören an die Universität, weil ihre Präsenz im Haus der Wissenschaften an die
lebensweltlichen Horizonte, die humanen Aufgaben und die Pflicht zur kritische Selbstbegrenzung
wissenschaftlicher Arbeit überhaupt erinnert. Jede wissenschaftliche, wirtschaftliche, politische, religiöse
Aktivität lebt von Voraussetzungen, die sie selbst nicht hergestellt hat und daher nicht garantieren kann.
Sie hat Grundlagen und Grenzen, die zu vergessen lebensschädigend ist. Dazu gehört, dass sie
coram deo, in der Öffentlichkeit vor Gott geschieht. Daran erinnert die Theologie.

IV

Wer dagegen nur religionswissenschaftlichen Fakultäten ein Recht an religiös neutralen staatlichen
Universitäten zubilligt, missversteht mit deren Neutralität meist auch die Differenzen zwischen Theologie

und Religionswissenschaft. Wissenschaft, so heisst es, müsse neutral, universal und öffentlich
sein, und das stehe in grundsätzlichem Gegensatz zur Parteilichkeit, Partikularität und Privatheit
religiöser Überzeugungen. Eine universitäre Theologie könne es schon deshalb nicht geben, weil privater

Glaube nicht verallgemeinerungsfähiges Wissen und wissenschaftliche Theologie ein hölzernes
Eisen ist.

Doch wissenschaftlich ist eine Auseinandersetzung mit Religionen und religiösen Phänomenen nicht
erst dann, wenn sie keine Theologie ist. Und dass neben einer Religionswissenschaft, die von der
Wahrheitsfrage freizuhalten sei, an staatlichen Universitäten allenfalls eine neutrale religionsphilosophische

Beschäftigung mit religiösen Wahrheitsansprüchen geduldet werden könne, ist ebenfalls ein
Irrtum. Wer vom Wahrheitsanspruch einer Religion absieht, verliert in entscheidender Hinsicht das
Phänomen selbst aus den Augen und versäumt es, den besonderen Charakter des dabei zur Debatte
stehenden Verständnisses von Wahrheit zu klären. Und wer sich nur neutral mit religiösen
Wahrheitsansprüchen auseinanderzusetzen sucht, unterschätzt nicht nur deren involvierenden Charakter,
sondern täuscht sich auch über seine eigene Neutralität. Wo religiöser Glaube nach Massgabe einer
Auffassung von Wissen, Wahrheit und Wissenschaft beurteilt wird, die an einem anderen Problemzusammenhang

gewonnen und zur Norm erhoben wurde, kommt er entweder in entscheidender Hinsicht
gar nicht in den Blick, oder er bekommt keine faire Chance.

Umgekehrt ist Theologie nicht schon deshalb unwissenschaftlich, weil sie den christlichen Glauben
denkend zu verantworten sucht und damit nicht etsi deus non daretur, sondern als Beteiligte von Gott
und Glauben handelt. Die Wissenschaftlichkeit einer Disziplin bemisst sich an der Nachvollziehbarkeit
ihrer Methoden, und diese richten sich nach den Problemen, die zu bearbeiten sind. Zu den
Grundproblemen der Theologie aber gehört, dass es Gott gegenüber nur Beteiligte gibt, weil Gott sich auf
alle bezieht, auch wenn nicht alle das wahrnehmen. Dieses Sichbeziehen Gottes lässt sich nicht nach
Art eines empirischen oder historischen Sachverhalts wahrnehmen, der sich distanziert beschreiben
und erkunden lässt, sondern nur so, dass man sich selbst in der Gegenwart Gottes und damit auch
seine Welt im Licht dieser Gegenwart wahrnimmt.

Nur als Korrelat solcher Selbst- und Welterkenntnis gibt es auch Gotteserkenntnis. Diese betrifft nicht
abstrakt Gott, sondern stets konkret die - als Glaube oder Unglaube gelebte - Beziehung Beteiligter zu
Gott und Gottes Beziehung zu ihnen und ihrer Welt. Die Theologie kann das anhand von
Glaubenszeugnissen beschreiben und kritisch entfalten, aber sie kann solche Gotteserkennntnis weder
methodisch generieren noch neutral rechtfertigen. Deshalb sind theologische Aussagen über Gott
Orientierungsaussagen, beschreiben also nicht Gott, sondern explizieren gelebten Glauben an Gott.
Und deshalb reden theologische Argumente aus der Position von Beteiligten und richten sich auch
an andere immer nur als Beteiligte: Stets geht es darum, dass Beteiligte (und nicht nur unbetroffene
Beobachter) ihre Überzeugungen anderen Beteiligten (aber nicht nur anderen Christen) gegenüber
argumentativ vertreten.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

1 2

Ziel ist dabei nicht die zureichende Begründung des Glaubens vor dem Forum einer beobachtenden
Öffentlichkeit, sondern andere daran zu erinnern und dafür zu sensibilisieren, dass sie selbst Beteiligte

sind und selbst schon immer in bestimmter Weise mit Gott zu tun haben.

Die richtige Einsicht der Aufklärungstradition, dass Gott kein Gegenstand empirischer oder historischer

Wissenschaften und kein Lückenbüsser wissenschaftlicher Erklärungen ist, heisst theologisch
also nicht, dass Gott nirgends, sondern gerade umgekehrt, dass Gott überall thematisiert werden
kann. Mag es einst ein Fortschritt gewesen sein, die Welt zu betrachten etsi deus non daretur, so geht
es heute gerade umgekehrt darum, sie zu betrachten etsi deus daretur. Keine absolute Begründung
des Glaubens, kein Eintreten für einen überflüssigen Lückenbüssergott und keine Apologie eines
kirchlichen Lehrsystems ist die Aufgabe der Theologie an der Universität, sondern die Erinnerung
daran, dass Gott überall am Werk ist, ohne ihn zur Erklärung von allem möglichen zu verharmlosen.
Denn Gott erklärt nichts, aber alles impliziert seine Wirklichkeit.

Theologische Ethik - Lebensorientierung zu Frieden und
Gerechtigkeit

Wolfgang Lienemann

Zur Lage

Die theologische Ethik befindet sich seit geraumer Zeit in einer Phase der Unsicherheit; manche würden

vielleicht auch von "Krise" sprechen, wäre das Wort nicht längst abgegriffen. Dies gilt praktisch für
alle Kirchen der Christenhéit. Die meisten orthodoxen Kirchen sind durch den Zusammenbruch der
kommunistischen Herrschaftsordnungen zu grundlegenden Neuorientierungen gezwungen worden:
Sie mussten und müssen ihr Verhältnis zu Staat und Gesellschaft neu bestimmen, sie sehen sich mit
ungekannten Säkularisierungswellen, nicht zuletzt in den Fragen von Familie und Sexualität, konfrontiert,

die gesellschaftlichen Erwartungen an ihre Fähigkeit, in den tiefgreifenden Transformationsprozessen

Orientierung zu geben, sind ausserordentlich hoch.

Die römisch-katholische Kirche verfügt nach wie vor über das geschlossenste Lehrgebäude einer
theologischen (Sozial-)Ethik, und nie zuvor in der Geschichte dieser Kirche hat ein Papst auch und
gerade für kirchliche Lehrentscheidungen in ethischen Fragen eine derart uneingeschränkte
Verbindlichkeit gefordert, wie dies unter Johannes Paul II. der Fall ist. Doch der systematischen Geschlossenheit

der Lehre steht vielfach eine grosse Gleichgültigkeit in der Praxis gegenüber, wie dies am
krassesten in Fragen der Sexualmoral zutage tritt, aber auch im Bereich der Wirtschaftsethik.

Die protestantischen Kirchen erscheinen auf den ersten Blick hinsichtlich der bei ihnen geltenden
ethischen Überzeugungen vielstimmig, wenn nicht widersprüchlich, aber bei genauerer Aufmerksamkeit

zeigen sich doch weitgehende Gemeinsamkeiten, die sich am leichtesten durch die Orientierung
an den grundlegenden Werten einer rechtsstaatlich geordneten, liberalen Gesellschaft identifizieren
lassen. Wenn man aber einmal zum Vergleich mit der heutigen Situation die imposante ethische
Summe, die Helmut Thielicke vor einem halben Jahrhundert vorgelegt hat, heranzieht, sieht man
sofort, welcher grundlegende Wandel seither eingetreten ist: Die Gesellschaft wartet nicht mehr auf das
Wort der Kirche(n), wenn es um ethische Grundfragen von Leben und Tod, Freiheit und Wahrheit,
Frieden und Gerechtigkeit geht, und die evangelisch-theologische Ethik sieht sich kaum noch in der
Lage, wie der Papst klare und scharfe Grenzen des Handelns und Verhaltens zu ziehen.

In der alltäglichen Praxis muss man noch weiter gehen. Ethische Überzeugungen und Einstellungen
sind nicht nur im protestantischen Bereich inzwischen weithin zu einer ganz privaten Angelegenheit
geworden - jeder soll halt nach seiner eigenen façon selig werden dürfen.


	Glaube und Wissenschaft : Theologie an Universitäten

