Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d'Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 28 (2002)

Heft: 4

Artikel: Glaube und Wissenschaft : Theologie an Universitéaten
Autor: Dalferth, Ingolf U.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893745

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

8

Weiterfiihrende Literatur zum Problem der Theologie und ihres Studiums finden Interessierte im Inter-
net. Ich empfehle speziell folgende drei Arbeiten:

Gerhard Ebeling, Studium der Theologie. Eine enzyklopadische Orientierung, Tubingen, J.C.B.Mohr
(Paul Siebeck) - UTB 446 - 1.Aufl.1975 (weitere Auflagen)

Wolfgang Marhold/Bernd Schréder (Hg.), Evangelische Theologie studieren, Manster, LIT-Verlag
2001, und dann von :

Friedrich Schleiermacher die klassische "Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behuf
einleitender Vorlesungen" von aus dem Jahr 1811, heute greifbar in der 3.Auflage des Nachdrucks
der von Heinrich Scholz besorgten "kritischen Ausgabe" von 1910, die in der Wissenschaftlichen
Buchgesellschaft Darmstadt erschienen ist.

Anmerkung

1) Vgl. zum Problem Trutz Rendtorff, Die Verantwortung der theologischen Forschung und Ausbil-
dung fur die Kirche, in: Trutz Rendtorff/Eduard Lohse, Kirchenleitung und wissenschaftliche Theolo-
gie, Minchen 1974, 19 f.: "Recht und Funktion der Theologie innerhalb der Wissenschaften unterlie-
gen heute tiefen Zweifeln und einer prinzipiellen Ungewissheit." Er antwortet (25) auf diese Zweifel
mit dem Hinweis auf den Ort der Theologie im Spektrum der Wissenschaft und ihre da zu leistende
Aufgabe: "Theologie représentiert im Reiche der Wissenschaft die Frage danach, ob es eine Wirk-
lichkeit bestimmende Allgemeinheit gibt, der eine Verbindlichkeit zukommt, die das, was erkennend
und handelnd gemacht werden kann, Ubergreift, also in allem Erkennen und Handeln vorausgesetzt
werden muss."

Fur Michael Welker (Die Aufgabe der Theologie in gefahrdeter kultureller Umwelt, in: Deutsches
Pfarrerblatt 90 (1990), 187 ff.) weist die Theologie in einer komplexen, spezialisierten und durch den
Verfall an Gemeinsamkeit gepragten Kultur und Gesellschaft eine integrative Funktion zu, d.h. die Auf-
gabe, Kulturraume und Weltzeiten miteinander zu verbinden und nationale, epochale, aktualistische
und spezialistische Grenzziehungen zu Uberwinden. Stabilisierung und Erneuerung des gesell-
schaftlichen Zusammenhalts lautet die Devise. Es ist deutlich, dass sich die Theologie, will sie diese
Aufgabe schultern, ihre Isolation iberwinden muss und zu einer pragmatischen Interdisziplinaritat fin-
det, d.h. sich auf die Bemihungen der Christenheit um Formen der Lebensermdglichung bezieht
und darin Kontakt sucht und findet zu den Arbeitsverfahren anderer Wissenschaften.

Glaube und Wissenschaft - Theologie an Universitaten
Ingolf U. Dalferth

I

Dass Theologie die universitare Leitwissenschaft des kommenden Jahrhunderts sein wird, ist wenig
wahrscheinlich. Weit wahrscheinlicher ist, dass es keine Universitaten mehr geben wird. Das Ende der
Theologie wirde das aber nicht bedeuten. Als kritische Erkundung und denkende Verantwortung
gelebten Glaubens héangt ihre Existenz nicht von der Universitat, sondern von der Wirklichkeit geleb-
ter Religion ab, als christliche Theologie also von der Wirklichkeit gelebten christlichen Glaubens. So-
lange es diesen in der Vielfalt der Kirchen und Konfessionen gibt, wird es auch Theologie geben. Die
Verbindung von Theologie und Universitat dagegen war nie mehr als eine Partnerschaft auf Zeit.
Schon lange vor den Universitaten gab es Theologie, und es wird sie wohl auch noch geben, wenn
Universitaten blosse historische Erinnerungen sein werden.

Das heisst nicht, dass es eine stabile Theologie im Wandel der Zeiten gébe. Im Gegenteil: Mit den
Kontexten, in denen sie praktiziert wird, veréndern sich auch die Gestalten und Gehalte theologischer
Reflexion.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

9

Universitare Kontexte haben in der europaischen Tradition eine spezifische akademische Theologie
gepragt, und mit den Wandlungen der Universitat hat diese sich im Laufe der Geschichte zu einer
komplexen, historische, systematische und praktische Disziplinen umfassenden Wissenschaft ent-
wickelt. Wie alle Theologie lebt auch akademische Theologie davon, dass es Glauben, Kirchen, christ-
liches Leben gibt - und nicht nur gab. Sie ist keine Vergangenheitswissenschaft, sondern reflektiert
eine gegenwadrtige Glaubenspraxis. Aber sie befasst sich mit gelebtem Glauben nicht nur als Religi-
ons- oder Kulturwissenschaft, sondern als Theologie, fragt also nach Gottes Wirken und Gegenwart in
der gegenwartigen Wirklichkeit des Glaubens. Gelebter Glaube interessiert sie als Wahrnehmung der
Prasenz Gottes in unserer Welt, und nach Gott fragt sie, indem sie sich mit der Realitat und Relevanz
gelebten Glaubens an Gottbeschéftigt.

Gelebt wird Glaube stets geschichtlich konkret. Auch Theologie gibt es daher nur als bestimmte (judi-
sche, christliche, islamische) Theologie, und wo immer eine Glaubenspraxis neue geschichtliche Ge-
stalten auspragt, muss sich auch die Theologie entsprechend fortbestimmen, also (wie im christlichen
Fall) zur katholischen, evangelischen, orthodoxen, anglikanischen, methodistischen usf. Theologie
werden. Die konfessionelle Pragung auch der akademischen Theologie ist daher kein Relikt ihrer vor-
modernen Vergangenheit, sondern Kennzeichen ihres konkreten Bezugs auf eine gelebte und nicht
nur erdachte und bloss konstruierte Weise christlichen Lebens und religiéser Praxis. Gott ist nicht nur
der Gott der Christen oder Juden oder Moslems. Aber Thema der Theologie ist Gott nur im lebens-
weltlichen Horizont konkreter Praxis der Gottesverehrung und geschichtlich gepragter Gottesver-
standnisse.

II

Als kritische Erkundung und denkende Verantwortung des in konfessioneller Vielfalt gelebten christli-
chen Glaubens ist christliche Theologie nicht an die Universitat gebunden. Doch obgleich Universita-
ten nicht ihr notwendiger, sondern gegenwartig nur ihr faktischer Ort sind, gibt es gute theologische
Grunde dafir, dass Theologie bei uns an Universitaten gelehrt wird. Und auch die Gesellschaft muss-
te, recht verstanden, ein Interesse daran haben, dass das so bleibt.

Im christlichen Glauben geht es um ein alle und alles betreffendes Thema: Gottes Wirken in unserer
Wirklichkeit und die Auswirkungen seiner Gegenwart - ob von uns ignoriert oder wahrgenommen - in
unserem Erleben und Gestalten von Wirklichkeit. Theologie erkundet und reflektiert diesen Glauben
nicht nur als geschichtliches Faktum, sondern in seinen lebensorientierenden Inhalten, und zwar auf
offentliche, methodisch nach- und mitvollziehbare Weise. Sie geht von den geschichtlichen Glau-
bens- und Lebenszeugnissen der Menschen aus, die sich und ihre Welt im Licht der Gegenwart Got-
tes verstanden haben und verstehen. Sie rekonstruiert die Genese und entfaltet die Inhalte, Kriterien
und Grinde ihres Glaubens an Gott, erkundet seine sachlichen Implikationen und praktischen Konse-
quenzen, prift seine Voraussetzungen und Folgen, vergleicht ihn mit anderen religidésen und weltan-
schaulichen Lebensorientierungen und setzt ihn kritisch ins Verhaltnis zum wissenschaftlichen Wahr-
heitsbewusstsein und den ethischen Wertorientierungen ihrer Zeit.

Sie knupft damit stets an bestimmte Glaubenspraxis und die Geschichte ihres Gottesverstandnisses
an, ist aber allen zugénglich, die von ihrer Vernunft auch im Bereich von Religion und Glaube Ge-
brauch zu machen gewillt sind. Sie erkundet mit der Frage nach Gott ein Thema, das alle oder nie-
mand, aber nie nur einige und andere nicht betrifft. Und sie stellt ihre Resultate 6ffentlich zur Diskussi-
on, indem sie diese argumentativ vertritt und die Akzeptanz ihrer Einsichten nicht auf den Mitvollzug
des Glaubens, sondern auf die Nachvollziehbarkeit und Uberzeugungskraft ihrer Argumente griindet.

Mit gutem Grund wird Theologie deshalb an Universitaten gelehr, seit es diese in Europa gibt. Sie hat
ihren Ort im Rahmen institutionalisierter Wissenschatt, in der sich unsere Gesellschaft um die methodi-
sche Erweiterung von Wissen und die rationale Uberprifung von Wissens- und Geltungsanspriichen
aus allen relevanten Problembereichen bemiht. Das heisst nicht, dass Theologie sich einem ihr sach-
fremden Wissenschaftsprinzip unterwerfen und ihre Eigenart als kritische Erkundung und denkende
Verantwortung des christlichen Glaubens ignorieren misste. Es heisst aber, dass sie die Pflicht akzep-
tiert, tber ihr Denken o&ffentlich Rechenschaft abzulegen, sich also auf den kritisch-argumentativen
Diskurs tber ihre Themen, Argumente und Methoden einzulassen.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

10

Niemand, der die entsprechende Kompetenz erworben hat, ist von diesem wissenschaftlichen Dis-
kurs Gber theologische Themen ausgeschlossen. Theologie ist keine Geheimwissenschaft.

III

Dass Theologie bei uns an Universitaten offantlich gelehrt wird, hat gute historische und sachliche
Grinde. Doch fur viele ist das heute nicht mehr selbstverstandlich. Der gesellschaftliche Konsens, der
die Existenz christlicher Theologie an staatlichen Universitaten einer sakularen oder multireligiésen
Gesellschaft bedingt, ist weithin in Aufldsung begriffen. Und auch von kirchlicher Seite wird die Exi-
stenz theologischer Fakultaten an staatlichen Universitaten immer ofter in Frage gestellt. Doch Kir-
chen und Kirchenleitungen irren sich, wenn sie meinen, auf eine von ihnen unabhangige Theologie
verzichten zu kénnen, die allein der wissenschaftlichen Erkundung des Glaubens und der kritischen
Verantwortung des Wahrheitsanspruchs des Evangeliums verpflichtetet ist: Sie brauchen das kriti-
sche Gegentlber wissenschatftlicher Theologie, um ihre kontingenten Ausdrucks- und Lebensformen
des christlichen Glaubens nicht mit dessen Wahrheit zu verwechseln. Solange es die Institution der
Universitat in unserer Gesellschaft gibt, wird Theologie - gerade auch um der Kirche willen - einen Platz
an ihr beanspruchen. Und solange unsere irreversibel plurale Gesellschaft den Streit um die Wahrheit
und die kritische Selbstreflexion ihrer Uberzeugungen und Orientierungen an der Universitat institu-
tionalisiert, sollte sie darauf bestehen, dass auch die Theologie in die akademische
Auseinandersetzung um Wahrheit, Wirklichkeit und Lebesorientierung eingebunden wird, und zwar
aus wohlverstandenen eigenen Interessen.

Eine Gesellschaft handelt unverantwortlich und schadet sich selbst, wenn sie ihre Mitglieder gerade in
dem sensiblen und folgenreichen Bereich der Religion aus der Verantwortung entlassen will, ihre
Glaubenstberzeugungen anderen gegentuber 6ffentlich zu verantworten. Glaubensiiberzeugungen
sind nicht in dem Sinne Privatsache, dass die Gesellschaft kein Interesse daran haben sollte, sie 6f-
fentlich zu diskutieren und argumentativ zu prifen. Dazu sind sie viel zu wichtig und zu folgenreich.
Religionsfreiheit heisst ja nicht, dass religiése Uberzeugungen gesellschaftlich tabu sind, weil jeder
glauben kann, was er will, sondern dass jeder die Freiheit hat, seine Auffassungen und Uberzeugun-
gen im Rahmen geltender Ordnungen ungehindert zu leben und 6&ffentlich zu vertreten. Die Gesell-
schaft hat keine Moglichkeit und kein Recht zu entscheiden, welche religiosen Auffassungen recht,
wahr und gliltig sind. lhre selbstauferlegte Neutralitat in diesen Fragen belegt aber nicht die gesell-
schaftliche Irrelevanz von Glaubenslberzeugungen, sondern gerade umgekehrt die Einsicht, dass
sie fur den Einzelnen und damit auch fir die Gemeinschaft von so fundamentaler Relevanz sind, dass
niemand sich anmassen kann und darf, sie anderen vorzuschreiben oder ihnen die Veranwortung
dafur abzunehmen. :

Gerade weil diese Uberzeugungen so fundamental sind, tut eine Gesellschaft gut daran, éffentliche
Orte zu schaffen, an denen die gesellschaftlich erheblichen religidsen Uberzeugungen ihrer Mitglie-
der von deren eigenen Vertretern rechenschaftsféhig dargelegt und die Legitimitat, Wahrheit, Galtig-
keit und Uberzeugungskraft dieser Uberzeugungen diskursiv untersucht und kritisch erértert werden
kénnen.

Eine Gesellschaft bendétigt Orte, an denen nicht nur Dritte tiber die Glaubensiiberzeugungen anderer
sprechen, sondern der Diskurs zwischen Glaubensiiberzeugungen von deren eigenen Vertretern 6f-
fentlich und nach akzeptierten Regeln gefiihrt wird - in der nicht unberechtigten Erwartung, dass das
auf die Religionsgemeinschaften selbst klarend zurickwirkt. Die Herausforderung zur &ffentlichen
Verantwortung beugt nicht nur der fundamentalismusanfalligen Selbstabschliessung von Religionen
vor. Sie wirkt auch umgekehrt der Gefahr entgegen, den lebensorientierenden Wahrheits- und Gel-
tungsanspruch von Glaubensiberzeugungen o&ffentlich nicht ernst zu nehmen. Wahrheits- und Gel-
tungsanspriche aber werden bei uns an Universitaten kritisch untersucht und diskutiert. Sie sollten
deshalb auch der Ort sein, an dem Glaubensiiberzeugungen - und zwar keineswegs nur christliche -
von Beteiligten 6ffentlich vertreten und sine vi, sed verbo argumentativ erértert und verantwortet wer -
den.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

11

Auch und gerade aus gesellschaftlicher Sicht muss deshalb Theologie, und zwar nicht nur christliche
Theologie, an unseren Universitaten einen Ort haben und behalten. Theologien gehéren an den Ort,
an dem sich unsere Gesellschaft diskursiv ber Grundfragen verstandigt, die alle betreffen und fir alle
relevant sind. Sie gehoren an die Universitat, weil dort die in religiéser Praxis und antikirchlicher Kritik
eingespielten Selbstverstandlichkeiten reflexiv unterbrochen und Glaubende wie Kritiker zu einem
aufmerksamen Z6gern im Denken und einer kritischen Nachdenklichkeit beim Handeln angeleitet wer-
den. Und sie gehdren an die Universitat, weil ihre Prasenz im Haus der Wissenschaften an die lebens-
weltlichen Horizonte, die humanen Aufgaben und die Pflicht zur kritische Selbstbegrenzung wissen-
schaftlicher Arbeit tberhaupt erinnert. Jede wissenschaftliche, wirtschaftliche, politische, religiose Ak-
tivitat lebt von Voraussetzungen, die sie selbst nicht hergestelllt hat und daher nicht garantieren kann.
Sie hat Grundlagen und Grenzen, die zu vergessen lebensschadigend ist. Dazu gehort, dass sie
coram deo, in der Offentlichkeit vor Gott geschieht. Daran erinnert die Theologie.

v

Wer dagegen nur religionswissenschaftlichen Fakultaten ein Recht an religiés neutralen staatlichen
Universitaten zubilligt, missversteht mit deren Neutralitdt meist auch die Differenzen zwischen Theolo-
gie und Religionswissenschaft. Wissenschaft, so heisst es, miisse neutral, universal und 6ffentlich
sein, und das stehe in grundsatzlichem Gegensatz zur Parteilichkeit, Partikularitat und Privatheit reli-
gidser Uberzeugungen. Eine universitare Theologie kénne es schon deshalb nicht geben, weil priva-
ter Glaube nicht verallgemeinerungsfahiges Wissen und wissenschaftliche Theologie ein hdlzernes
Eisen ist.

Doch wissenschaftlich ist eine Auseinandersetzung mit Religionen und religidsen Phdnomenen nicht
erst dann, wenn sie keine Theologie ist. Und dass neben einer Religionswissenschaft, die von der
Wabhrheitsfrage freizuhalten sei, an staatlichen Universitaten allenfalls eine neutrale religionsphiloso-
phische Beschaftigung mit religidsen Wahrheitsanspriichen geduldet werden kénne, ist ebenfalls ein
Irrtum. Wer vom Wabhrheitsanspruch einer Religion absieht, verliert in entscheidender Hinsicht das
Phanomen selbst aus den Augen und versaumt es, den besonderen Charakter des dabei zur Debatte
stehenden Verstandnisses von Wahrheit zu klaren. Und wer sich nur neutral mit religiosen Wahrheits -
ansprichen auseinanderzusetzen sucht, unterschatzt nicht nur deren involvierenden Charakter, son-
dern tauscht sich auch tber seine eigene Neutralitat. Wo religioser Glaube nach Massgabe einer Auf-
fassung von Wissen, Wahrheit und Wissenschaft beurteilt wird, die an einem anderen Problemzusam-
menhang gewonnen und zur Norm erhoben wurde, kommt er entweder in entscheidender Hinsicht
gar nicht in den Blick, oder er bekommt keine faire Chance.

Umgekehrt ist Theologie nicht schon deshalb unwissenschaftlich, weil sie den christlichen Glauben
denkend zu verantworten sucht und damit nicht etsi deus non daretur, sondern als Beteiligte von Gott
und Glauben handelt. Die Wissenschaftlichkeit einer Disziplin bemisst sich an der Nachvollziehbarkeit
ihrer Methoden, und diese richten sich nach den Problemen, die zu bearbeiten sind. Zu den Grund-
problemen der Theologie aber gehért, dass es Gott gegentiber nur Beteiligte gibt, weil Gott sich auf
alle bezieht, auch wenn nicht alle das wahrmehmen. Dieses Sichbeziehen Gottes lasst sich nicht nach
Art eines empirischen oder historischen Sachverhalts wahrnehmen, der sich distanziert beschreiben
und erkunden lasst, sondern nur so, dass man sich selbst in der Gegenwart Gottes und damit auch
seine Welt im Licht dieser Gegenwart wahrnimmt.

Nur als Korrelat solcher Selbst- und Welterkenntnis gibt es auch Gotteserkenntnis. Diese betrifft nicht
abstrakt Gott, sondern stets konkret die - als Glaube oder Unglaube gelebte - Beziehung Beteiligter zu
Gott und Gottes Beziehung zu ihnen und ihrer Welt. Die Theologie kann das anhand von Glaubens-
zeugnissen beschreiben und kritisch entfalten, aber sie kann solche Gotteserkennntnis weder me-
thodisch generieren noch neutral rechtfertigen. Deshalb sind theologische Aussagen tber Gott Ori-
entierungsaussagen, beschreiben also nicht Gott, sondern explizieren gelebten Glauben an Gott.
Und deshalb reden theologische Argumente aus der Position von Beteiligten und richten sich auch
an andere immer nur als Beteiligte: Stets geht es darum, dass Beteiligte (und nicht nur unbetroffene

Beobachter) ihre Uberzeugungen anderen Beteiligten (aber nicht nur anderen Christen) gegeniber
argumentativ vertreten.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2002 APU-Bulletin n° 1, avril 2002

12

Ziel ist dabei nicht die zureichende Begrindung des Glaubens vor dem Forum einer beobachtenden
Offentlichkeit, sondern andere daran zu erinnern und dafirr zu sensibilisieren, dass sie selbst Betei-
ligte sind und selbst schon immer in bestimmter Weise mit Gott zu tun haben.

Die richtige Einsicht der Aufklarungstradition, dass Gott kein Gegenstand empirischer oder histori-
scher Wissenschaften und kein Lickenbisser wissenschattlicher Erklarungen ist, heisst theologisch
also nicht, dass Gott nirgends, sondern gerade umgekehrt, dass Gott dberall thematisiert werden
kann. Mag es einst ein Fortschritt gewesen sein, die Welt zu betrachten etsi deus non daretur, so geht
es heute gerade umgekehrt darum, sie zu betrachten etsi deus daretur. Keine absolute Begriindung
des Glaubens, kein Eintreten fir einen tberflissigen Lickenbiissergott und keine Apologie eines
kirchlichen Lehrsystems ist die Aufgabe der Theologie an der Universitat, sondern die Erinnerung
daran, dass Gott Gberall am Werk ist, ohne ihn zur Erklarung von allem méglichen zu verharmlosen.
Denn Gott erklart nichts, aber alles impliziert seine Wirklichkeit.

Theologische Ethik - Lebensorientierung zu Frieden und Ge-
rechtigkeit

Wolfgang Lienemann

Zur Lage

Die theologische Ethik befindet sich seit geraumer Zeit in einer Phase der Unsicherheit; manche wiir-
den vielleicht auch von "Krise" sprechen, wére das Wort nicht langst abgegriffen. Dies gilt praktisch fur
alle Kirchen der Christenheéit. Die meisten orthodoxen Kirchen sind durch den Zusammenbruch der
kommunistischen Herrschaftsordnungen zu grundlegenden Neuorientierungen gezwungen worden:
Sie mussten und mussen ihr Verhaltnis zu Staat und Gesellschaft neu bestimmen, sie sehen sich mit
ungekannten Sakularisierungswellen, nicht zuletzt in den Fragen von Familie und Sexualitat, konfron-
tiert, die gesellschaftlichen Erwartungen an ihre Fahigkeit, in den tiefgreifenden Transformationspro-
zessen Orientierung zu geben, sind ausserordentlich hoch.

Die rémisch-katholische Kirche verflgt nach wie vor tiber das geschlossenste Lehrgebédude einer
theologischen (Sozial-)Ethik, und nie zuvor in der Geschichte dieser Kirche hat ein Papst auch und
gerade fur kirchliche Lehrentscheidungen in ethischen Fragen eine derart uneingeschrankte Ver-
bindlichkeit gefordert, wie dies unter Johannes Paul |l. der Fall ist. Doch der systematischen Geschlos-
senheit der Lehre steht vielfach eine grosse Gleichgultigkeit in der Praxis gegenuber, wie dies am
krassesten in Fragen der Sexualmoral zutage tritt, aber auch im Bereich der Wirtschaftsethik.

Die protestantischen Kirchen erscheinen auf den ersten Blick hinsichtlich der bei ihnen geltenden
ethischen Uberzeugungen vielstimmig, wenn nicht widerspriichlich, aber bei genauerer Aufmerksam-
keit zeigen sich doch weitgehende Gemeinsamkeiten, die sich am leichtesten durch die Orientierung
an den grundlegenden Werten einer rechtsstaatlich geordneten, liberalen Gesellschaft identifizieren
lassen. Wenn man aber einmal zum Vergleich mit der heutigen Situation die imposante ethische
Summe, die Helmut Thielicke vor einem halben Jahrhundert vorgelegt hat, heranzieht, sieht man so-
fort, welcher grundlegende Wandel seither eingetreten ist: Die Gesellschaft wartet nicht mehr auf das
Wort der Kirche(n), wenn es um ethische Grundfragen von Leben und Tod, Freiheit und Wahrheit,
Frieden und Gerechtigkeit geht, und die evangelisch-theologische Ethik sieht sich kaum noch in der
Lage, wie der Papst klare und scharfe Grenzen des Handelns und Verhaltens zu ziehen.

In der alltéglichen Praxis muss man noch weiter gehen. Ethische Uberzeugungen und Einstellungen
sind nicht nur im protestantischen Bereich inzwischen weithin zu einer ganz privaten Angelegenheit
geworden - jeder soll halt nach seiner eigenen fagon selig werden diirfen.



	Glaube und Wissenschaft : Theologie an Universitäten

