
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 26 (2000)

Heft: 4

Vorwort: Bemerkungen eines Theologen zum Wertsystem des Rechts in
Geschichte und Gegenwart

Autor: Wegenast, Klaus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 4, November 2000 APU-Bulletin n° 4, novembre 2000

3

Zur Einstimmung in das Thema des Heftes:

Bemerkungen eines Theologen zum Wertsystem des Rechts in
Geschichte und Gegenwart

Klaus Wegenast

Als ich den mit diesem Heft zu Ende gehenden Jahrgang unseres Bulletins plante,
waren meine Motive zur Wahl des Themas dieses Heftes durchaus pragmatische.
Ich fand es wünschenswert, dass unser fächerübergreifender Dozentenverband in

einer Zeit überbordender Spezialisierung den Blick seiner Mitglieder auf je andere
Fakultäten und ihre Arbeit lenkt. Weil ich selbst Theologe bin, meinte ich, es sei gut,
nicht gerade mit dem eigenen Fachgebiet das Vorhaben zu beginnen, sondern mit
der zweiten ehrwürdigen Fakultät, der juristischen. Dabei war mir von vornherein
klar, dass die mir zur Verfügung stehenden 40 Seiten unseres Bulletins nicht
ausreichen würden, um auch nur erste Eindrücke von der Arbeit unserer juristischen
Kollegen zu vermitteln. Dennoch wagte ich es, vier Kollegen der juristischen Zunft
um Beiträge zu bitten: Jörg-Paul Müller, den Berner Vertreter des öffentlichen
Rechts, um einen Grundsatzbeitrag; Pierre Tercier, den Freiburger Vertreter des
droit civil et commercial suisse, um eine Darstellung neuer Formen der juristischen
Ausbildung; Thomas Probst aus Neuchätel, um Auskünfte zur Methodologie
juristischer Forschung und Lehre und Dr. Roy Garré, einen Rechtshistoriker aus
Bern, um einen Beitrag zur Geschichte der Jurisprudenz in der Schweiz und ihren
Hohen Schulen. Selbst wollte ich mich darum mühen, aus der Sicht eines Theologen

über zwei Grundbegriffe nachzudenken, die Jurisprudenz und Theologie
gemeinsam sind und eine wechselvolle Geschichte repräsentieren: Recht und
Gerechtigkeit. Ich las, um mich kundig zu machen, neben theologischen Publikationen

auch ausgewählte Arbeiten aus der Jurisprudenz. Dabei fielen mir
Übereinstimmungen ebenso wie einander Stossendes auf:

Das Recht ist in Europa von der Antike bis heute immer wieder im Zusammenhang
eines Idealrechtes gesehen worden ist, das seine Entstehung nicht der Setzung
durch eine Staatsgewalt oder einer anderen gesellschaftlichen Autorität verdankt,
sondern Gott oder der "Natur", die dem Einzelnen, aber auch dem Staat und jeder
anderen denkbaren Gemeinschaft vorgegeben ist. So ist das nicht nur in den Lehren

der Rechts- und Staatsphilosophen vieler Jahrhunderte, sondern auch in grossen

Dichtungen seit der Antike und nicht zuletzt in nahezu allen Religionssystemen.
Immer begegnet da in vielfältiger Gestalt der Gedanke, dass es ein Recht gibt,

ein ungeschriebenes Gesetz, eine lex aeterna, die nicht im schwankenden Willen
des Menschen, sondern in einer Transzendenz, im Absoluten, in Gott wurzelt. Es
wäre jetzt reizvoll und auch nützlich, die Geschichte dieses "Naturrechts" in ihrer
Vielfalt Revue passieren zu lassen, angefangen bei den Vorsokratikern, Plato,
Aristoteles, der Stoa und Cicero über die Theologen Augustin, Thomas von Aquin und
die vielen Scholastiker, welche den Naturrechtsgedanken der antiken Tradition mit
der christlichen Lehre von der lex aeterna verknüpften.

Dieser ersten Entwicklungslinie, welche das "Naturrecht" einer philosophia peren-
nis zurechnet, steht eine andere zur Seite, auch sie mit Wurzeln in der Antike, die
eine absolute Gültigkeit objektiver Ordnungen bestreitet und den Menschen zum
Mass aller Dinge erklärt.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2000 APU-Bulletin n°4, novembre 2000

4

Sie überlässt die Entscheidung über gut und schlecht dem subjektiven Ermessen
des Einzelnen. Ich denke an die sophistische Aufklärung eines Protagoras (485-
415 v.Chr.) und die Kyniker, welche das Naturrecht des Menschen auf die Freiheit
von jeder staatlichen und gesellschaftlichen Bindung zu gründen versuchten. Hierher

gehört auch der philosophische Nominalismus des ausgehenden Mittelalters
(Marsilius von Padua, Wilhelm von Ockam) und dessen markante Einflüsse auf
Renaissance und Reformation mit dem jetzt erwachsenden Individualismus, der aus
der Vernunft als Erkenntnismittel, um im Gegenüber zur "Natur" oder zur Offenbarung

dort Erkennbares auszulegen, eine "autonome" Erkenntnisquelle, die Recht
setzt, werden lässt. Das Naturrecht wird so zum Vernunftrecht individualistischer
Prägung. An die Stelle der objektiven Norm tritt rationalistische Überlegung und
zweckhafte Konstruktion.

Der reformatorische Grundsatz der religiösen Gewissensfreiheit wird im
Zusammenhang der europäischen Aufklärung säkularisiert und so die absolute Autonomie

des Individuums in rechtlicher und politischer Hinsicht verkündet. Der Mensch
löst sich aus allen sozialen und natürlichen Zusammenhängen und versteht sich
als abstraktes Individuum. Um von da wieder an die Wirklichkeit des Lebens
Anschluss zu gewinnen, z.B. an die Bindungen des Einzelnen an Staat und Gesellschaft,

bedient sich die sog. "neue" Naturrechtslehre der Lehre vom Gesellschaftsbzw.

Staatsvertrag. Ich denke vor allem an Th.Hobbes (1588-1679) und J.J.Rous¬
seau, ohne die durchaus unterschiedlichen Gedankenproduktionen weiter ausbreiten

zu können. Wie immer, beide Denker lassen den Willen des Einzelnen in einem
für absolut erklärten Gemeinwillen aufgehen, der entweder durch den Monarchen
oder aber durch einen parlamentarischen Absolutismus repräsentiert wird. Die
jedem Einsichtigen deutlichen Übertreibungen des neuen Naturrechts Hessen auf
Reaktionen nicht lange warten. Beschworen wurde jetzt etwa in der historischen
Rechtsschule ein in der Geschichte waltender Volksgeist, der aber schon bald von
einem Rechtspositivismus ersetzt wurde, der im Staat die einzige Quelle des
Rechts erblickte und durch eine Trennung von Recht und Sittlichkeit jede metajuristische

Begründung des Rechts im Grunde verneinte. Das gilt ebenso für Karl Marx'
Rechtsverständnis als Spiegelbild ökonomischer Machtverhältnisse wie für Carl
Schmitts Lehre vom konkreten Ordnungsdenken, welche das wirkliche Recht mit
dem richtigen Recht gleichsetzte und dem Nationalsozialismus und dessen Lehre,
dass Recht sei, was dem Volke, wie er es verstand, nütze, den Weg bahnte.

Es ist deutlich: Am Ende der langen Geschichte des Rechtsgedankens steht auf der
einen Seite der sog. Rechtspositivismus unterschiedlicher Prägung, der Recht
durch Staatsgewalt oder eine andere Sozialautorität begründet; auf der anderen
ein modernes Naturrecht, welches aus der Natur und dem Wesen und den sozialen
Umweltbeziehungen des Menschen erwächst und mit der Vernunft erkannt wird.
Beiden Rechtsverständnissen ist gemeinsam, dass sie Normen für das Zusammenleben

der Menschen für unabdingbar halten. Lasse ich als Theologe vor meinem
geistigen Auge die Rechtstheologie mit ihren seit dem Ende des 2.Weltkriegs
vorgelegten Entwürfen Revue passieren, so stelle ich vor allem fest, dass die Bindung
an das Liebesgebot oder an den Dekalog auch nicht davon entbindet, bei der
Lösung der den Menschen gestellten Aufgabe, "das transzendente Sollen unter den
Voraussetzungen und den wechselnden Bedingungen seiner geschichtlichen
Existenz in sinndeutenden Sozialentscheidungen zum Ausdruck zu bringen" (H.Wel-
zel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, Göttingen 1962, 250).



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2000 APU-Bulletin n° 4, novembre 2000

5

Dabei gibt es keine Sicherung gegen Irrtum und Misslingen. Korrekturen sind hier
im Grund nur durch geistige Auseinandersetzung möglich, an der sich Theologen,
Juristen und Sozialwissenschaftlicher in gleicher Weise beteiligen sollten wie
Regierung und Opposition. Für alle sollte die Bereitschaft gegeben sein, den Kampf
um die richtige Sozialordnung als geistigen Kampf zu führen und nicht als Krieg, in

dem der andere vernichtet werden soll und kann. Nur unter solchen Bedingungen
wird man hoffen können, einerseits dem bleibenden Wahrheitsgehalt des Naturrechts

mit seinem Grundgedanken einer transzendenten Wurzel des Rechts
gerecht zu werden, ihn den faktischen Herrschaftsordnungen einzuprägen, andererseits

die Notwendigkeit, transzendentes Sollen unter den wechselnden Bedingungen

der Geschichte zum Ausdruck zu bringen, einsichtig zu machen. Es gibt eben
kein ewiges System materialer Rechtsgrundsätze, sondern nur die je neu zu
erfüllende Aufgabe, dafür zu sorgen, dass der Streit um die Sozialverhältnisse geistige

Auseinandersetzung bleibt. Das bedeutet aber, dass die Richtigkeit eines
Rechts nie absolut behauptet werden kann. Deshalb sollte die Gewissenhaftigkeit
auch anderer Positionen nie grundsätzlich in Frage gestellt werden.

Und jetzt zur Gerechtigkeit, einem für Theologie und Jurisprudenz gleichermas-
sen wesentlichen Begriff. Man könnte hier der Etymologie und Bedeutung von
"Gerechtigkeit" in den "klassischen" Sprachen nachgehen, dann das Verständnis, das
der Begriff in unserer jeweiligen Muttersprache und ihrer Entwicklung gewonnen
hat, darstellen. Ich will stattdessen versuchen, der Bedeutung des Begriffs im Alltag
nachzudenken. Da begegnet er uns vor allem in Lebenszusammenhängen, wo
zwischen mehreren Menschen oder Gruppen in irgendeiner Sache zu urteilen oder
zu entscheiden ist und die Entscheidung "unparteiisch" ausfallen soll. Offensichtlich
orientiert er sich an einem Ideal von Gleichheit und Neutralität. Darüber, was
unparteiisch ist, gibt es aber oft verschiedene Meinungen. Der Formalist sagt: "Der hat
das gemacht und ein anderer das Gleiche. Daraus folgt, dass sie die gleiche Strafe
verdienen." Ein anderer: "Ja, beide Täter begingen das gleiche Vergehen, aber sie
waren jeweils in einer kaum vergleichbaren Situation (Erziehung, soziale Verhältnisse,

psychische Verfassung etc.)." Gleiches ist da nicht gleich. Beide, der Formalist

und der psychologisch Argumentierende, betonen aber die Notwendigkeit der
Neutralität des "gerechten" Richters. Angesichts eines solchen Wählen-, Richten-
und Werten-Müssens scheint das Entscheiden schwierig, vor allem im Rahmen den
"Rechts" in einer pluralistischen Gesellschaft. Hilft nur die Buchstabentreue weiter
oder der sog. "gesunde Menschenverstand"? Wie aber lässt sich prüfen, dass mein
Verstand gesund ist? Ist das gut und gerecht und damit gesund, was mir oder meiner

Gruppe nützt, oder das, was andere, etwa die, welche mich eingesetzt haben,
von mir erwarten? Wer sagt mir, ob und warum der "Buchstabe" gerecht ist?

Wie immer, in dem bis jetzt ins Auge gefassten Sprachgebrauch wird Gerechtigkeit
entweder an bestimmten Gesetzen oder Moralvorstellungen oder dann an spezifischen

Interessen von Einzelnen oder Gruppen gemessen. Neben diesem
Sprachgebrauch findet sich aber in unserer Alltagssprache noch ein anderer: Ich sage
vielleicht: "Ich werde meiner Partnerin einfach nicht gerecht."und denke z.B. daran,
dass meine berufliche Überlastung mich daran hindert, meiner Frau genügend Zeit
zuzuwenden. Dieser Sprachgebrauch orientiert sich nicht an einer ausformulierten
Norm oder einer Rechtsidee, sondern an einem Gegenüber, mit dem ich mich in
einer Gemeinschaft verbunden weiss, an einem DU.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2000 APU-Bulletin n° 4, novembre 2000

6

Dieser Sprachgebrauch mit der Dativ-Konstruktion begegnet auch in der Bibel und
bestimmt dort, was das Erste Testament anbetrifft, vor allem das Verhältnis
zwischen dem Volk Israel und seinem Gott, im Neuen Testament das zwischen der
glaubenden Gemeinde der Christen und dem sich in Jesus Christus offenbarenden
Gott. Nicht ein Ideal oder ein bestimmtes Gesetz begründen so in der Bibel das Urteil

"gerecht", sondern ein gelungenes Gemeinschaftsverhältnis. Gerecht ist der,
welcher einem in seinen Anforderungen nicht immer schon festliegenden
Gemeinschaftsverhältnis " die Bibel redet von einem Bund " entspricht. So preist Israel
Jahwe, seinen Gott, seiner Treue wegen, die sich in seiner Gerechtigkeit, seinen
"Wohltaten" erwiesen hat (1 Sam 12,7, vgl. Ps 103,6 u.ä.), und Israel ist gerecht,
wenn es die aus dem Gemeinschaftsverhältnis zwischen ihm und Gott resultierende

Forderung der Treue (5 Mose 6,5) und die das Zusammenleben vor Jahwe
bestimmenden Gebote (Ps 15 und 24) bejaht und beachtet. Gerechtigkeit ist aber
auch Bezeichnung für jedes andere intakte Gemeinschaftsverhältnis zwischen
Menschen 1 Sam 24,18; 26, 23 ff.). Bedeutsam für diesen Sprachgebrauch
erscheint, dass das Urteil "gerecht" immer mehr beinhaltet als Korrektheit und Loyalität

dem Partner gegenüber, nämlich Treue, Barmherzigkeit und Zuneigung (s.z.B.
1 Mose 31, 36 ff.).

Es ist nicht weiter verwunderlich, dass sich im Laufe der Geschichte aus dem nicht
näher definierten Gemeinschaftsverhältnis zwischen Gott und Volk, Mensch und
Mitmensch konkrete Weisungen herausbildeten, die den Charakter gesetzlicher
Forderungen annahmen und letzten Endes den Begriff der Gerechtigkeit usurpierten

bis hin zu einer überbordenden Gesetzlichkeit. Darüber hat Israel aber nie ganz
den Ursprung vergessen. Das zeigt sich z.B. in der je neuen Auslegung der Tora
bis heute, welche eine Weisung für das jeweilige Jetzt "liquid" macht. Es wäre noch
manches zu sagen, doch scheint mir das Wesentliche angedeutet worden zu sein:
Israel ist "gerecht", wenn es Gottes Güte, seinen Bund bejaht, und den dem Bund
entsprechenden Rechtswillen Jahwes beachtet. Wesentliches Merkmal der
Gerechtigkeit ist dabei der "Glaube" (1 Mose 15,6) als unbedingte Ernstnahme der
Zusage Jahwes. Das Gegenüber des Israeliten ist Gott, nicht ein formalen Gehorsam
forderndes Gesetz, dem ein seelenloser "gerechter" Richter entspricht und ein
Schicksal, das dem Schuldigen auf dem Fusse folgt. An dieser Stelle kommen
einem christlichen Theologen Jesus und die Schriften des Neuen Testaments in
den Blick. Jesus ist es, der den Willen Gottes aus der Versteinerung der Rechtstafel
befreit und den sich im Gewahrsam der Gesetzlichkeit sichernden Menschen den
Blick freigibt auf das, was jetzt dran ist, wenn einer unter die Räuber gefallen ist.
Jesus setzt an die Stelle des Buchstabens die aus der Situation herauswachsende
Mahnung zur Liebe, an die Stelle der Vergeltungsbotschaft des Gesetzes, wie es
das Rabbinat seiner Zeit verstand, die Verkündigung der "Gerechtigkeit" Gottes, die
dem Verlorenen Zukunft und damit Hoffnung und Kraft zur Sinnesänderung
schenkt. Was bei Jesus situative Verkündigung in der Sprache der Gleichnisse
oder aktueller Gesetzesauslegung (Bergpredigt) ist, wird bei Paulus in der
Auseinandersetzung mit jüdischer Gesetzlichkeit und hellenistischem Lebensverständnis
theologisch explizit. Dem Judentum seiner Zeit und seiner Gesetzlichkeit, die ihm
als der Weg zur Gerechtigkeit erscheint, stellt er das Evangelium entgegen, das
jeden Selbstruhm gegenstandslos erscheinen lässt. Gerechtigkeit kann nur von
Gott kommen, der dem Sünder gnädig ist.



VSH-Bulletin Nr. 4, November 2000 APU-Bulletin n° 4, novembre 2000

7

Diese Gerechtigkeit ist allerdings für Paulus nicht Grund zu selbstgenügsamem Ge-
nuss, sondern die Kraft für verantwortliches Handeln in der Welt, für die Liebe, die
des Gesetzes Erfüllung ist. Kurzum: Gerechtigkeit ist in der Bibel in weiten Teilen
des Ersten und des Neuen Testaments nicht das Ergebnis einer an Gesetz oder
Ideal orientierten Leistung, sondern Geschenk Gottes, das durch den Glauben
realisiert wird in der Liebe, die unsere Verantwortung für die Welt prägt. Christen reden
in diesem Zusammenhang vom "Geist". Nicht "ewige Gesetze" bestimmen den
Inhalt der Liebe, sondern die im Dialog mit der Situation und mit dem Gebot der
Liebe gründende Entscheidung zu wirklichkeitsbezogenem und am Wohl der
Menschen orientierten Handeln.

Wir hörten vom Recht als Naturrecht verschiedener Prägung und als Ausfluss
menschlicher Vernunft oder menschlicher Macht und entschieden uns für eine
moderne Kultur des Miteinander und Ineinander im Rahmen eines produktiven Streits,
in dem transzendentes Sollen, ich denke an das Liebesgebot, und die vernünftige
Reflexion wechselnder Bedingungen der Geschichte ineinandergreifen. Haben solche

Überlegungen im Rahmen einer heutigen Ausbildung von Juristen einen Ort?

Was die Gerechtigkeit anbetrifft, erinnerte ich an einige biblische Tatbestände, die
oft vergessen werden, z.B. daran, dass Gerechtigkeit in der Bibel ein Verhältnisbegriff

ist und kein normierter Maßstab. Was könnte eine Ernstnahme solcher Gerechtigkeit

für die Reflexion von Recht bedeuten? Das waren einige Gedanken eines
Theologen zur Jurisprudenz, die jetzt ausgeführt werden müssten. Ich lasse sie so
stehen und empfehle sie dem Nachdenken der Fachleute der anderen Fakultät.

Jurisprudenz - eine Wissenschaft?
Jörg Paul Müller*

I. Natur- und Geisteswissenschaft
Die Frage nach dem wissenschaftlichen Charakter der Rechtswissenschaft hängt
eng mit dem Problem zusammen, ob neben den Naturwissenschaften (sciences
exactes) ein eigener Bereich der Geisteswissenschaften (sciences morales)
existiere. Die Trennung ist ein Kind des 19. Jahrhunderts und bis heute bleibt die
Frage ungelöst, ob wirklich beide Zweige gleichberechtigt den Anspruch auf
Wissenschaftlichkeit erheben. Die Naturwissenschaften haben in ihren Methoden und
Analysen eine Prägnanz entwickelt und zu Veränderungen geführt, die staunen
lassen1.

Die Geisteswissenschaften haben keine ähnliche greifbare Leistungsbilanz
aufzuweisen. Ihre Methoden sind fliessend und oft unbestimmt, ihre Ergebnisse, z.B.
bezüglich des Prognosewerts der Vorhersage geschichtlicher oder auch nur politischer

Ereignisse, wenig plastisch und verlässlich.

* Professor für Staats-, Verwaltungs- und Völkerrecht sowie Rechtsphilosophie an der Universität
Bern. Ich danke Herrn lic.iur. Mike Schüpbach für fruchtbare Gespräche und die Fertigstellung des
Manuskripts.


	Bemerkungen eines Theologen zum Wertsystem des Rechts in Geschichte und Gegenwart

