
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 21 (1995)

Heft: 2-3

Artikel: Tierschutz zwischen Demokratie und Lobbyismus

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


APU - Bulletin n.2/3, août 1995 61

Jean-Claude Wolf
> Ordinarius für Ethik und politische Philosophie

an der Universität Fribourg

Tierschutz zwischen Demokratie und Lobbyismus

Vorbemerkung :

In diesem kurzen Beitrag können nicht alle Argumente entwickelt
werden, die zur Verteidigung eines egalitären
Pathozentrismus vorgebracht werden können. Der
Pathozentrismus besagt, daß alle empfindungsfähigen Wesen

gleiche moralische Beachtung verdienen. Der Zusatz "egalitär"
unterstreicht, daß es nicht zwei Klassen von moralischen Wesen

gibt und daß Tötung oder Lebensverkürzung für alle
empfindungsfähigen Wesen gleichermaßen ein Übel ist, unabhängig
davon, ob sie ein Selbstbewußtsein haben oder nicht. Der

egalitäre Pathozentrismus fordert nicht eine gleiche Behandlung
in gleicher Hinsicht, gibt es doch unter empfindungsfähigen
Wesen unterschiedliche Fähigkeiten. Ein Hund hat nichts von
einem Stimmrecht oder einem Recht auf Meinungsfreiheit, aber er
hat sehr wohl etwas davon, am Leben zu sein. Der egalitäre
Pathozentrismus besagt, daß es zwischen empfindungsfähigen Wesen

(Menschen oder Tieren) keinen moralischen Statusunterschied
gibt, der Folgen für das Tötungsverbot haben könnte. Tötung von
empfindungsfähigen Tieren ist aus den gleichen direkten
moralischen Gründen und gleichermaßen moralisch verwerflich.
Diese Auffassung wird selten vertreten. Sie gilt als
fanatismusverdächtig, doch sie bildet das Rückgrat der
rationalen Begründung einer radikalen Tierschutzpolitik. Let^ëre
kann - gerade wegen der Bezugnahme auf eine gleiche
Interessenerwägung aller empfindungsfähigen Wesen -
logischerweise keine Gewalt gegen Menschen befürworten.
'Radikal' ist also nicht gleichbedeutend mit 'gewalttätig'. Der
radikale Tierschutz muß sich im Rahmen einer Demokratie mit
demokratischen Mitteln artikulieren. Er stellt eine
Minderheitenposition dar. Illegaler, aber gewaltfreier
Widerstand gegen Tierhaltung, Tiertransporte etc. ist zwar
gelegentlich entschuldbar, doch häufig führt er nicht zum



62 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

erwünschten Ziel einer Bewußtseinsveränderung in Gesetzgebung
und Öffentlichkeit. Wichtiger ist ein pragmatisches Politik-
Verständnis, demgemäß sich sog. radikale Tierschützer in
wechselnden Koalitionen mit Kritikern und Gegnern der
unterträglichsten Leiden von Tieren zu wirksamen

Interessengruppen verbünden. Der pragmatische Tierschutz kann an

ein verbreitetes Unrechtsbewußtsein bezüglich der Tierquälerei
anknüpfen.

Es gibt Interessen bzw. Rechte, die auf Stellvertretung
angewiesen sind, weil ihre Träger nicht fähig sind, sie selber
zu vertreten. Hier stellen sich zwei grundsätzliche Probleme: 1.
Wer ist motiviert, diese Interessen oder Rechte, die nicht seine
eigenen sind, zu vertreten? 2. Wie läßt sich die Vertretung
solcher Rechte oder Interessen in einer Demokratie wirksam
durchsetzen?

1. Motivation

Wir sind dann motiviert, wenn eigene Interessen oder
Wünsche im Spiel sind. Eigene Wünsche und Interessen beziehen
sich hauptsächlich auf das eigene Wohl, sie sind sog.
Eigeninteressen.Doch nicht alle Eigeninteressen beziehen sich
ausschließlich oder direkt auf das eigene Wohl, denn falls ich
das Wohl einiger anderer wünsche oder mir von ihrem Wohl

Vorteile verspreche, schließt das Eigeninteresse auch gewisse
Rücksichten auf das Wohl anderer ein. Da wir nicht völlig
isolierte Individuen sind, sondern in Gemeinschaften leben,
überschneiden sich manche unserer Interessen. So ist es z. B. in
meinem Interesse, daß mein Briefträger gesund ist, sofern ich
Post erwarte und keine Aushilfe bereit steht. Ich bin in dieser
Situation bereit, in die Gesundheit des Briefträgers zu

"investieren". Ähnliches trifft auf Gesundheit und ein gewisses
Wohl von Nutztieren zu: Krankheiten oder Leiden von Tieren
können unserem Eigeninteresse abträglich sein, sofern sie die
Nutzung behindern oder zusätzliche Kosten aufwerfen. Leider sind
aber diese Interessenüberschneidungen nicht hinreichend, um alle
Interessen von Tieren zu schützen. Die Grenzen der



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 63

Interessenüberschneidung sind rasch erreicht: Der Appell ans

Eigeninteresse kommt dem Individualwohl von Tieren kaum zugute.
Gefragt sind altruistische Interessen von unserer Seite.

Zwischen Menschen und Tieren gibt es Beziehungen, die von
Zweckbündnissen bis zur gefühlvollen Lebensgemeinschaft reichen.
Entsprechend gibt es die genannten Interessenüberschneidungen,
und zwar nicht nur in der sog. Nutztierhaltung, sondern auch im

Bereich der sog. "sentimentalen Tierhaltung". Die gefühlsbetonte
Heimtierhaltung darf jedoch nicht mit reinem Altruismus
verwechselt werden. Heimtiere können als "Kinderersatz", als
Spielpartner, Quelle von Freude und Ärger, kurz: als Wesen

dienen, die uns stimulieren und deren Haltung sich in diesem
Sinne "lohnt". Als Gegenleistung empfangen Tiere Nahrung, Wärme,

eventuell auch Spiel- und Interaktionspartner.
Besonders gering sind die Interessenüberschneidungen

zwischen Nutztieren und Fleischkonsumenten und -Produzenten.
Bedingungen von unserer Seite an die Tierhaltung sind primär die
Qualität und die mit unserer Gesundheit verträgliche
Beschaffenheit des Endprodukts, der zubereiteten
Tierleichenteile. Es liegt nicht direkt in unserem
Eigeninteresse, daß Tiere tatsächlich nicht gequält werden -
abgesehen von der genannten Empfindlichkeit gegenüber
wahrgenommenen oder bekannten Leiden -, und es liegt
überhaupt nicht in unserem Eigeninteresse, daß uns unbekannte
Tiere (möglichst schmerzlos, falls es das gibt) nicht getötet
und nicht durch andere ersetzt werden.

Es gibt also aus der Perspektive des Eigeninteresses gute
Gründe, Tiere als Sachen oder Eigentum zu klassifizieren und

entsprechend zu schützen. Wildlebende Tiere und seltene Arten
könnte man als öffentliches Gut betrachten. Hier gilt es nicht,
individuelle Interessen oder Rechte zu schützen, sondern
öffentliche Güter, die allen bis zu einem gewissen Grade nützen
können. Menschen sind nur dann motiviert, Tiere zu schützen,
wenn sie entsprechende Wünsche, Recht oder Interessenlagen
haben.

Neben den Eigeninteressen, die sich, wie gesagt, auch auf
fremdes Wohl erstrecken können, wenn sich Hilfe für den Akteur



64 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

selber lohnt, gibt auch altruistische Neigungen der
Teilnahme und Sorge für andere, die nicht an Bedingungen von
Gegenleistungen geknüpft werden. Wir helfen und schützen
gelegentlich, auch wenn dabei kein eigener Vorteil ersichtlich
ist, ja wenn damit sogar erhebliche Kosten oder Opfer verbunden
sind. Altruistische Wünsche basieren, falls sie nicht doch
unbewußten egoistischen Regungen entspringen, auf Sympathie.
Diese ist jedoch, im Vergleich zu den Eigeninteressen, eine
schwache Regung, die uns in vielen Fällen kaum zum Handeln
motiviert und die nur eine gewisse Wirksamkeit und Beständigkeit
erlangt in Beziehungen, die nicht nur aus Sympathie, sondern
auch aus Gegenseitigkeit und Interessenüberschneidung erhalten
werden.

So gesehen hat eine ausschließlich auf altruistische
Interessen begründete Tierethik wenig Aussichten auf Wirkung.
Das Bild der selbstlosen Vegetarier und aufopferungsbereiten
Tierretter kann nicht zum Ideal für alle erhoben werden. Es

zeigt lediglich an, was Menschen guten Willens auch können und

in welche Richtung eine an alle Menschen gerichtete Tierethik
tendieren sollte. An die Stelle einer völligen Umerziehung der
menschlichen Natur mit ihren begrenzten Gefühlen von Sympathien
müssen gewisse Maßnahmen zur Korrektur oder Einschränkung der
Wirkungen des partikulären Nützlichkeitsdenkens treten. Eine
solche Maßnahme ist u. a. die Ausbildung starker
Tierschutzgesellschaften und Tierschutzgesetze, aber auch die
permanente Öffentlichkeits- und Erziehungsarbeit, welche
Menschen die Folgen ihrer Gleichgültigkeit oder Schwächen vor
Augen führt. Der durchschnittliche Fleischkonsument oder der
durchschnittliche Jäger sind weder Sadisten noch Rohlinge, die
für den Anblick tierlicher Leiden unempflindlich wären. Sie
sollten deshalb auch nicht beschimpft, verleumdet oder gar
tätlich angegriffen werden. Problematisch ist bereits die
Tendenz, den Dialog mit ihnen abzubrechen und sich in
idealistischer Selbstgefälligkeit zu sonnen.



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 65

2. Durchsetzung in einer Demokratie

In der neueren Diskussion wird oft behauptet, Tiere verdienten
einen Schutz, der über die anthropologische Perspektive
hinausgehe. Aus der engen Perspektive von Eigeninteresse und vom

Schutz öffentlicher Güter her betrachtet sei der Schutz von
Tieren um ihrer selbst willen überflüssig, ja irrational. Dieser
Eindruck wird noch verstärkt, wenn man eine demokratische
Rechtsgemeinschaft als Einrichtung zum Schutz von Interessen,
Rechten und öffentlichen Gütern aller Menschen
definiert.Problematisch scheint allerdings die Beschränkung der
Definition der Rechtsgemeischaft auf den Schutz von Menschen.
Läßt sich die Rechtsgemeinschaft nicht ausweiten auf
nichtmenschliche Wesen? Wie weit läßt sie sich ausweiten? Ist die
erste Ausweitung der erste Schritt einer Überdehnung der
Begriffe von (subjektiven Rechten? Sind diese nach

vorherrschender Meinung nicht an menschliche Wesen mit einer
Fähigkeit zur Autonomie gebunden?

Eine negative Beantwortung dieser Fragen (die der Verfasser
selber nicht teilt) könnte lauten: Demokratien basieren auf der
Zustimmung von Mehrheiten und der Respektierung von
Minderheiten. Tiere gehören nicht zur demokratischen
Rechtsgemeinschaft: Sie können nicht zustimmen, Verträge
abschliessen, an Beratungen und Abstimmungen teilnehmen. In der
demokratischen Rechtsgemeinschaft zählen nur indirekte Gründe

für Schutz und Schonung von Tieren, ja sie gehören in diesselbe
Kategorie wie Gewässer, Luftbeschaffenheit und Denkmäler. Das

Interesse an ihrer Erhaltung und ihrem Schutz ist abhängig
davon, ob man Mehrheiten von Interessen, qualifizierte
Minderheiten oder öffentliche Güter finden kann.

Die Bezugnahme auf menschliche Interessen ist notwendig für
einen rechtswirksamen, demokratisch erzwingbaren Tierschutz.
Radikale Tierschützer, welche das Leben und Wohl aller Tiere um

ihrer selbst willen schützen wollen, bilden gewöhnlich eine
Minderheit. Sie können sich allerdings auf gute moralische
Gründe stützen. Diese guten Gründe kristallisieren sich in der
Bezugnahme auf den Eigenwert und das eigene Lebensziel von



66 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

empfindungsfähigen Wesen. Diese Position wird auch als
Sentientismus oder Pathozentrismus bezeichnet, und sie wird von
einer plausiblen Charakterisierung des moralischen Standpunktes
nahegelegt. Die Charakterisierung lautet: Der moralische
Standpunkt ist die Quelle der Teilnahme in bezug darauf, was

Personen oder empfindungsfähigen Wesen zustößt oder zustossen
kann. Diese Position dient zunächst dazu, den speziellen Status
aller empfindungsfähigen Wesen gegenüber blossen Objekten und

Lebewesen, die mit großer Wahrscheinlichkeit keine bewußten

Empfindungen haben, herauszustellen. Empfindungslosen Wesen kann
kein uns bekanntes moralisches Übel zustossen. Insofern ist der
Schnitt zwischen empfindungslosen und empfindungsfähigen Wesen

moralisch relevant.
Empfindungsfähige Wesen sind nun nicht notwendig Personen,

die zustimmen und in einer Demokratie mitwirken können, aber sie
sind notwendigerweise von einer anderen Qualität als Steine,
Flüße oder Gase. Diese Bemerkung sollte aber nicht so verstanden
werden, als gebe es neben Sachen und Personen eine dritte
homogene Klasse, nämlich jene der "Tiere".1 "Tiere" sind alles
andere als eine homogene Klasse, und die neuere
Evolutionsbiologie hat unsere Wahrnehmung und unser Wissen in
bezug auf die enorme Variabilität unter den Arten und selbst
innerhalb der Arten geschärft. Nicht alle Tiere sind
empfindungsfähige Wesen, das heißt, Zentren des Gewahrwerdens

eigener Befindlichkeiten, auf denen ein Präferenzverhalten
(Aufsuchen von Lust, Vermeiden von Schmerz) aufbauen kann.

Ein Einwand gegen den Pathozentrismus besagt, zwischen
empfindungsfähigem und empfindungslosem Leben lasse sich de

facto keine scharfe Linie ziehen. Dieser Einwand ist jedoch kein
Einwand gegen die Plausibilität des Kriteriums selber, sondern
gegen seine praktische Anwendung in gewissen Zweifelsfällen.
Obwohl das Kriterium per se klar und moralisch relevant ist,
läßt sich damit nicht immer eindeutig operieren. Einwände dieser
Art treffen nicht das Kriferium, sondern nur gewisse

1 vgl. dazu H. Holzhey (1993): Das Tier ist keine Sache, in: Recht und
Tierschutz. Hintergründe - Aussichten, hg. von Antoine F. Goetschel, Bern,
Stuttgart, Wien: Verlag Paul Haupt, 201-219



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 67

Anwendungsfälle. In Fragen der empirischen Grenzziehung ist
allerdings Dogmatismus unerwünscht. Obwohl wir keine
unumstrittenen Anhaltspunkte für Schmerzempfindungen von Ameisen

haben, können wir nicht kategorisch ausschließen, daß es auch
bei Insekten "schmerzanaloge" Empfindungen gibt. Im Bereich der
Wesen mit zentralisiertem Nervensystem gibt es allerdings
zuverlässige empirische Anhaltspunkte, welche sowohl von der
Kenntnis des typischen Expressionsbildes von Gattungen als auch
durch nervenphysiologische Befunde gut abgestützt sind und nur
von radikalen Skeptikern in Abrede gestellt werden können.

Die genannte Trichotonomie Sachen-Tiere-Menschen impliziert
eine gedankenlose Gleichstellung von Amöbe und Elefant, weicht
dem Kriterium der Empfindungsfähigkeit aus und suggeriert ein
völlig willkürliches, nicht in Eigenschaften von Individuen
begründetes Dreiklassendenken, das alle (auch empfindungsfähige)
Tiere zu "Menschen zweiter Klasse" herabstuft, die zwar nicht
wie Objekte, aber doch wie rechtlose Sklaven behandelt werden
dürfen. Der Pathozentrismus ist allerdings per se noch kein
hinreichendes Argument gegen andere Formen des

Dreiklassendenkens, die nicht auf willkürlichen
Klassenbildungen, aber auf moralisch irrelevanten Eigenschaften
insistieren. So hat etwa Peter Singer eine neue Dreiklassenlehre
inauguriert, nämlich jene zwischen empfindungslosen,
empfindungsfähigen Wesen und Personen. Die Unterscheidung
von bloß empfindungsfähigen und Wesen mit Selbstbewußtsein soll
angeblich für die Beurteilung der Tötung moralisch relevant
sein, denn nach Singer können nur Wesen, die sich auf
Vergangenheit und Zukunft und auf ihr Selbst beziehen können,
eine Präferenz für das Leben und gegen dessen Beendigung
entwickeln. Diese Argumentation ist meines Erachtens
unangemessen. Sie trägt nicht der Tatsache Rechnung, daß bereits
sog. nur empfindungsfähige Wesen Zentren von Gut und Schlecht
sind und daß für sie das Leben mit seinen empfindbaren
Qualitäten einen Eigenwert hat. Im Unterschied zu Singer glaube
ich nicht, daß das Lebensrecht nur Personen zusteht.2

2 vgl. J.-C. Wolf (1990): Singer über Rechte, Recht auf Leben und
Euthanasie, in: Analyse und Kritik 12, 221-225; ders.: Töten von Tieren?



68 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Gehen wir von einem Egalitarismus unter Menschen aus3,
lehnen wir Statusunterschiede unter empfindungsfähigen Menschen

in bezug auf ein Lebensrecht ab, anerkennen wir das gleiche
Lebensrecht auch Menschen zu, die nicht zustimmen oder an
demokratischen Prozessen teilnehmen können, so ist es, aus
Gründen der Konsistenz, willkürlich, empfindungsfähige Tiere von
diesem Schutz auszuschliessen. Es ist also eine Frage der
Konsistenz und einer minimalen Rationalität, den Lebenschutz
über unsere Speziesgrenzen hinaus zu erweitern auf alle Wesen,
die Zentren von Empfindungen sind. Die willkürliche Beschränkung
des Lebenschutzes auf empfindungsfähige Menschen ist eine
Spielart des Speziesismus.4 Die Speziesismus-Kritik wird von den

meisten, die sie beurteilen können, akzeptiert.
Für eine Demokratie stellt sich nun folgendes Problem:

Solange die Mitglieder einer Rechtsgemeinschaft, welche dieses
speziesismuskritische Argument akzeptieren und sich davon
motivieren lassen, in der Minderheit bleiben, wird Tierschutz
primär als Schutz einer qualifizierten Minderheit wahrgenommen.

Qualifiziert ist eine Minderheit, die rational argumentiert oder
deren (in diesem Fall auch) altruistische Interessen nach

akzeptierten Standards des Denkens plausibel gemacht werden
können - im Unterschied etwa zu einer Minderheit, welche eine
exzentrische und ausschließliche Vorliebe für blonde und

blauäugige Menschen hat. Das wichtigste Grundrecht

qualifizierter Minderheiten besteht im uneingeschränkten Recht
der Meinungs- und der Vereinsfreiheit. Sie dürfen ihre Clubs und

Zeitungen gründen und danach streben, diese zu vergrößern. Auch
das Recht des legalen Boykotts und des Wettbewerbs mit
anerkannten Propagandamethoden ist darin eingeschlossen. Dazu

Eine angemessene Begründung des Tötungsverbotes aus moralphilosophischer
Perspektive, in: Deutsche veterinärmedizinische Gesellschaft, Tagung der
Fachgruppe "Tierschutz", Stuttgart-Hohenheim, 27. November 1993
3 Im Unterschied zum Egalitarismus aufgrund der Spezieszugehörigkeit wird
hier nur ein Egalitarismus in bezug auf alle empfindungsfähigen Menschen
als rational vertretbar vorausgesetzt: Foeten und Komatöse fallen nicht in
diese Kategorie.
4 vgl. dazu J.-C. Wolf (1992), Tierethik. Neue Perspektiven für Menschen
und Tiere, Freiburg, Schweiz: Paulusverlag



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 69

gehört das Recht, die Dummheit und Blindheit, die Unvernunft und

die Lasterhafigkeit der Mehrheit öffentlich anzuprangern.
Dieser Weg der Aufklärung ist steinig und führt oft dazu,

daß die verfassungsmäßigen Rechte von qualifizierten
Minderheiten im verwirrenden Überangebot von Meinungen und

Bildern in den Massenmedien versickern. Illegale, aber dafür
spektakuläre Störaktionen sind daher besonders naheliegend. Hier
stellt sich das Problem der politischen Mittel in der
Demokratie.Wann sind die legalen Mittel ausgeschöpft? Welche

illegalen Mittel sind moralisch zuläßig? Gewalt gegen Leib und
Leben von Menschen scheidet aus. Fanatische Tierschützer, welche

sogar Verletzungen von Jägern oder andere Formen der Gewalt

gegen Menschen inkauf nehmen, Verstössen gegen die rationale
Grundlage des Tierschutzes, nämlich das Prinzip einer
unparteilichen Erwägung aller Interessen von empfindungsfähigen
Wesen. Doch illegale Störaktionen von Jagdpartien, das Schleifen
von Jagdtürmen oder das Vertreiben von Wild mit Trillerpfeifen
können dazu dienen, den Prozeß der Bewußtseinsbildung zu

beschleunigen.
Angesichts der Tatsache, daß Minderheitenrechte oft nur

Rechte auf dem Papier bleiben, sind illegale, aber Leib und
Leben von Menschen nicht verletzende Aktionen die ultima ratio
des demokratischen Protestes. Ihre Wirkung bleibt jedoch
ambivalent, - spektakuläre Ausschreitungen führen oft dazu, das

gängige Rechtsbewußtsein der Mehrheit zu stärken und zu

bestätigen, statt es zu transformieren. Wer die dringenfeten
Bedürfnisse von Tieren vor Augen hat, sollte sich daher nicht
vor den altmodischen Mitteln der Information, Aufklärung und

friedlichen Organisation scheuen.
Moderne Massendemokratien sind ohne Parteien und

Interessenverbände nicht lebensfähig. Auch der Tierschutz muß

sich in einer modernen Demokratie als Interessenverband
artikulieren. Der Lobby der Fleischproduzenten muß eine Lobby
der Tierschützer entgegengestellt werden. Weil das Tierwohl
nicht direkt durch Tierstimmen eingebracht werden kann, muß es

stellvertretend verteidigt werden. Tierschützer müssen als
Anwälte von Tieren auftreten, die neben ihrem eigenen Prestige



70 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

und Wohl jenes ihrer Schützlinge nicht aus dem Auge verlieren.
Tiere sind nicht einmal Auftraggeber oder Klienten, sondern sie
haben eher den Status von Adoptivkindern. Solange nur
Minderheiten in der Gesellschaft als geistige Adoptiveltern von
Tieren wirken, wird der Tierschutz nie durchschlagenden Erfolg
haben.

Die praktisch-pragmatische Antwort auf unveränderbare
Minderheitenpositionen besteht darin, nicht den Konsens aller,
sondern die Mitarbeit für Teilaufgaben in wechselnden
Koalitionen zu finden. Mehrheitskoalitionen lassen sich
mobilisieren gegen besonders schreiende und leicht vermeidbare
Tierquälerereien, z.B. gegen die Greuel von Massentierhaltung
oder unzumutbare Tiertransporte. Die Aussicht auf legale und
demokratische Änderungen steht insofern nicht schlecht, als es

ein latentes Unrechtsbewußtsein gibt, das manifest wird, sobald
Menschen mit den Exzessen der Massentierhaltung konfrontiert
werden. Die Wurzel dieser Greuel - die Auffassung von
empfindungsfähigen Tieren als "Menschen zweiter Klasse", als
Fleischressourcen oder rechtloses Eigentum - läßt sich nicht
direkt oder gar gewalttätig bekämpfen. Es ist eine Aufgabe der
PhilosEphie, diese Auffassung zu kritisieren und ihr mit
glaubwürdiger Konsequenz entgegenzutreten.


	Tierschutz zwischen Demokratie und Lobbyismus

