Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d'Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 21 (1995)

Heft: 2-3

Artikel: Tierschutz zwischen Demokratie und Lobbyismus
Autor: Wolf, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-894266

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-894266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995 61

Jean-Claude Wolf | Ordinarius fiir Ethik und politische Philosophie
an der Universitat Fribourg

Tierschutz zwischen Demokratie und Lobbyismus

Vorbemerkung:

In diesem kurzen Beitrag kdnnen nicht alle Argumente entwickelt
werden, die zur Verteidigung eines egalitaren
Pathozentrismus vorgebracht werden kénnen. Der
Pathozentrismus besagt, daB alle empfindungsfdhigen Wesen
gleiche moralische Beachtung verdienen. Der Zusatz "egalitdr"
unterstreicht, daB es nicht zwei Klassen von moralischen Wesen
gibt und daB Totung oder Lebensverkiirzung fiir alle
empfindungsfihigen Wesen gleichermaBen ein Ubel ist, unabh&ngig
davon, ou sie ein SelbstbewuBtsein haben oder nicht. Der
egalitdre Pathozentrismus fordert nicht eine gleiche Behandlung
in gleicher Hinsicht, gibt es doch unter empfindungsfahigen
Wesen unterschiedliche Fahigkeiten. Ein Hund hat nichts wvon
einem Stimmrecht oder einem Recht auf Meinungsfreiheit, aber er
hat sehr wohl etwas davon, am Leben zu sein. Der egalitdre
Pathozentrismus besagt, daB es zwischen empfindungsfahigen Wesen
(Menschen oder Tieren) keinen moralischen Statusunterschied
gibt, der Folgen fiir das Totungsverbot haben konnte. Totung von
empfindungsfahigen Tieren ist aus den gleichen direkten
moralischen Griinden und gleichermaBen moralisch verwerflich.
Diese Auffassung wird selten vertreten. Sie gilt als
fanatismusverdachtig, doch sie bildet das Riickgrat der
rationalen Begriindung einer radikalen Tierschutzpolitik. Letdere
kann - gerade wegen der Bezugnahme auf eine gleiche
Interessenerwagung aller empfindungsfahigen Wesen -
logischerweise keine Gewalt gegen Menschen befiirworten.
'Radikal' ist also nicht gleichbedeutend mit 'gewalttdtig'. Der
radikale Tierschutz muB sich im Rahmen einer Demokratie mit
demokratischen Mitteln artikulieren. Er stellt eine
Minderheitenposition dar. Illegaler, aber gewaltfreier
Widerstand gegen Tierhaltung, Tiertransporte etc. ist zwag
gelegentlich entschuldbar, doch haufig fithrt er nicht zum



62 VSH — Bulletin Nr.2/3, August 1995

erwinschten Ziel einer BewuBtseinsveradnderung in Gesetzgebung
und Offentlichkeit. Wichtiger ist ein pragmatisches Politik-
Verstandnis, demgemdB sich sog. radikale Tierschiitzer in
wechselnden Koalitionen mit Kritikern und Gegnern der
untertradglichsten Leiden von Tieren zu wirksamen
Interessengruppen verbiinden. Der pragmatische Tierschutz kann an
ein verbreitetes UnrechtsbewufBtsein beziiglich der Tierqudlerei
anknipfen.

Es gibt Interessen bzw. Rechte, die auf Stellvertretung
angewiesen sind, weil ihre Trdger nicht fdhig sind, sie selber
zu vertreten. Hier stellen sich zwei grundsadtzliche Probleme: 1.
Wer ist motiviert, diese Interessen oder Rechte, die nicht seine
eigenen sind, zu vertreten? 2. Wie 1l&aBt sich die Vertretung
solcher Rechte oder Interessen in einer Demokratie wirksam
durchsetzen?

1. Motivation

Wir sind dann motiviert, wenn eigene Interessen oder
Winsche im Spiel sind. Eigene Wiinsche und Interessen beziehen
sich hauptsdchlich auf das eigene Wohl, sie sind sog.
Eigeninteressen.Doch nicht alle Eigeninteressen beziehen sich
ausschlieBlich oder direkt auf das eigene Wohl, denn falls ich
das Wohl einiger anderer wiinsche oder mir von ihrem Wohl
Vorteile verspreche, schliefBt das Eigeninteresse auch gewisse
Ricksichten auf das Wohl anderer ein. Da wir nicht vollig
isolierte Individuen sind, sondern in Gemeinschaften leben,
tiberschneiden sich manche unserer Interessen. So ist es z. B. in
meinem Interesse, daB mein Brieftrdger gesund ist, sofern ich
Post erwarte und keine Aushilfe bereit steht. Ich bin in dieser
Situation bereit, in die Gesundheit des Brieftragers zu
"investieren". Ahnliches trifft auf Gesundheit und ein gewisses
Wohl von Nutztieren zu: Krankheiten oder Leiden von Tieren
konnen unserem Eigeninteresse abtraglich sein, sofern sie die
Nutzung behindern oder zusatzliche Kosten aufwerfen. Leider sind
aber diese Interesseniiberschneidungen nicht hinreichend, um alle

Interessen von Tieren zu schiitzen. Die Grenzen der



APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995 63

Interesseniiberschneidung sind rasch erreicht: Der Appell ans
Eigeninteresse kommt dem Individualwohl von Tieren kaum zugute.
Gefragt sind altruistische Interessen von unserer Seite.

Zwischen Menschen und Tieren gibt es Beziehungen, die von
Zweckbilindnissen bis zur gefithlvollen Lebensgemeinschaft reichen.
Entsprechend gibt es die genannten Interesseniiberschneidungen,
und zwar nicht nur in der sog. Nutztierhaltung, sondern auch im
Bereich der sog. "sentimentalen Tierhaltung". Die gefiihlsbetonte
Heimtierhaltung darf jedoch nicht mit reinem Altruismus
verwechselt werden. Heimtiere konnen als "Kinderersatz", als
Spielpartner, Quelle von Freude und Arger, kurz: als Wesen
dienen, die uns stimulieren und deren Haltung sich in diesem
Sinne "lohnt". Als Gegenleistung empfangen Tiere Nahrung, Warme,
eventuell auch Spiel- und Interaktionspartner.

Besonders gering sind die Interesseniiberschneidungen
zwischen Nutztieren und Fleischkonsumenten und -produzenten.
Bedingungen von unserer Seite an die Tierhaltung sind primdr die
Qualitat und die mit unserer Gesundheit vertragliche
Beschaffenheit des Endprodukts, der zubereiteten
Tierleichenteile. Es liegt nicht direkt in unserem
Eigeninteresse, daB Tiere tatsdchlich nicht gequdlt werden -
abgesehen von der genannten Empfindlichkeit gegeniiber
wahrgenommenen oder bekannten Leiden -, und es liegt
iiberhaupt nicht in unserem Eigeninteresse, daB uns unbekannte
Tiere (moglichst schmerzlos, falls es das gibt) nicht getdtet
und nicht durch andere ersetzt werden.

Es gibt also aus der Perspektive des Eigeninteresses gute
Griinde, Tiere als Sachen oder Eigentum zu klassifizieren und
entsprechend zu schiitzen. Wildlebende Tiere und seltene Arten
konnte man als 6ffentliches Gut betrachten. Hier gilt es nicht,
individuelle Interessen oder Rechte zu schiitzen, sondern
Ooffentliche Giiter, die allen bis zu einem gewissen Grade niitzen
konnen. Menschen sind nur dann motiviert, Tiere zu schiitzen,
wenn sie entsprechende Wiinsche, Recht oder Interessenlagen
haben.

Neben den Eigeninteressen, die sich, wie gesagt, auch auf
fremdes Wohl erstrecken kénnen, wenn sich Hilfe fiir den Akteur



64 VSH — Bulletin Nr.2/3, August 1995

\

selber lohnt, gibt . auch altruistische Neigungen der
Teilnahme und Sorge fiir andere, die nicht an Bedingungen von
Gegenleistungen gekniipft werden. Wir helfen und schiitzen
gelegentlich, auch wenn dabei kein eigener Vorteil ersichtlich
ist, ja wenn damit sogar erhebliche Kosten oder Opfer verbunden
sind. Altruistische Wiinsche basieren, falls sie nicht doch
unbewufB3ten egoistischen Regungen entspringen, auf Sympathie.
Diese ist jedoch, im Vergleich zu den Eigeninteressen, eine
schwache Regung, die uns in vielen Fdllen kaum zum Handeln
motiviert und die nur eine gewisse Wirksamkeit und Bestandigkeit
erlangt in Beziehungen, die nicht nur aus Sympathie, sondern
auch aus Gegenseitigkeit und Interesseniiberschneidung erhalten
werden.

So gesehen hat eine ausschlieBlich auf altruistische
Interessen begriindete Tierethik wenig Aussichten auf Wirkung.
Das Bild der selbstlosen Vegetarier und aufopferungsbereiten
Tierretter kann nicht zum Ideal fiir alle erhoben werden. Es
zeigt lediglich an, was Menschen guten Willens auch kénnen und
in welche Richtung eine an alle Menschen gerichtete Tierethik
tendieren sollte. An die Stelle einer volligen Umerziehung der
menschlichen Natur mit ihren begrenzten Gefiihlen von Sympathien
missen gewisse MaBnahmen zur Korrektur oder Einschrankung der
Wirkungen des partikuldren Niitzlichkeitsdenkens treten. Eine
solche MaBnahme ist u. a. die Ausbiﬂdung starker
Tierschutzgesellschaften und Tierschutzgesetze, aber auch die
permanente Offentlichkeits- und Erziehungsarbeit, welche
Menschen die Folgen ihrer Gleichgiiltigkeit oder Schwédchen vor
Augen fiihrt. Der durchschnittliche Fleischkonsument oder der
durchschnittliche Jdger sind weder Sadisten noch Rohlinge, die
fiir den Anblick tierlicher Leiden unempflindlich waren. Sie
sollten deshalb auch nicht beschimpft, verleumdet oder gar
tdatlich angegriffen werden. Problematisch ist bereits die
Tendenz, den Dialog mit ihnen abzubrechen und sich in
idealistischer Selbstgefdlligkeit zu sonnen.



APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995 65

2. Durchsetzung in einer Demokratie

In der neueren Diskussion wird oft behauptet, Tiere verdienten
einen Schutz, der {iber die anthropologische Perspektive
hinausgehe. Aus der engen Perspektive von Eigeninteresse und vom
Schutz 6ffentlicher Giiter her betrachtet sei der Schutz von
Tieren um ihrer selbst willen iliberfliissig, ja irrational. Dieser
Eindruck wird noch verstdrkt, wenn man eine demokratische
Rechtsgemeinschaft als Einrichtung zum Schutz von Interessen,
Rechten und 6ffentlichen Giitern aller Menschen
definiert.Problematisch scheint allerdings die Beschrankung der
Definition der Rechtsgemeischaft auf den Schutz von Menschen.
LaBt sich die Rechtsgemeinschaft nicht ausweiten auf nicht-
menschliche Wesen? Wie weit 1aBt sie sich ausweiten? Ist die
erste Ausweitung der erste Schritt einer Uberdehnung der
Begriffe von (subjektiven ) Rechten? Sind diese nach
vorherrschender Meinung nicht an menschliche Wesen mit einer
Fahigkeit zur Autonomie gebunden?

Eine negative Beantwortung dieser Fragen (die der Verfasser
selber nicht teilt) konnte lauten: Demokratien basieren auf der
Zustimmung von Mehrheiten und der Respektierung von
Minderheiten. Tiere gehdren nicht zur demokratischen
Rechtsgemeinschaft: Sie kdnnen nicht zustimmen, Vertrage
abschliessen, an Beratungen und Abstimmungen teilnehmen. In der
demokratischen Rechtsgemeinschaft zdhlen nur indirekte Griinde
fiir Schutz und Schonung von Tieren, ja sie gehOren in diesselbe
Kategorie wie Gewasser, Luftbeschaffenheit und Denkmdler. Das
Interesse an ihrer Erhaltung und ihrem Schutz ist abhdngig
davon, ob man Mehrheiten von Interessen, qualifizierte
Minderheiten oder 6ffentliche Giiter finden kann.

Die Bezugnahme auf menschliche Interessen ist notwendig fiir
einen rechtswirksamen, demokratisch erzwingbaren Tierschutz.
Radikale Tierschiitzer, welche das Leben und Wohl aller Tiere um
ihrer selbst willen schiitzen wollen, bilden gewdhnlich eine
Minderheit. Sie konnen sich allerdings auf gute moralische
Griinde stiitzen. Diese guten Griinde kristallisieren sich in der

Bezugnahme auf den Eigenwert und das eigene Lebensziel von



66 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

empfindungsfahigen Wesen. Diese Position wird auch als
Sentientismus oder Pathozentrismus bezeichnet, und sie wird von
einer plausiblen Charakterisierung des moralischen Standpunktes
nahegelegt. Die Charakterisierung lautet: Der moralische
Standpunkt ist die Quelle der Teilnahme in bezug darauf, was
Personen oder empfindungsfahigen Wesen zustoBt oder zustossen
kann. Diese Position dient zundchst dazu, den speziellen Status
aller empfindungsfahigen Wesen gegeniiber blossen Objekten und
Lebewesen, die mit groBer Wahrscheinlichkeit keine bewuBten
Empfindungen haben, herauszustellen. Empfindungslosen Wesen kann
kein uns bekanntes moralisches Ubel zustossen. Insofern ist der
Schnitt zwischen empfindungslosen und empfindungsfahigen Wesen
moralisch relevant.

Empfindungsfahige Wesen sind nun nicht notwendig Personen,
die zustimmen und in einer Demokratie mitwirken konnen, aber sie
sind notwendigerweise von einer anderen Qualitdt als Steine,
FliBe oder Gase. Diese Bemerkung sollte aber nicht so verstanden
werden, als gebe es neben Sachen und Personen eine dritte
homogene Klasse, namlich jene der "Tiere".l "Tiere" sind alles
andere als eine homogene Klasse, und die neuere
Evolutionsbiologie hat unsere Wahrnehmung und unser Wissen in
bezug auf die enorme Variabilitdt unter den Arten und selbst
innerhalb der Arten gescharft. Nicht alle Tiere sind
empfindungsfahige Wesen, das heiBt, Zentren des Gewahrwerdens
eigener Befindlichkeiten, auf denen ein Prdferenzverhalten
(Aufsuchen von Lust, Vermeiden von Schmerz) aufbauen kann.

Ein Einwand gegen den Pathozentrismus besagt, zwischen
empfindungsfdhigem und empfindungslosem Leben lasse sich de
facto keine scharfe Linie ziehen. Dieser Einwand ist jedoch kein
Einwand gegen die Plausibilitat des Kriteriums selber, sondern
gegen seine praktische Anwendung in gewissen Zweifelsfdllen.
Obwohl das Kriterium per se klar und moralisch relevant ist,
148t sich damit nicht immer eindeutig operieren. Einwdnde dieser

Art treffen nicht das Kriferium, sondern nur gewisse

1 vgl. dazu H. Holzhey (1993): Das Tier ist keine Sache, in: Recht und
Tierschutz. Hintergriinde - Aussichten, hg. von Antoine F. Goetschel, Bern,
Stuttgart, Wien: Verlag Paul Haupt, 201-219



APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995 67

Anwendungsfdlle. In Fragen der empirischen Grenzziehung ist
allerdings Dogmatismus unerwiinscht. Obwohl wir keine
unumstrittenen Anhaltspunkte fiir Schmerzempfindungen von Ameisen
haben, konnen wir nicht kategorisch ausschlieBen, daB3 es auch
bei Insekten "schmerzanaloge" Empfindungen gibt. Im Bereich der
Wesen mit zentralisiertem Nervensystem gibt es allerdings
zuverldssige empirische Anhaltspunkte, welche sowohl von der
Kenntnis des typischen Expressionsbildes von Gattungen als auch
durch nervenphysiologische Befunde gut abgestiitzt sind und nur
von radikalen Skeptikern in Abrede gestellt werden konnen.

Die genannte Trichotonomie Sachen-Tiere-Menschen impliziert
eine gedankenlose Gleichstellung von AmSbe und Elefant, weicht
dem Kriterium der Empfindungsfdahigkeit aus und suggeriert ein
vollig willkiirliches, nicht in Eigenschaften von Individuen
begriindetes Dreiklassendenken, das alle (auch empfindungsfahige)
Tiere zu "Menschen zweiter Klasse" herabstuft, die zwar nicht
wie Objekte, aber doch wie rechtlose Sklaven behandelt werden
diirfen. Der Pathozentrismus ist allerdings per se noch kein
hinreichendes Argument gegen andere Formen des
Dreiklassendenkens, die nicht auf willkiirlichen
Klassenbildungen, aber auf moralisch irrelevanten Eigenschaften
insistieren. So hat etwa Peter Singer eine neue Dreiklassenlehre
inauguriert, namlich jene zwischen empfindungslosen,
empfindungsfahigen Wesen und Personen. Die Unterscheidung
von bloB empfindungsfdhigen und Wesen mit SelbstbewuBtsein soll
angeblich fiir die Beurteilung der Totung moralisch relevant
sein, denn nach Singer konnen nur Wesen, die sich auf
Vergangenheit und Zukunft und auf ihr Selbst beziehen konnen,
eine Praferenz fiir das Leben und gegen dessen Beendigung
entwickeln. Diese Argumentation ist meines Erachtens
unangemessen. Sie tragt nicht der Tatsache Rechnung, daB bereits
sog. nur empfindungsfdhige Wesen Zentren von Gut und Schlecht
sind und daB fiir sie das Leben mit seinen empfindbaren
Qualitédten einen Eigenwert hat. Im Unterschied zu Singer glaube
ich nicht, daB das Lebensrecht nur Personen zusteht.?

2 vgl. J.-C. Wolf (1990): Singer iiber Rechte, Recht auf Leben und
Euthanasie, in: Analyse und Kritik 12, 221-225; ders.: To6ten von Tieren?



68 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Gehen wir von einem Egalitarismus unter Menschen aus3,
lehnen wir Statusunterschiede unter empfindungsfdhigen Menschen
in bezug auf ein Lebensrecht ab, anerkennen wir das gleiche
Lebensrecht auch Menschen zu, die nicht zustimmen oder an
demokratischen Prozessen teilnehmen kdénnen, so ist es, aus
Griinden der Konsistenz, willkiirlich, empfindungsfdhige Tiere von
diesem Schutz auszuschliessen. Es ist also eine Frage der
Konsistenz und einer minimalen Rationalit&dt, den Lebenschutz
liber unsere Speziesgrenzen hinaus zu erweitern auf alle Wesen,
die Zentren von Empfindungen sind. Die willkiirliche Beschrinkung
des Lebenschutzes auf empfindungsfdhige Menschen ist eine
Spielart des Speziesismus.4 Die Speziesismus-Kritik wird von den
meisten, die sie beurteilen konnen, akzeptiert.

Fiir eine Demokratie stellt sich nun folgendes Problem:
Solange die Mitglieder einer Rechtsgemeinschaft, welche dieses
speziesismuskritische Argument akzeptieren und sich davon
motivieren lassen, in der Minderheit bleiben, wird Tierschutz
primdr als Schutz einer qualifizierten Minderheit wahrgenommen.
Qualifiziert ist eine Minderheit, die rational argumentiert oder
deren (in diesem Fall auch) altruistische Interessen nach
akzeptierten Standards des Denkens plausibel gemacht werden
kénnen - im Unterschied etwa zu einer Minderheit, welche eine
exzentrische und ausschlieBliche Vorliebe fiir blonde und
blaudugige Menschen hat. Das wichtigste Grundrecht
qualifizierter Minderheiten besteht im uneingeschrankten Recht
der Meinungs- und der Vereinsfreiheit. Sie diirfen ihre Clubs und
Zeitungen griinden und danach streben, diese zu vergréBern. Auch
das Recht des legalen Boykotts und des Wettbewerbs mit
anerkannten Propagandamethoden ist darin eingeschlossen. Dazu

Eine angemessene Begriindung des T&6tungsverbotes aus moralphilosophischer
Perspektive, in: Deutsche veterindrmedizinische Gesellschaft, Tagung der
Fachgruppe "Tierschutz", Stuttgart-Hohenheim, 27. November 1993

3 Im Unterschied zum Egalitarismus aufgrund der Spezieszugehdrigkeit wird
hier nur ein Egalitarismus in bezug auf alle empfindungsfdhigen Menschen
als rational vertretbar vorausgesetzt: Foeten und Komat8se fallen nicht in
diese Rategorie.

4 vgl. dazu J.-C. Wolf (1992), Tierethik. Neue Perspektiven fiir Menschen
und Tiere, Freiburg, Schweiz: Paulusverlag



APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995 69

geh6rt das Recht, die Dummheit und Blindheit, die Unvernunft und
die Lasterhafigkeit der Mehrheit 6ffentlich anzuprangern.

Dieser Weg der Aufkldarung ist steinig und fiihrt oft dazu,
daB die verfassungsmdBigen Rechte von qualifizierten
Minderheiten im verwirrenden Uberangebot von Meinungen und
Bildern in den Massenmedien versickern. Illegale, aber dafiir
spektakuldre Storaktionen sind daher besonders naheliegend. Hier
stellt sich das Problem der politischen Mittel in der
Demokratie.Wann sind die legalen Mittel ausgeschopft? Welche
illegalen Mittel sind moralisch zulaBig? Gewalt gegen Leib und
Leben von Menschen scheidet aus. Fanatische Tierschiitzer, welche
sogar Verletzungen von Jagern oder andere Formen der Gewalt
gegen Menschen inkauf nehmen, verstossen gegen die rationale
Grundlage des Tierschutzes, namlich das Prinzip einer
unparteilichen Erwdgung aller Interessen von empfindungsféhigen
Wesen. Doch illegale Storaktionen von Jagdpartien, das Schleifen
von Jagdtiirmen oder das Vertreiben von Wild mit Trillerpfeifen
konnen dazu dienen, den ProzeB der BewuBtseinsbildung zu
beschleunigen.

Angesichts der Tatsache, daB Minderheitenrechte oft nur
Rechte auf dem Papier bleiben, sind illegale, aber Leib und
Leben von Menschen nicht verletzende Aktionen die ultima ratio
des demokratischen Protestes. Ihre Wirkung bleibt jedoch
ambivalent, - spektakuldre Ausschreitungen fiihren oft dazu, das
gdngige RechtsbewufB3tsein der Mehrheit zu stdrken und zu
bestdtigen, statt es zu transformieren. Wer die dringenkten
Bediirfnisse von Tieren vor Augen hat, sollte sich daher nicht
vor den altmodischen Mitteln der Information, Aufklarung und
friedlichen Organisation scheuen.

Moderne Massendemokratien sind ohne Parteien und
Interessenverbande nicht lebensfdhig. Auch der Tierschutz muB
sich in einer modernen Demokratie als Interessenverband
artikulieren. Der Lobby der Fleischproduzenten mufB3 eine Lobby
der Tierschiitzer entgegengestellt werden. Weil das Tierwohl
nicht direkt durch Tierstimmen eingebracht werden kann, muB es
stellvertretend verteidigt werden. Tierschiitzer miissen als

Anwdlte von Tieren auftreten, die neben ihrem eigenen Prestige



70 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

und Wohl jenes ihrer Schiitzlinge nicht aus dem Auge verlieren.
Tiere sind nicht einmal Auftraggeber oder Klienten, sondern sie
haben eher den Status von Adoptivkindern. Solange nur
Minderheiten in der Gesellschaft als geistige Adoptiveltern von
Tieren wirken, wird der Tierschutz nie durchschlagenden Erfolg
haben.

Die praktisch-pragmatische Antwort auf unveré@dnderbare
Minderheitenpositionen besteht darin, nicht den Konsens aller,
sondern die Mitarbeit fiir Teilaufgaben in wechselnden
Koalitionen zu finden. Mehrheitskoalitionen lassen sich
mobilisieren gegen besonders schreiende und leicht vermeidbare
Tierqudlerereien, z.B. gegen die Greuel von Massentierhaltung
oder unzumutbare Tiertransporte. Die Aussicht auf legale und
demokratische Anderungen steht insofern nicht schlecht, als es
ein latentes UnrechtsbewuBtsein gibt, das manifest wird, sobald
Menschen mit den Exzessen der Massentierhaltung konfrontiert
werden. Die Wurzel dieser Greuel - die Auffassung von
empfindungsfdhigen Tieren als "Menschen zweiter Klasse", als
Fleischressourcen oder rechtloses Eigentum - 1aBt sich nicht
direkt oder gar gewalttdtig bekdmpfen. Es ist eine Aufgabe der
Philogphie, diese Auffassung zu kritisieren und ihr mit

glaubwiirdiger Konsequenz entgegenzutreten.



	Tierschutz zwischen Demokratie und Lobbyismus

