
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 21 (1995)

Heft: 2-3

Artikel: Gibt es ein ökologisches Problem?

Autor: Ruh, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


54 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Gibt es ein ökologisches Problem?

Hans Ruh Ordinarius für systematische Theologie
mit Schwerpunkt Sozialethik an der Universität Zürich

Die Nachfrage nach Ethik stellt sich immer dann, wenn „etwas nicht mehr geht", wenn
sich Aporien, Ausweglosigkeiten melden, wenn Situationen als nicht mehr akzeptabel
empfunden werden. Im Blick auf die Umwelt ist das heute der Fall. Und so wird eben
nach Ethik gefragt.

Ethik ist im grundlegendsten Sinn Lebenshilfe im Dienste der Erfüllung des individuellen

und gesellschaftlichen Lebens. Hinweise auf diese Bestimmungen finden sich
sowohl in religiösen wie in philosophischen Ansätzen zur Ethik. Sowohl die 10 Gebote
des Alten Testaments wie Teile der ersten griechischen Ethiken zielen auf Lebenshilfe,
d.h. sie gehen aus von der Frage, wie das menschliche Leben gelingen kann.

Man kann auch sagen: Ethik will dem Menschen die Freiheit zum Gelingen des Lebens
eröffnen. Ethik meint also unter einem ersten Aspekt die Suche nach dem Guten
Leben. Nun kann man diesen ersten Aspekt nicht isoliert betrachten. Sofort ist deutlich,
dass die Suche nach dem Guten Leben nicht stattfinden kann als bloss individueller
Prozess. Jeder Mensch findet sich immer schon eingebunden in die menschliche
Gemeinschaft. Bei der Suche nach dem Guten Leben muss es deshalb immer auch um die
Abstimmung mit den Ansprüchen anderer Menschen gehen. Das Schwierige dabei ist
stets die verantwortliche Mitte zwischen eigenen und anderen Ansprüchen.

Unter einem dritten Aspekt findet sich jeder Mensch immer schon in der Situation des

Beschenkten. Niemand kann sich das eigene Leben oder die Lebensgrundlage selbst
geben. Der einzelne Mensch, aber auch die menschliche Gemeinschaft finden sich also
stets und von vornherein vor der Gegebenheit des Lebens. Die ethische Frage zielt nun
unter diesem dritten Aspekt auf den verantwortlichen Umgang mit der Gegebenheit
des Lebens.

Nun sind wir mitten in der Frage nach dem Status der Ethik. Die Ethik ist zunächst
eine wissenschaftliche Disziplin, welche das ethische Verhalten des Menschen sowie
die Regeln für dieses Verhalten zum Gegenstand hat.

Was aber ist der Status dieser Regeln? Wir können eine Reihe grundlegender Regeln
ausmachen, sowohl im religiösen wie im philosophisch-kulturhistorischen Bereich.
Hier einige Beispiele:

• Niemandem schaden

• Gleiches ist gleich zu behandeln

• Unverschuldete Ungleichheiten sind auszugleichen

• Unnötige Leiden sind zu vermeiden

• Hilfe in der Not



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 55

• Nicht von anderen profitieren
• Mitarbeit beim Wohlsein aller
• Ehrfurcht vor dem Leben

• Ehrfurcht vor der Würde des in langer Zeit Gewordenen.

Solche und andere Regeln, Normen, Leitsätze finden wir in den Segmenten unserer
Kultur, in den vielfältigsten Formen der Literatur, in unserem Gefühl und Bewusstsein,
in juristischen Texten.

Was ist also der Status solcher Regeln? Sie sind auf jeden Fall Produkte menschlicher
Erfahrung. Sie sind auf den Begriff gebrachte menschheitsgeschichtliche Erfahrung
darüber, wie das menschliche und gesellschaftliche Leben gelingen kann. Sie
transportieren diese Erfahrung aus früheren Zeiten in unsere Zeit hinein. Dabei sind sie in
dem Sinne idealisierte Erfahrung, als sie nicht die Negativerfahrungen transportieren,
sondern, sozusagen als Lehre der Geschichte, die idealen Wege zum Gelingen des
Lebens aufbewahren. Sie sind das praktische Fazit von als geglückt erfahrener Geschichte,

sie sind der Schlüssefzum gelingenden Leben, allerdings in idealer Form.

Als Wesen, das in dieser Kultur sozialisiert worden ist, trägt jeder Mensch zumindest
teilweise solche Erfahrungen in sich selbst, in seinem Gefühl, in seinen Reaktionen, in
seinem Denken. So ergibt sich eine Evidenz in dem Sinne, dass Menschen aufgrund
ihrer Reaktionen den Erfahrungssätzen und -regeln zustimmen. Die höchste Form dieser

Zustimmung ist wohl die Fähigkeit zur Vernunft im Sinne der praktischen Vernunft
Kants.

Die eigentliche Handlung der Ethik besteht denn auch in der Wertung oder im Fällen
von Urteilen im Lichte und nach Massgabe dieser Regeln. Das spezifisch Ethische ist
die Wertung, die Beurteilung in der Kategorie gut/böse, richtig/falsch, aber eben bezogen

auf die grundlegenden Regeln aus der Erfahrung.

Nun nehmen wir die eingangs gestellte Frage wieder auf: Was „geht" nicht mehr? In
erster Linie spüren wir so etwas wie eine Krise in unserem Verhalten zur Umwelt. Wir
nehmen so etwas wie ein ökologisches Problem wahr. Worin aber besteht das ökologische

Problem? Die Antwort auf diese Frage ist nicht leicht.

Das ökologische Problem kann nicht einfach als Naturkatastrophe definiert werden.
Denn zunächst muss man sagen, dass es schon immer Naturkatastrophen gegeben hat
und dass die Natur immer ein Zerstörungspotential bereitgestellt hat. Nun kann man
allerdings im Unterschied zu früheren Zeiten einen gewichtigen neuen Zug in den

Naturkatastrophen festmachen: Offenbar verändern sich die Rahmenbedingungen auf
unserem Planeten ungleich viel rascher als früher. Die von uns wahrgenommene
Klimakatastrophe ist ja nur deshalb eine solche, weil die Veränderung sehr tiefgreifend in
sehr kurzer Zeit erfolgt. Auch diese Beobachtung genügt nocht nicht als Beschreibung
des ökologischen Problems. Denn man könnte argumentieren, dass zwar der Mensch
als Verursacher der raschen Veränderung auszumachen ist, dass es aber durchaus als

natürlich angesehen werden könnte, dass das Wesen Mensch eben diese Spezifizität in
das Leben des Planeten einbringt. Denn der Mensch ist ja auch, mit all seinen
Fähigkeiten, Teil des natürlichen Systems.



56 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Schon näher an dem ökologischen Problem sind wir mit der Feststellung, dass die Folgen

der raschen Veränderung, z.B. des Klimas, für viele Menschen schwer erträglich,
ja unakzeptabel sind. Weltwanderung von Umweltflüchtlingen, Hunger durch Verlust
des fruchtbaren Bodens, Stürme, Ansteigen des Meeresspiegels, all das signalisiert
schwerwiegende soziale, ökonomische, politische und kulturelle Folgen für Millionen,
ja Milliarden von Betroffenen. Das besondere an dieser Art Folgen besteht offenbar
darin, dass die Menschen keine Möglichkeit zur Anpassung an die raschen klimatischen

und andere ökologische Veränderungen haben. Die schwerwiegenden Folgen,
z.B. durch das Ansteigen des Meeresspiegels, liegen in dem Umstand, dass dieser Pro-
zess relativ rasch vor sich geht und es keine Möglichkeit zur sinnvollen Anpassung
gibt.

Wenn das so ist, dann müsste man das ökologische Problem dahin definieren, dass die
vom Menschen gemachten Eingriffe in die Natur, z.B. die Verbrennung von fossilen
Stoffen, sehr rasche tiefgreifende Veränderungen der Rahmenbedingungen des Planeten

verursachen, deren Folgen für den Menschen unakzeptabel sind, weil der Mensch
nicht genügend Zeit zur Anpassung hat. Das eigentliche ökologische Problem ist also
die fehlende Chance zur Anpassung an die neuen Rahmenbedingungen.

Die eigentliche ethische Frage dabei besteht darin, dass die genannten Folgen die
Lebensqualität, das Zusammenleben sowie die Aussichten späterer Generationen schwer
beeinträchtigen. In Kategorien der Ethik ausgedrückt widerspricht diese Entwicklung
grundlegenden ethischen Normen wie „Niemandem schaden", „Gleiches ist gleich zu
behandeln", „Jedermann ist für die Folgen seines Handelns verantwortlich", „Ehrfurcht
vor dem Leben" usw. Es ist beispielsweise eine krasse Ungerechtigkeit, wenn 80 % der
Ursachen dieser Entwicklung auf das Konto der Industrieländer gehen, aber die
Entwicklungsländer gleich oder viel stärker als die Industrieländer davon betroffen sind.

Es ist vor allem ein schwerwiegendes ethisches Problem, dass die gegenwärtigen
Generationen auf Kosten der zukünftigen leben, d.h. die Lebensgrundlagen zukünftiger
Generationen schwer gefährden, wenn nicht ganz zerstören. Und es gehört zu den
ersten Grundsätzen einer Umweltethik, dass die Lebensmöglichkeiten zukünftiger
Generationen als mit den unsrigen vergleichbar erhalten werden müssen. Dies ist eine

Folgerung aus dem ethisch bedeutsamen Gleichheitsgrundsatz: Es gibt keine Gründe, die
Lebensrechte zukünftiger Generationen anders zu behandeln als die unsrigen, wollen
sie doch wie wir ein erfülltes Leben verwirklichen.

Nun gibt es viele Dimensionen des ethischen Problems in der Umweltfrage. So z.B.
die Frage nach dem Verursacherprinzip. Oder die Frage nach der gleichen Verteilung
der Risiken. Oder auch die Frage der Lebensrechte nichtmenschlicher Arten. Im
Zentrum des ethischen Problems steht aber wohl zurecht die Frage der Lebensgrundlagen
zukünftiger Generationen. Ein Zeichen dafür ist die Bedeutung, welche heute der
Diskussion um die Nachhaltigkeit zukommt. Die Ethik beteiligt sich mit Recht an der
Diskussion zu dieser Thematik.

Der Grundgedanke von Nachhaltigkeit ist der der Permanenz: Es geht um die Sicherung

der Lebensgrundlagen. Dies heisst aber noch lange nicht, dass damit an ein stati-



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 57

sches und veränderungsfeindliches Konzept von Nachhaltigkeit gedacht ist. Die
natürlichen Prozesse sind stets Veränderungsprozesse. Das Postulat auf Nachhaltigkeit geht
aber von der menschlichen Wahrnehmung aus, dass es offenbar ohne tiefgreifende und
kurzfristige Eingriffe des Menschen eine relative Stabilität in der natürlichen Entwicklung

gibt, welche dem Menschen günstige Anpassungschancen lässt. Die Erfahrung
lehrt, dass die sich ständig entwickelnde Natur ohne Eingriff des Menschen dem
Menschen für sehr lange Zeitläufe Lebensmöglichkeiten offenhält.

Nachhaltigkeit meint also auch die Bewahrung einer Natur, die sich zwar entwickelt,
die aber die Chance der qualitativen Anpassung des Menschen an diese Entwicklung
beibehält. Darum ist es auch möglich, die Idee der Nachhaltigkeit wie folgt zu
beschreiben: Sie soll den zukünftigen Generationen die Chance lassen, dass sie in einer
uns vergleichbaren Weise ihre Anpassungsfähigkeit, Handlungsfähigkeit und
Verantwortungsfähigkeit behalten.

Es bleibt ein Anliegen der Ethik, den Akzent auf den Aspekt der Permanenz menschlicher

Lebensmöglichkeiten zu setzen, insbesondere in einer Zeit, in der der Begriff der

Nachhaltigkeit einer ständigen Verharmlosung ausgesetzt ist. Jede ökologische
Ausrichtung will sich heute mit dem Etikett der Nachhaltigkeit versehen. Dagegen hält die
Ethik fest, dass nur eine radikale Permanenzfähigkeit den Grundgedanken der
Nachhaltigkeit ausdrückt. Allerdings sind dabei mindestens zwei Einschränkungen zu
machen. Zum ersten sind in jedem Konzept der Nachhaltigkeit die Aussichten der
Nichtprivilegierten auch der heutigen Generation zu berücksichtigen. Es könnte sogar sein,
dass bei grosser Not punktuell die soziale Dimension eine wichtigere Dimension der

Nachhaltigkeit wird als die der Permanenzfähigkeit. Allerdings darf dies nur punktuell
der Fall sein, schlicht aus dem Grunde, weil soziale Verbesserungen bei gleichzeitigem
Verlust der Lebensgrundlagen keinen Sinn machen.

Zweitens muss die Ethik daran festhalten, dass auch das menschliche Leben, und zwar
das individuelle wie das kollektive, zeitlich begrenzt ist. Irgendeinmal geht auch die
Lebensmöglichkeit für die Gattung Mensch zu Ende. Aus diesem Grunde gehört es zur
ethischen Perspektive der Nachhaltigkeit, dass damit kein Ewigkeitsanspruch verbunden

wird, dass aber die Weitergabe der Lebensmöglichkeiten an nächste Generationen
gemeint ist, welche dann ihrerseits ihre Handlungsspielräume verantwortlich auszunützen

haben.

Im Anschluss an diese Ueberlegungen wird hier eine Definition der Nachhaltigkeit aus
ethischer Sicht versucht, wohl wissend, dass die Diskussion über diese Definition noch
keineswegs abgeschlossen ist.

Nachhaltigkeit zielt auf Vermeidung von abrupten ,nicht akzeptablen grossen
Zerstörungsprozessen sowie auf qualitative Dauerhaftigkeit von Lebensgrundlagen insbesondere

für den Menschen, aber auch für andere Lebewesen und meint in erster Linie die
Erhaltung einer relativen Stabilität, diese verstanden als langsamer Veränderungspro-
zess mit der Chance zur Anpassung. Zur Nachhaltigkeit gehört auch, dass im Rahmen
dieser relativen Stabilität Grossrisiken, schleichende und abrupte Zerstörungspotentiale
wie Kriege oder bestimmte technische Anlagen vermieden werden, d.h. zur Nachhaltigkeit

gehört auch die moralisch-geistige Fähigkeit zur Vermeidung solcher Risiken.



58 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Nachhaltigkeit macht auch nur Sinn, wenn die relative Stabilität und das Vermeiden
von abrupten Zerstörungen optimal vermittelt wird mit sozialen Anliegen, kulturellen
Zielen und ökonomischen Notwendigkeiten, d.h. die Bedürfnisse der Menschen
angemessen und gerecht gedeckt werden. Das Ziel von Nachhaltigkeit besteht also im
Offenhalten der Chance, dass zukünftige Generationen in einer der unsrigen
vergleichbaren Weise nach Erfüllung des Lebens streben und verantwortungsfähig bzw.
handlungsfähig bleiben können. Dabei muss klar sein, dass die menschliche Existenz
keinen Ewigkeitsanspruch hat und unabhängig von menschlichen Einflüssen immer
wieder durch Naturkatastrophen vernichtet werden kann. Der Mensch muss z.B. mit
seiner nur zwischenmeteoritlichen Existenz rechnen.

Soweit die Ueberlegungen zum ökologischen Problem aus der Sicht des Menschen. Es

folgt eine Reihe von Ueberlegungen aus der Sicht der Mitwelt, der nichtmenschlichen
Natur. Dabei soll hier nicht einzeln auf methodische Probleme eingegangen werden,
sondern zunächst sollen die wichtigsten Punkte zusammengefasst und aufgelistet werden.

Wir können wohl nicht bestreiten, dass Tiere und zum Teil auch Pflanzen einiges mit
dem Menschen gemein haben: sie sind Teile der einen Erdgemeinschaft, eines interde-
pendenten Systems; sie sind zum Teil leidensfähig; sie haben Strebungen und Ziele, sie

wollen ihr Tier- und Pflanzesein verwirklichen wie wir unser Menschsein. Sie sind
Mitbetroffene der ausserordentlichen Einwirkungen des Menschen auf die Natur, sie
sind auch von den daraus resultierenden Folgen und Nebenfolgen mitbetroffen.

Dies alles führt uns zu der These, dass nichtmenschliche Arten prinzipiell das gleiche
Recht auf Leben haben wie wir. Sie haben prinzipiell das gleiche Recht auf Fortpflanzung,

und sie haben prinzipiell das gleiche Recht, so viele erneuerbare Ressourcen wie
nötig zu brauchen, um ihr eigenes Leben zu erhalten. Allerdings werden wir ethische
Regeln - beispielsweise unter advokatorischer Vertretung der Ansprüche und Rechte
der Natur - aufstellen müssen für die unausweichlichen Konflikte, die sich aus diesem
Rechtsanspruch aller Lebewesen ergeben. Solche Konfliktregeln können lauten:

• Kein Lebewesen darf seine eigenen Lebensgrundlagen zerstören, weder durch Ue-
bernutzung, noch Vergiftung.

• Auf Ressourcen, die sich nur langsam erneuern, muss entweder verzichtet werden,
oder sie müssen so genutzt werden, dass sie immer vorhanden sind.

• Kein Lebewesen darf mehr erneuerbare Ressourcen in Anspruch nehmen als nötig
sind, sein eigenes Leben zu erhalten, es sei denn, eine Ressource sei im Ueberfluss
für alle Nutzer vorhanden.

• Ueberfluss an Ressourcen darf nicht von demjenigen Lebewesen ausgenutzt werden,

welches die Ressource schneller, besser, effizienter erschliessen kann.

• Kein Lebewesen darf die Lebensgrundlagen und Ressourcen anderer Lebewesen
zestören, ausser es sei für den Erhalt des eigenen Lebens nötig.

• Es dürfen nur so viele andere Lebewesen getötet oder zerstört werden, wie für die
Sicherung und Aufzucht des eigenen Lebens nötig sind.



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 59

Mögliche Konflikte zwischen den Interessen der Lebewesen sprechen also nicht gegen
ein prinzipiell gleiches Lebensrecht aller, sondern für eine alle Interessen weitestgehende

berücksichtigende Konfliktregelung.

Allerdings bewegen wir uns hier auf der Ebene der ökologischen Frage, also auf der
Ebene der Arten, nicht der Individuen. Unter diesem Aspekt ist festzuhalten, dass es
eben keine Möglichkeit zu leben gibt für Individuen, wenn es keine Arten gibt, und
dass für alle Individuen ein Recht auf Fortpflanzung besteht. Also gibt es auch ein
Lebensrecht nichtmenschlicher Arten, und dass dieses bedroht ist, macht eben das
ökologische Problem aus.

Wir könnten von vornherein einwenden, ein Tier habe kein Interesse an seiner Art, es
sei ja gar nicht in der Lage, über seine Art nachzudenken, folglich könne die Frage der

Arterhaltung für das Tier gar kein Problem sein. Dagegen kann und muß man sagen,
daß die Existenz von Individuen eben steht und fällt mit der Existenz von Arten: ohne
Art gibt es z.B. keine Fortpflanzung, und diese ist ein wesentliches Element des
Lebens auch von Tieren.

Wenn wir also das Recht auf Leben eines leidensfähigen Tieres annehmen, müssen wir
sofort die ethische Notwendigkeit des Artenschutzes, bezogen auf solche Lebewesen,
akzeptieren. Deshalb ist die Zerstörung von Arten Teil des ökologischen Problems.
Ebenfalls gibt es einen weitgehenden Konsens darüber, daß die zu erwartenden Leiden
leidensfähiger Tiere aufgrund außerordentlicher menschlicher Eingriffe auch dem

ökologischen Problem zuzurechnen sind.

Allerdings betrifft dieser Konsens keineswegs den Tod der leidensfähigen Lebewesen.
Vielmehr gibt es noch die weitverbreitete Auffassung, wonach es kein Recht der Tiere,
also auch kein Recht der Arten, auf Leben gebe.

Nun kann aber selbst der Tod von Tieren ethisch relevant sein, wenn wir davon ausgehen,

daß Tiere genauso gerne leben wie wir. Wenn wir eine Gleichheit annehmen
zwischen Mensch und nichtmenschlichen Lebewesen bezüglich Wille zum Leben und
Streben nach Lebensvollendung, dann müssen wir alle Lebewesen, bei denen wir diese
Gleichheit ausmachen können, als Betroffene anerkennen.

Zusammenfassend und in bezug auf die Identifikation des ökologischen Problems kann
man sagen: das ökologische Problem besteht in seinem Kern darin, daß der Mensch
Einwirkungen auf das natürliche System tätigt, welche als außerordentlich, d.h. den
natürlichen Gang übersteigend, angesehen werden müssen, weil sie für den Menschen
unakzeptable Folgen zeitigen. Je nach Entscheid über die Frage des Eigenrechts der
Natur wird man die Nichtakzeptanz von Folgen auf weitere Teile des Systems ausweiten.

Will man die nicht akzeptierbaren Folgen noch etwas genauer bezeichnen, dann kann
man sagen:

• Sie beeinträchtigen schwerwiegend die Lebensqualität der heutigen Menschen, al¬

lenfalls anderer Teile des Systems.



60 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

• Sie gefährden die Lebensgrundlagen der heutigen und zukünftigen Generationen,
allenfalls nichtmenschlicher Arten.

Das ökologische Problem besteht also darin, daß durch menschliche Einwirkungen die
Nachhaltigkeit der natürlichen Systeme bzw. die Dauerhaftigkeit der Lebensgrundlagen,

bezogen auf den Menschen und allenfalls andere Lebewesen, verunmöglicht wird.
Genau dies, eben Nachhaltigkeit und Permanenzfähigkeit, sind die wichtigsten Ziele
und Voraussetzungen für das Leben des Menschen in der Zukunft.

Wenn diese Analyse stimmt, dann ergeben sich für unser Handeln ultimativ die folgenden

drei Oberziele:

• Sicherung der Lebensqualität der gegenwärtigen Generationen.

• Sicherung der Lebensgrundlagen für die zukünftigen Generationen.

• Erhaltung der Lebensgrundlagen für die nichtmenschliche Lebenswelt.


	Gibt es ein ökologisches Problem?

