Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d'Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 21 (1995)

Heft: 2-3

Artikel: Gibt es ein 6kologisches Problem?
Autor: Ruh, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-894265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-894265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

54 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Gibt es ein 6kologisches Problem?

Hans Ruh Ordinarius fiir systematische Theologie

mit Schwerpunkt Sozialethik an der Universitdt Ziirich

Die Nachfrage nach Ethik stellt sich immer dann, wenn ,,etwas nicht mehr geht”, wenn
sich Aporien, Ausweglosigkeiten melden, wenn Situationen als nicht mehr akzeptabel
empfunden werden. Im Blick auf die Umwelt ist das heute der Fall. Und so wird eben
nach Ethik gefragt.

Ethik ist im grundlegendsten Sinn Lebenshilfe im Dienste der Erfiillung des individuel-
len und gesellschaftlichen Lebens. Hinweise auf diese Bestimmungen finden sich so-
wohl in religiosen wie in philosophischen Ansitzen zur Ethik. Sowohl die 10 Gebote
des Alten Testaments wie Teile der ersten griechischen Ethiken zielen auf Lebenshilfe,
d.h. sie gehen aus von der Frage, wie das menschliche Leben gelingen kann.

Man kann auch sagen: Ethik will dem Menschen die Freiheit zum Gelingen des Lebens
eroffnen. Ethik meint also unter einem ersten Aspekt die Suche nach dem Guten Le-
ben. Nun kann man diesen ersten Aspekt nicht isoliert betrachten. Sofort ist deutlich,
dass die Suche nach dem Guten Leben nicht stattfinden kann als bloss individueller
Prozess. Jeder Mensch findet sich immer schon eingebunden in die menschliche Ge-
meinschaft. Bei der Suche nach dem Guten Leben muss es deshalb immer auch um die
Abstimmung mit den Anspriichen anderer Menschen gehen. Das Schwierige dabei ist
stets die verantwortliche Mitte zwischen eigenen und anderen Anspriichen.

Unter einem dritten Aspekt findet sich jeder Mensch immer schon in der Situation des
Beschenkten. Niemand kann sich das eigene Leben oder die Lebensgrundlage selbst
geben. Der einzelne Mensch, aber auch die menschliche Gemeinschaft finden sich also
stets und von vornherein vor der Gegebenheit des Lebens. Die ethische Frage zielt nun
unter diesem dritten Aspekt auf den verantwortlichen Umgang mit der Gegebenheit
des Lebens.

Nun sind wir mitten in der Frage nach dem Status der Ethik. Die Ethik ist zundchst
eine wissenschaftliche Disziplin, welche das ethische Verhalten des Menschen sowie
die Regeln fiir dieses Verhalten zum Gegenstand hat.

Was aber ist der Status dieser Regeln? Wir konnen eine Reihe grundlegender Regeln
ausmachen, sowohl im religidsen wie im philosophisch-kulturhistorischen Bereich.
Hier einige Beispiele:

Niemandem schaden

Gleiches ist gleich zu behandeln

Unverschuldete Ungleichheiten sind auszugleichen
Unnotige Leiden sind zu vermeiden

Hilfe in der Not



APU - Bulletin n.2/3, aolt 1995 55

Nicht von anderen profitieren

Mitarbeit beim Wohlsein aller

Ehrfurcht vor dem Leben

Ehrfurcht vor der Wiirde des in langer Zeit Gewordenen.

Solche und andere Regeln, Normen, Leitsdtze finden wir in den Segmenten unserer
Kultur, in den vielfaltigsten Formen der Literatur, in unserem Gefiihl und Bewusstsein,
in juristischen Texten.

Was ist also der Status solcher Regeln? Sie sind auf jeden Fall Produkte menschlicher
Erfahrung. Sie sind auf den Begriff gebrachte menschheitsgeschichtliche Erfahrung
dariiber, wie das menschliche und gesellschaftliche Leben gelingen kann. Sie trans-
portieren diese Erfahrung aus fritheren Zeiten in unsere Zeit hinein. Dabei sind sie in
dem Sinne idealisierte Erfahrung, als sie nicht die Negativerfahrungen transportieren,
sondern, sozusagen als Lehre der Geschichte, die idealen Wege zum Gelingen des Le-
bens aufbewahren. Sie sind das praktische Fazit von als gegliickt erfahrener Geschich-
te, sie sind der Schliisselzum gelingenden Leben, allerdings in idealer Form.

Als Wesen, das in dieser Kultur sozialisiert worden ist, tragt jeder Mensch zumindest
teilweise solche Erfahrungen in sich selbst, in seinem Gefiihl, in seinen Reaktionen, in
seinem Denken. So ergibt sich eine Evidenz in dem Sinne, dass Menschen aufgrund
ihrer Reaktionen den Erfahrungssidtzen und -regeln zustimmen. Die hochste Form die-
ser Zustimmung ist wohl die Fahigkeit zur Vernunft im Sinne der praktischen Vernunft
Kants.

Die eigentliche Handlung der Ethik besteht denn auch in der Wertung oder im Fillen
von Urteilen im Lichte und nach Massgabe dieser Regeln. Das spezifisch Ethische ist
die Wertung, die Beurteilung in der Kategorie gut/bose, richtig/falsch, aber eben bezo-
gen auf die grundlegenden Regeln aus der Erfahrung.

Nun nehmen wir die eingangs gestellte Frage wieder auf: Was ,,geht* nicht mehr? In
erster Linie spiiren wir so etwas wie eine Krise in unserem Verhalten zur Umwelt. Wir
nehmen so etwas wie ein 6kologisches Problem wahr. Worin aber besteht das 6kologi-
sche Problem? Die Antwort auf diese Frage ist nicht leicht.

Das okologische Problem kann nicht einfach als Naturkatastrophe definiert werden.
Denn zundchst muss man sagen, dass es schon immer Naturkatastrophen gegeben hat
und dass die Natur immer ein Zerstorungspotential bereitgestellt hat. Nun kann man
allerdings im Unterschied zu friitheren Zeiten einen gewichtigen neuen Zug in den Na-
turkatastrophen festmachen: Offenbar verdndern sich die Rahmenbedingungen auf un-
serem Planeten ungleich viel rascher als friither. Die von uns wahrgenommene Klima-
katastrophe ist ja nur deshalb eine solche, weil die Veridnderung sehr tiefgreifend in
sehr kurzer Zeit erfolgt. Auch diese Beobachtung geniigt nocht nicht als Beschreibung
des okologischen Problems. Denn man kdnnte argumentieren, dass zwar der Mensch
als Verursacher der raschen Verdanderung auszumachen ist, dass es aber durchaus als
natiirlich angesehen werden konnte, dass das Wesen Mensch eben diese Spezifizitit in
das Leben des Planeten einbringt. Denn der Mensch ist ja auch, mit all seinen Fahig-
keiten, Teil des natiirlichen Systems.



56 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Schon néher an dem kologischen Problem sind wir mit der Feststellung, dass die Fol-
gen der raschen Verédnderung, z.B. des Klimas, fiir viele Menschen schwer ertriglich,
ja unakzeptabel sind. Weltwanderung von Umweltfliichtlingen, Hunger durch Verlust
des fruchtbaren Bodens, Stiirme, Ansteigen des Meeresspiegels, all das signalisiert
schwerwiegende soziale, 6konomische, politische und kulturelle Folgen fiir Millionen,
ja Milliarden von Betroffenen. Das besondere an dieser Art Folgen besteht offenbar
darin, dass die Menschen keine Moglichkeit zur Anpassung an die raschen klimati-
schen und andere Okologische Veridnderungen haben. Die schwerwiegenden Folgen,
z.B. durch das Ansteigen des Meeresspiegels, liegen in dem Umstand, dass dieser Pro-
zess relativ rasch vor sich geht und es keine Moglichkeit zur sinnvollen Anpassung
gibt.

Wenn das so ist, dann miisste man das 6kologische Problem dahin definieren, dass die
vom Menschen gemachten Eingriffe in die Natur, z.B. die Verbrennung von fossilen
Stoffen, sehr rasche tiefgreifende Verdnderungen der Rahmenbedingungen des Plane-
ten verursachen, deren Folgen fiir den Menschen unakzeptabel sind, weil der Mensch
nicht geniigend Zeit zur Anpassung hat. Das eigentliche 6kologische Problem ist also
die fehlende Chance zur Anpassung an die neuen Rahmenbedingungen.

Die eigentliche ethische Frage dabei besteht darin, dass die genannten Folgen die Le-
bensqualitidt, das Zusammenleben sowie die Aussichten spiterer Generationen schwer
beeintrachtigen. In Kategorien der Ethik ausgedriickt widerspricht diese Entwicklung
grundlegenden ethischen Normen wie ,,Niemandem schaden®, ,,Gleiches ist gleich zu
behandeln®, ,,Jedermann ist fiir die Folgen seines Handelns verantwortlich*, ,,Ehrfurcht
vor dem Leben* usw. Es ist beispielsweise eine krasse Ungerechtigkeit, wenn 80 % der
Ursachen dieser Entwicklung auf das Konto der Industrielander gehen, aber die Ent-
wicklungsldnder gleich oder viel stirker als die Industrieldinder davon betroffen sind.

Es ist vor allem ein schwerwiegendes ethisches Problem, dass die gegenwirtigen Ge-
nerationen auf Kosten der zukiinftigen leben, d.h. die Lebensgrundlagen zukiinftiger
Generationen schwer gefiahrden, wenn nicht ganz zerstéren. Und es gehort zu den er-
sten Grundsitzen einer Umweltethik, dass die Lebensmoglichkeiten zukiinftiger Gene-
rationen als mit den unsrigen vergleichbar erhalten werden miissen. Dies ist eine Fol-
gerung aus dem ethisch bedeutsamen Gleichheitsgrundsatz: Es gibt keine Griinde, die
Lebensrechte zukiinftiger Generationen anders zu behandeln als die unsrigen, wollen
sie doch wie wir ein erfiilltes Leben verwirklichen.

Nun gibt es viele Dimensionen des ethischen Problems in der Umweltfrage. So z.B.
die Frage nach dem Verursacherprinzip. Oder die Frage nach der gleichen Verteilung
der Risiken. Oder auch die Frage der Lebensrechte nichtmenschlicher Arten. Im Zen-
trum des ethischen Problems steht aber wohl zurecht die Frage der Lebensgrundlagen
zukiinftiger Generationen. Ein Zeichen dafiir ist die Bedeutung, welche heute der Dis-
kussion um die Nachhaltigkeit zukommt. Die Ethik beteiligt sich mit Recht an der Dis-
kussion zu dieser Thematik.

Der Grundgedanke von Nachhaltigkeit ist der der Permanenz: Es geht um die Siche-
rung der Lebensgrundlagen. Dies heisst aber noch lange nicht, dass damit an ein stati-



APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995 57

sches und verdanderungsfeindliches Konzept von Nachhaltigkeit gedacht ist. Die natiir-
lichen Prozesse sind stets Verdnderungsprozesse. Das Postulat auf Nachhaltigkeit geht
aber von der menschlichen Wahrnehmung aus, dass es offenbar ohne tiefgreifende und
kurzfristige Eingriffe des Menschen eine relative Stabilitédt in der natiirlichen Entwick-
lung gibt, welche dem Menschen glinstige Anpassungschancen lidsst. Die Erfahrung
lehrt, dass die sich stidndig entwickelnde Natur ohne Eingriff des Menschen dem Men-
schen fiir sehr lange Zeitldufe Lebensmoglichkeiten offenhilt.

Nachhaltigkeit meint also auch die Bewahrung einer Natur, die sich zwar entwickelt,
die aber die Chance der qualitativen Anpassung des Menschen an diese Entwicklung
beibehilt. Darum ist es auch moglich, die Idee der Nachhaltigkeit wie folgt zu be-
schreiben: Sie soll den zukiinftigen Generationen die Chance lassen, dass sie in einer
uns vergleichbaren Weise ihre Anpassungsfihigkeit, Handlungsfahigkeit und Verant-
wortungsfahigkeit behalten.

Es bleibt ein Anliegen der Ethik, den Akzent auf den Aspekt der Permanenz menschli-
cher Lebensmoglichkeiten zu setzen, insbesondere in einer Zeit, in der der Begriff der
Nachhaltigkeit einer stindigen Verharmlosung ausgesetzt ist. Jede 0kologische Aus-
richtung will sich heute mit dem Etikett der Nachhaltigkeit versehen. Dagegen hilt die
Ethik fest, dass nur eine radikale Permanenzfahigkeit den Grundgedanken der Nach-
haltigkeit ausdriickt. Allerdings sind dabei mindestens zwei Einschrinkungen zu ma-
chen. Zum ersten sind in jedem Konzept der Nachhaltigkeit die Aussichten der Nicht-
privilegierten auch der heutigen Generation zu beriicksichtigen. Es konnte sogar sein,
dass bei grosser Not punktuell die soziale Dimension eine wichtigere Dimension der
Nachhaltigkeit wird als die der Permanenzféhigkeit. Allerdings darf dies nur punktuell
der Fall sein, schlicht aus dem Grunde, weil soziale Verbesserungen bei gleichzeitigem
Verlust der Lebensgrundlagen keinen Sinn machen.

Zweitens muss die Ethik daran festhalten, dass auch das menschliche Leben, und zwar
das individuelle wie das kollektive, zeitlich begrenzt ist. Irgendeinmal geht auch die
Lebensmoglichkeit fiir die Gattung Mensch zu Ende. Aus diesem Grunde gehort es zur
ethischen Perspektive der Nachhaltigkeit, dass damit kein Ewigkeitsanspruch verbun-
den wird, dass aber die Weitergabe der Lebensmdoglichkeiten an néchste Generationen
gemeint ist, welche dann ihrerseits ihre Handlungsspielrdume verantwortlich auszuniit-
zen haben.

Im Anschluss an diese Ueberlegungen wird hier eine Definition der Nachhaltigkeit aus
ethischer Sicht versucht, wohl wissend, dass die Diskussion iiber diese Definition noch
keineswegs abgeschlossen ist.

Nachhaltigkeit zielt auf Vermeidung von abrupten jnicht akzeptablen grossen Zersto-
rungsprozessen sowie auf qualitative Dauerhaftigkeit von Lebensgrundlagen insbeson-
dere fiir den Menschen, aber auch fiir andere Lebewesen und meint in erster Linie die
Erhaltung einer relativen Stabilitdt, diese verstanden als langsamer Verénderungspro-
zess mit der Chance zur Anpassung. Zur Nachhaltigkeit gehort auch, dass im Rahmen
dieser relativen Stabilitdt Grossrisiken, schleichende und abrupte Zerstdrungspotentiale
wie Kriege oder bestimmte technische Anlagen vermieden werden, d.h. zur Nachhal-
tigkeit gehort auch die moralisch-geistige Fahigkeit zur Vermeidung solcher Risiken.



58 - VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Nachhaltigkeit macht auch nur Sinn, wenn die relative Stabilitit und das Vermeiden
von abrupten Zerstorungen optimal vermittelt wird mit sozialen Anliegen, kulturellen
Zielen und 6konomischen Notwendigkeiten, d.h. die Bediirfnisse der Menschen ange-
messen und gerecht gedeckt werden. Das Ziel von Nachhaltigkeit besteht also im Of-
fenhalten der Chance, dass zukiinftige Generationen in einer der unsrigen ver-
gleichbaren Weise nach Erfiillung des Lebens streben und verantwortungsfahig bzw.
handlungsfihig bleiben konnen. Dabei muss klar sein, dass die menschliche Existenz
keinen Ewigkeitsanspruch hat und unabhingig von menschlichen Einfliissen immer
wieder durch Naturkatastrophen vernichtet werden kann. Der Mensch muss z.B. mit
seiner nur zwischenmeteoritlichen Existenz rechnen.

Soweit die Ueberlegungen zum 6kologischen Problem aus der Sicht des Menschen. Es
folgt eine Reihe von Ueberlegungen aus der Sicht der Mitwelt, der nichtmenschlichen
Natur. Dabei soll hier nicht einzeln: ' auf methodische Probleme eingegangen werden,
sondern zunichst sollen die wichtigsten Punkte zusammengefasst und aufgelistet wer-
den.

Wir konnen wohl nicht bestreiten, dass Tiere und zum Teil auch Pflanzen einiges mit
dem Menschen gemein haben: sie sind Teile der einen Erdgemeinschaft, eines interde-
pendenten Systems; sie sind zum Teil leidensfihig; sie haben Strebungen und Ziele, sie
wollen ihr Tier- und Pflanzesein verwirklichen wie wir unser Menschsein. Sie sind
Mitbetroffene der ausserordentlichen Einwirkungen des Menschen auf die Natur, sie
sind auch von den daraus resultierenden Folgen und Nebenfolgen mitbetroffen.

Dies alles fiihrt uns zu der These, dass nichtmenschliche Arten prinzipiell das gleiche
Recht auf Leben haben wie wir. Sie haben prinzipiell das gleiche Recht auf Fortpflan-
zung, und sie haben prinzipiell das gleiche Recht, so viele erneuerbare Ressourcen wie
notig zu brauchen, um ihr eigenes Leben zu erhalten. Allerdings werden wir ethische
Regeln - beispielsweise unter advokatorischer Vertretung der Anspriiche und Rechte
der Natur - aufstellen miissen fiir die unausweichlichen Konflikte, die sich aus diesem
Rechtsanspruch aller Lebewesen ergeben. Solche Konfliktregeln konnen lauten:

e Kein Lebewesen darf seine eigenen Lebensgrundlagen zerstoren, weder durch Ue-
bernutzung, noch Vergiftung.

e Auf Ressourcen, die sich nur langsam erneuern, muss entweder verzichtet werden,
oder sie miissen so genutzt werden, dass sie immer vorhanden sind.

e Kein Lebewesen darf mehr erneuerbare Ressourcen in Anspruch nehmen als notig
sind, sein eigenes Leben zu erhalten, es sei denn, eine Ressource sei im Ueberfluss
fiir alle Nutzer vorhanden.

e Ueberfluss an Ressourcen darf nicht von demjenigen Lebewesen ausgenutzt wer-
den, welches die Ressource schneller, besser, effizienter erschliessen kann.

e Kein Lebewesen darf die Lebensgrundlagen und Ressourcen anderer Lebewesen
zestoren, ausser es sei fiir den Erhalt des eigenen Lebens notig.

e Es diirfen nur so viele andere Lebewesen getotet oder zerstort werden, wie fiir die
Sicherung und Aufzucht des eigenen Lebens nétig sind.



APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995 59

Mogliche Konflikte zwischen den Interessen der Lebewesen sprechen also nicht gegen
ein prinzipiell gleiches Lebensrecht aller, sondern fiir eine alle Interessen weitestge-
hende beriicksichtigende Konfliktregelung.

Allerdings bewegen wir uns hier auf der Ebene der okologischen Frage, also auf der
Ebene der Arten, nicht der Individuen. Unter diesem Aspekt ist festzuhalten, dass es
eben keine Moglichkeit zu leben gibt fiir Individuen, wenn es keine Arten gibt, und
dass fiir alle Individuen ein Recht auf Fortpflanzung besteht. Also gibt es auch ein Le-
bensrecht nichtmenschlicher Arten, und dass dieses bedroht ist, macht eben das 6ko-
logische Problem aus.

Wir konnten von vornherein einwenden, ein Tier habe kein Interesse an seiner Art, es
sei ja gar nicht in der Lage, iiber seine Art nachzudenken, folglich konne die Frage der
Arterhaltung fiir das Tier gar kein Problem sein. Dagegen kann und mufl man sagen,
daB die Existenz von Individuen eben steht und f#llt mit der Existenz von Arten: ohne
Art gibt es z.B. keine Fortpflanzung, und diese ist ein wesentliches Element des Le-
bens auch von Tieren.

Wenn wir also das Recht auf Leben eines leidensfdhigen Tieres annehmen, miissen wir
sofort die ethische Notwendigkeit des Artenschutzes, bezogen auf solche Lebewesen,
akzeptieren. Deshalb ist die Zerstéorung von Arten Teil des dkologischen Problems.
Ebenfalls gibt es einen weitgehenden Konsens dariiber, dal die zu erwartenden Leiden
leidensfahiger Tiere aufgrund auBerordentlicher menschlicher Eingriffe auch dem
okologischen Problem zuzurechnen sind.

Allerdings betrifft dieser Konsens keineswegs den Tod der leidensfahigen Lebewesen.
Vielmehr gibt es noch die weitverbreitete Auffassung, wonach es kein Recht der Tiere,
also auch kein Recht der Arten, auf Leben gebe.

Nun kann aber selbst der Tod von Tieren ethisch relevant sein, wenn wir davon ausge-
hen, daB Tiere genauso gerne leben wie wir. Wenn wir eine Gleichheit annehmen zwi-
schen Mensch und nichtmenschlichen Lebewesen beziiglich Wille zum Leben und
Streben nach Lebensvollendung, dann miissen wir alle Lebewesen, bei denen wir diese
Gleichheit ausmachen konnen, als Betroffene anerkennen.

Zusammenfassend und in bezug auf die Identifikation des 6kologischen Problems kann
man sagen: das okologische Problem besteht in seinem Kern darin, da8 der Mensch
Einwirkungen auf das natiirliche System tétigt, welche als auBBerordentlich, d.h. den
natiirlichen Gang iibersteigend, angesehen werden miissen, weil sie fiir den Menschen
unakzeptable Folgen zeitigen. Je nach Entscheid iiber die Frage des Eigenrechts der
Natur wird man die Nichtakzeptanz von Folgen auf weitere Teile des Systems auswei-
ten.

Will man die nicht akzeptierbaren Folgen noch etwas genauer bezeichnen, dann kann
man sagen:

e Sie beeintrichtigen schwerwiegend die Lebensqualitdt der heutigen Menschen, al-
lenfalls anderer Teile des Systems.



60 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

e Sie gefihrden die Lebensgrundlagen der heutigen und zukiinftigen Generationen,
allenfalls nichtmenschlicher Arten.

Das 6kologische Problem besteht also darin, dal durch menschliche Einwirkungen die
Nachhaltigkeit der natiirlichen Systeme bzw. die Dauerhaftigkeit der Lebensgrundla-
gen, bezogen auf den Menschen und allenfalls andere Lebewesen, verunmoglicht wird.
Genau dies, eben Nachhaltigkeit und Permanenzfahigkeit, sind die wichtigsten Ziele
und Voraussetzungen fiir das Leben des Menschen in der Zukunft.

Wenn diese Analyse stimmt, dann ergeben sich fiir unser Handeln ultimativ die folgen-
den drei Oberziele:

e Sicherung der Lebensqualitit der gegenwértigen Generationen.
e Sicherung der Lebensgrundlagen fiir die zukiinftigen Generationen.
e Erhaltung der Lebensgrundlagen fiir die nichtmenschliche Lebenswelt.



	Gibt es ein ökologisches Problem?

