
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 21 (1995)

Heft: 2-3

Artikel: L'éthique et le génie génétique

Autor: Baertschi, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


APU - Bulletin n.2/3, août 1995 45

L'éthique et le génie génétique

Bernard Baertschi

Chargé de cours à l'Université de Genève

L'homme et son génome

L'homme valorise volontiers ce qu'il est et ce qu'il fait. Spontanément, il
considère que la façon dont il gère sa vie est exempte de reproches majeurs -
sinon il agirait différemment! -, que le groupe social dont il est membre est

digne d'exister, que la civilisation dont il est un modeste acteur a réalisé des

prouesses et, last but not least, que l'espèce à laquelle il appartient possède des

qualités éminentes. En outre, la plupart du temps, ces évaluations sont comparatives:

ma manière de vivre est meilleure que celle de bien de mes voisins,...,
et l'espèce humaine est la plus élevée dans l'ordre de la création, comme déjà,
d'ailleurs, la Genèse le disait, à quoi Descartes fait écho lorsqu'il caractérise les

hommes comme «maîtres et possesseurs de la nature»1.

Ces évaluations sont spontanées; il faut donc une certaine dose de réflexion

pour les mettre en pèrspective et les relativiser. C'est évidemment nécessaire,

car elles ne sont pas toutes justifiées; dans leurs aspect comparatif surtout, elles

sont sujettes à bien des excès: l'orgueil, on le sait, est l'un des sept péchés capitaux.

Or, c'est précisément l'une de ces évaluations qui nous intéresse ici, à

savoir la valeur éminente accordée à l'homme, en tant qu'espèce et en tant qu'individu,

car elle est au fondement du questionnement moral concernant les
interventions sur le génome humain, ce que d'aucuns ont nommé «la généthique».

S'il est d'un usage assez courant en anglais et en allemand, ce néologisme
n'est pas très élégant et blesse les oreilles francophones; c'est pourquoi sans
doute, Marco Milani-Comparetti a traduit le titre de l'un de ses articles «From

genetics to gene-ethics» par «De l'étude des gènes à l'éthique des gènes»2. Son
seul avantage est sans doute de signifier immédiatement et de manière concise

ce qui est en question: notre attitude morale vis-à-vis du génome humain ou,
plus précisément, car l'éthique ne peut entrer en jeu qu'au moment où l'homme
se propose d'agir, de faire quelque chose, notre attitude morale vis-à-vis des
interventions concernant le génome humain. Pour mieux cibler notre propos,
nous ne parlerons que des interventions directes ayant l'homme pour objet. Nous

1. Discours de la méthode, VI, AT VI 62.
2. Journal international de bioéthique, 1993/ 2.



46 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

laisserons donc de côté d'une part tout ce qui a trait au projet actuel
d'établissement de la carte génétique de l'homme qui, lorsqu'il aboutira, permettra
des interventions plus efficaces, mais posera aussi vraisemblablement toute une
série de problèmes, tant individuels - menaces sur la vie privée et la confidentialité,

par exemple - que sociaux et médico-sociaux risquant de déboucher sur
des discriminations5, et d'autre part ce qui concerne le génome des animaux -
pensons aux souris transgéniques - pt celui des plantes - il existe déjà du maïs
ainsi modifié qu'il détruit ses parasites

Dès que l'homme se propose d'agir, l'éthique peut entrer enjeu; mais si, ici,
elle mérite un nom particulier, c'est à cause de l'importance à la fois des valeurs
concernées et des conséquences que nos actions pourraient avoir; c'est qu'il ne

s'agit de rien moins que de ce que l'homme est et sera dans sa personne et dans
sa nature propre. Pour les Modernes, les principes qui dirigent l'action dans ce

domaine stipulent traditionnellement que l'homme a un pouvoir légitime sur la

nature, mais pas plus loin: comme dit Kant, il «peut disposer à sa guise» des
êtres dépourvus de raison11, mais doit, au contraire, traiter l'humanité, en lui ou
chez autrui, «comme une fin, et jamais simplement comme un moyen»5. C'est là

une distinction claire, mais qui se brouille lorsqu'on se rend compte que le code

génétique de l'homme est exactement le même que celui des animaux dénués de

raison, que celui des virus et des plantes même, puisque, comme le relève
encore Milani-Comparetti, le code génétique «est la correspondance universelle

entre l'alphabet à quatre lettres des paires d'acides nucléiques de base et

l'alphabet à vingt lettres des acides aminés»6, d'où il résulte que le génome
humain est de même nature que celui des autres êtres naturels. Mais alors, s'il
est licite d'intervenir sur ces derniers au nom de notre pouvoir légitime sur la

nature, pourquoi ne le serait-il pas sur le premier? Il s'agit en effet chaque fois
de processus naturels, susceptibles, en gros, des mêmes protocoles; dans un
domaine parallèle, la procréation assistée, Jacques Testart relève qu'on a acclimaté
chez l'homme des techniques mises au point chez l'animal, car «l'homme est

physiologiquement peu différent des autres mammifères»7. Le corps humain
est un corps animal; le problème, c'est que, dans le premier cas, on accède, par
le génome et par le corps, à des personnes. On comprend alors qu'ici, dans
l'articulation de l'homme et de la nature, dans les perplexités suscitées par le statut
particulier du génome humain, l'éthique se soit glissée.

Quelques distinctions

L'éminente valeur que nous attribuons à la personne humaine, tout comme

3. Cf. là-dessus J.-L. BAUDOUIN, «La révolution génétique», fournal international de bioéthique,
1994/1.
4. Anthropologie du point de vue pragmatique, Paris, Vrin, 1984, p. 17.

5. Fondements de la métaphysique des mœurs, Paris, Vrin, 1980, p. 105.
6. Ibid., p. 99 b.
7. L'Œuf transparent, Paris, Flammarion, 1986, p. 49.



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 47

d'ailleurs la crainte de dérives eugénistes - crainte elle-même basée sur la prise
de conscience de celle éminente valeur - a d'abord suscité l'équivalent d'un
tabou. L'atteste la sémantique: on parlait exclusivement de manipulations
génétiques, terme connoté fort négativement. Puis, à la réflexion, la réalité est

apparue plus nuancées et des distinctions ont été tracées. L'expression
'manipulations génétiques' a été réservée pour les interventions ayant pour objectif
d'améliorer l'homme, comme espèce ou comme individu, dans l'une ou l'autre
de ses fonctions ou capacités - le sens de 'améliorer' restant, bien sûr, à

préciser...-, car on s'est rendu compte qu'un autre objectif était possible: la restauration

d'une fonction ou d'une capacité déficiente. Or, restaurer est le travail de la

médecine, d'où l'expression 'thérapie génique', et il est de fait que les recherches

sur la muscoviscidose ou la chorée de Huntington sont du domaine de la
médecine ou, si l'on veut, de la recherche biomédicale: ce sont des maladies,

pour lesquelles on espère trouver un traitement.
Mais s'il en va ainsi, alors le champ de la «généthique» est singulièrement

réduit, car le domaine médical est moralement bien structuré: il existe une éthique

biomédicale, et elle est même presque institutionalisée depuis la publication

du rapport Belmont en 1978H. Bref, la «généthique» se verrait confinée à la

question, certes délicate, de savoir s'il est licite ou non de tenter d'améliorer
l'homme. Il n'en est toutefois rien, car la thérapie génique pose des questions
qui lui sont propres, vu justement le matériau particulier sur lequel elle s'exerce.

D'autant qu'il nous donne accès non seulement aux personnes présentes,

mais encore aux personnes futures. En effet, les gènes se trouvent dans le noyau
des cellules; or l'impact d'une modification n'est pas le même si on touche à

une cellule quelconque du corps ou à une cellule reproductive, vu que, dans ce

dernier cas, on agit sur toute la descendance de l'organisme soigné: il y a là une
différence bien palpable concernant les conséquences de nos interventions, qu'il
s'agit évidemment de prendre en compte. D'où la mise en évidence de deux
formes de thérapie génique, somatique d'un côté, germinale de l'autre9.

Ces distinction appartiennent aux sciences biomédicales: elles portent sur
des faits et sur des méthodes pour modifier la réalité dans plusieurs de ses

aspects; mais l'éthique ne s'occupe pas tant de faits que de leur évaluation. La

question qu'elle doit donc poser est la suivante: comment évaluer ces différentes

pratiques du point de vue moral?

Les valeurs et les fins

Les biotechnologies représentent des pouvoirs que nous avons acquis sur le

vivant; elles nous permettent de mieux maîtriser la nature même si, pour le

moment et par rapport à ce que certains se risquent à imaginer, elles nous lais-

8. Cf. J.-M. THÉVOZ, «La bioéthique peut-elle infléchir le cours de la science?», Studia
Philosophien, vol. 50/1991, Bern, Haupt.
9. C.f. J.-M. THÉVOZ, «Évolution des paradigmes scientifiques et éthiques en thérapie génique»,
Journal International de Bioéthique, 1993/2.



48 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

sent encore fondamentalement impuissants. Il s'agit là d'une maîtrise technique
sur les choses, d'un savoir-faire or, tout ce que l'on peut faire n'est pas bon à

faire: il reste à maîtriser cette maîtrise, ce qui est justement le rôle de l'éthique.
Celle-ci ne concerne donc ni des œuvres à réaliser ni des connaissances à acquérir,
mais des nonnes ou des principes à promouvoir, reposant en dernière analyse
sur des valeurs: affirmer qu'une technique est bonne ou mauvaise pour l'homme

repose certes sur des connaissances le concernant, mais avant tout sur les

valeurs qu'il vise: la thérapie génique fait peut-être courir des dangers au
patrimoine germinal humain, mais cela n'est mauvais que si on veut préserver
ce patrimoine, si on vise à sa conservation, c'est-à-dire s'il a pour nous une
valeur. Bref, ce qu'il faut demander, c'est si les nouveaux pouvoirs que nous
avons acquis sur l'homme et sur la vie servent ou non à la poursuite des
valeurs que nous faisons nôtres.

Ainsi posée, la question reçoit une réponse aisée en ce qui concerne les

manipulations génétiques; en effet, si nous valorisons ce que nous sommes et

que nous considérons que les personnes sont des fins et non des moyens, nous

voyons immédiatement que, les manipulations ayant pour but de modeler des

individus, voire les générations futures et l'espèce humaine, selon nos désirs et

projets - certains diront: selon nos phantasmes -, elles sont contraires au
respect que nous devons aux personnes, et cela reste vrai même si ces dernières
n'existent pas encore11'. En outre, il est clair que, côuplé au projet d'établissement

de la carte génétique de l'homme, de telles tentatives marqueraient la
renaissance d'un eugénisme particulièrement totalitaire. Ce jugement, par
contre, ne saurait s'appliquer à la thérapie génique, car si, techniquement, elle

procède en gros de la même manière, son but est tout autre: restaurer la santé.

Or, la santé est, pour nous, une valeur importante, dont nul ne saurait contester
le caractère positif et désirable, si, toutefois, elle est définie de manière à ne pas
inclure dans son concept et dans celui, corrélatif, de maladie, des choses qui
n'ont rien à y faire: par exemple, dans ce dernier, n'importe quelle anomalie

d'origine génétique. C'est d'ailleurs au nom de cette valeur que, étant donné la

gravité de bien des maladies génétiques, qui peuvent aller jusqu'à mettre en jeu
l'intégrité personnelle du patient, on doit rejeter sans hésitation l'argument
avancé par certaines associations de défense de handicapés, disant qu'il faut
interdire la thérapie génique, car, dans la mesure même où elle permettra de

supprimer certaines maladies, ceux qui en souffriront encore parce qu'ils seront
nés trop tôt pour en bénéficier, seront dévalorisés: la société ira jusqu'à préférer
qu'ils ne soient pas nés! Si on ne peut qu'approuver la défense de la dignité des

humains handicapés, on ne saurait admettre que le prix à payer soit de

perpétuer le handicap dont ils souffrent. On conclura que le développement de
la thérapie génique apparaît comme hautement souhaitable.

10. Cf. notre article «Devons-nous respecter le génome humain?», Revue ilr théologie et de

philosophie, 1991/4 et Alex MAURON, Lu génétique humaine et le souci des générations futures, Folia
Bioethica, SSEB, Genève, 1993.



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 49

Pourtant, nombreux sont ceux qui considèrent que son caractère somatique
ou germinal fait une différence morale, puisque la thérapie germinale n'est, en

général, pas acceptée, alors que la somatique va déjà bon train: le premier
traitement l'impliquant date de septembre 1990. Ont-ils raison? Si l'on se place au
point de viie de la finalité, il ne semble pas, puisque la seule différence entre le

somatique et le germinal est au niveau des moyens: guérir en traitant dans un
individu ou en éradiquant dans une lignée, voire dans toute une espèce. En
effet, rien ne permet de dire que le second serait mauvais, bien au contraire,
même si, techniquement, un tel but est actuellement inaccessible, le plus efficace

restant le diagnostic prénatal suivi, le cas échéant, d'un avortement. Mais
peut-être faut-il dire que ce ne sont pas les fins qui comptent éthiquement? Une
telle affirmation serait absurde: l'adopter reviendrait à quitter le point de vue
moral, puisque ce qui caractérise une action humaine, ce n'est pas son aspect
technique, mais le fait qu'elle vise quelque chose, c'est-à-dire son caractère
intentionnel et téléologique, et ce qu'elle vise comprend des fins ou, ce qui est

équivalent, des valeurs. Ainsi, affirmer que les fins ne comptent pas éthiquement

reviendrait à prétendre que la morale n'a rien à Voir avec les valeurs!

Toutefois, c'est là un argument de principe; or, peut-être la différence éthique

entre les deux thérapies n'est-elle pas de ce type-là, mais concerne la
prudence, c'est-à-dire le caractère judicieux des moyens employés, qui ne doivent
pas faire courir de risques moraux graves tant à ceux qui les emploient qu'à
ceux qui en bénéficient? Dans le domaine qui nous intéresse, deux arguments
de ce type sont souvent avancés: la thérapie germinale risque d'altérer l'intégrité

de la nàture humaine, et il y a danger de pente savonneuse. Le premier argument

est très important, nous allons donc le développer quelque peu; quant au
second, souvent brandi comme un épouvantail - gare à la dérive eugéniste! -, il
est en fait plutôt faible: n'est-ce pas justement le rôle de la morale et de son
prolongement juridico-légal de bloquer de telles dérives? A quoi nous ajouterons

deux remarques: d'abord, si on accepte l'objection, alors elle vaut tout
autant contre la thérapie somatique, puisque la technique et le matériau (les

gènes) sont les mêmes; ensuite, les difficultés rencontrées dans la thérapie
génique rapprochent de plus en plus celle-ci non pas des manipulations, mais
de la médecine classique, comme le relève Jean-Marie Thévoz: «Il va devenir
possible de se servir de cellules génétiquement recombinées pour diffuser, à

des endroits déterminés, des substances produites par les gènes introduits»11,
comme le font actuellement pilules et cachets! Le risque de glissement n'est
décidément pas d'actualité, puisque c'est vers un usage pharmacologique
qu'on se dirige, c'est-à-dire vers quelque chose de tout à fait traditionnel.

Le personnalisme et le naturalisme

Qu'en est-il des dangers que la thérapie génique germinale serait suscepti-

11. Evolution des paradigmes scientifiques et éthiques en thérapie génique, p. 123 b.



50 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

ble de faire courir à la nature humaine? La relation paraît assez directe: la

nature humaine, c'est ce qu'est l'homme; or ce qu'il est, ce sont ses gènes qui le

disent. Dès lors, altérer le génome, c'est changer l'homme, d'où l'usage
d'expressions comme «apprenti-sorcier» ou «jouer à Dieu» entendus parfois à ce

propos - chez Hans Jonas et chez certains écologistes, de telles expressions
expriment même une objection de principe: agir ainsi sur la nature n'est pas un
rôle qui nous revient L'argument paraît péremptoire, et pourtant... Si on
demande à quelqu'un pourquoi la nature humaine importe tant, et qu'il réponde
que la raison en est que l'ADN se combine de manière unique dans l'homme, ce

qui en fait un être différent de tous les autres, on sera pour le moins surpris.
Somme toute, si les souris pouvaient parler, elles diraient exactement la même
chose de leur nature de souris! Il apparaît alors que ce qui importe, ce n'est pas
un arrangement de molécules, aussi particulier et complexe soit-il, c'est ce qu'il
permet de réaliser; or, à la différence des souris et des membres de toutes(?) les

autres espèces vivantes, nous les hommes sommes capables d'effectuer certaines

opérations dont les autres animaux ne peuvent pas même rêver. Avec eux, nous
respirons, nous nous nourrissons et nous nous reproduisons, nous jouissons et
souffrons: ce sont là des fonctions vitales qui nous sont communes; mais nous
seuls aimons et comprenons, nous seuls sommes doués de raison, nous seuls

sommes des personnes.
Autrement dit, l'argument repose sur une équivoque portant sur le mot

'nature': il faut en effet soigneusement distinguer la nature biologique de
l'homme et ce que certains ont appelé sa nature ontologique12, c'est-à-dire ce

qu'il est en tant que vivant et ce qu'il est en tant que personne, à savoir un être

intelligent, libre et responsable de ses actes, capacités qui, justement, lui
donnent, selon les mots de Kant, la valeur éminente d'une fin et non une simple
valeur instrumentale de moyen. Le personnalisme moral s'impose par
conséquent, position d'ailleurs largement répandue, puisqu'elle rassemble ceux qui
se réclament de Kant, de Thomas d'Aquin, et même les utilitaristes, si ce n'est

qu'ils étendent le cercle moral aux opérations du vivant doué de sensibilité,
seuls les écologistes profonds s'y opposant. Si maintenant nous revenons à la

thérapie génique, nous dirons que l'intervention sur le génom^ ne doit jamais
mettre en danger le caractère de personne que possède l'homme, que ce soit
dans un individu, un groupe d'individus, voire dans l'espèce tout entière: cela,

ce serait menacer l'intégrité de la nature humaine, au sens où il faut entendre
cette expression. On voit alors que la nature biologique de l'homme n'a rien de

sacro-saint, et ainsi en va-t-il de la modification de la ligne germinale, si bien

qu'il serait moralement erroné d'interdire toute thérapie germinale. Toutefois,
étant donné que, en touchant aux gènes, on pourrait aussi mettre en danger
certaines capacités que possède la personne, puisque le génome y est causale-
ment relié, une certaine prudence reste de mise. Le génome n'est d'ailleurs pas
seul a posséder ce statut causal - pensons aux facteurs environnementaux -, ce

12. Cf. Norman FORD, When Did 1 Begin?, Cambridge, CUP, 1988, p. 117.



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 51

qu'il ne faut jamais oublier, de peur d'opérer ce que certains ont nommé une
«génétisation» de tout l'humain, comme on a voulu, en son temps, et même si
la comparaison est un peu injuste, effectuer son «astrologisation» ou sa «crânio-

logisation».
La position que nous venons de critiquer est assez courante, que ce soit

sous une forme sophistiquée et argumentée ou sous celle d'un sentiment diffus.
On peut la caractériser comme une manière de naturalisme, considérant que ce

que la nature est et fait est bon, alors que ce qu'y ajoute ou retranche l'homme
est toujours suspect, et adoptant ce que certains ont nommé «une métaphysique
génomique», identifiant l'intégrité de l'homme avec celle de son génome. C'est
là une attitude opposée au personnalisme, pour qui, on l'a dit, ce n'est pas
l'intégrité du génome humain qui compte; d'ailleurs, il faut dire que stricto sensu

elle ne compte pas non plus pour notre mère nature!

La morale et la législation

Si ce naturalisme est erroné, alors l'attitude qui s'en inspire est inappropriée,

lorsqu'il s'agit de respecter et de protéger les personnes. L'ennui, c'est

qu'elle/ c4*f pour une bonne part inspiré les décisions démocratiques qui ont
été prises en Suisse; en effet, le 17 mai 1992, le peuple a accepté en votation un
nouvel article constitutionnel sur la procréation assistée et les manipulations
génétiques, l'article 24novies. Même si on laisse de côté le malencontreux amalgame

des questions de génie génétique et de fécondation in vitro qu'il effectue,
on voit que, pour un personnaliste, le paragraphe a de l'alinéa 2 n'est pas
compatible avec l'énoncé des objectifs, puisqu'on lit:

«2. La Confédération édicté des prescriptions concernant l'utilisation du
patrimoine germinal et génétique humain. Elle veille par là à assurer la protection de la

dignité humaine, de la personnalité et de la famille et se conformera notamment
aux principes suivants:

a. Les interventions dans le patrimoine génétique de gamètes et d'embryons
humains ne sont pas admissibles.»

En effet, il existe des situations où une intervention germinate dans le
patrimoine génétique d'un embryon est en principe souhaitable pour le bien-être, la

sahté d'une personne ou d'un ensemble de personnes, et il pourrait encore en
aller ainsi de l'introduction d'un gène non-humain, ce que le paragraphe b

interdit: «Le patrimoine germinal et génétique non humain ne peut être ni
transféré dans le patrimoine germinal humain ni fusionné avec celui-ci». Puisque

c'est la personne qui compte, un homme ainsi traité ne sera pas rejeté hors

l'humanité, dans le royaume des chimères, même si son génome est changé et

comprend des gènes de plusieurs espèces différentes: une souris transgénique
reste une souris!

Ces interdictions sont donc de mauvais moyens d'assurer le respect des

personnes; dans leur caractère absolu, elles vont à fin contraire, et on peut en
dire autant de l'article 16 du chapitre I du Projet de Convention de bioéthique du



52 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Conseil de l'Europe qui stipule: «Une intervention sur le génome humain ne

peut être entreprise que pour des raisons préventives, thérapeutiques ou
diagnostiques, sans aucune intervention dans la lignée germinale humaine». Du
point de vue d'une éthique personnaliste, la dernière proposition est de trop,
car ce qui compte en définitive, c'est de pallier ce qui empêche quelqu'un de
devenir une personne ou une personne libre de handicaps sérieux, et alors peu
importe des questions comme celle de la normalité biologique des gènes, du
moment que l'on identifie les causes de handicaps pour la personne, c'est-à-

dire, pour simplifier, les gènes qui sont bons ou mauvais pour elle. On le voit,
l'adoption du critère de personnalité rend bien des questions épineuses
caduques et renforce la critique que nous avons faite de l'argument de la pente
savonneuse: il n'y a de glissade possible que lorsqu'on ne sait pas où s'arrêter,
lorsqu'on ne dispose pas d'une pierre de touche normative, de conscience claire
de la fin visée.

La démocratie et le rôle des experts

Mettre en lumière les systèmes de croyances, de valeurs et d'attitudes qui
sont derrière ce type de consensus ou de compromis que représente une loi,
argumenter dans le but de montrer qu'ils reposent en partie sur des erreurs,
c'est les critiquer au nom de quelque chose qu'il faut bien appeler une expertise
éthique, car comme le dit Alex Mauron: «Le rôle de la bioéthique n'est pas
uniquement d'apporter une voix supplémentaire, plus ou rqoins autorisée, dans un
débat qui existe de toute façon sans elle; c'est aussi de proposer quelque chose

comme un "contrôle de qualité" des arguments en présence»,3. La question qui
se pose alors est de savoir si ce type de démarche ne revient pas à mettre en
cause ou en danger la légitimité démocratique, en principe en tout cas, et dans
les faits lorsque les experts sônt écoutés, ce qui est souvent le cas des comités

d'éthique.
Plus profondément, la question est de savoir s'il est possible de réconcilier

démocratie et expertise, tant scientifique qu'éthique, choix par tous et moralité
ou rationalité. Philip Bereano relève que, en tout cas, la solution n'a pas été

trouvée: «La contradiction fondamentale entre réaliser des évaluations
technologiques pour prendre des décisions plus rationnelles et s'engager en faveur
d'une éthique démocratique reste non résolue»14. Sans prétendre donner une

réponse définitive à cette question, nous pensons qu'une distinction, proposée

par Joseph Bochenski, pourrait l'éclairer. Dans ces matières, dit-il, il p'agit de ne

pas confondre l'autorité épistémique et l'autorité déontique: «L'autorité épistémi-
que est celle d'un homme qui en sait plus, qui sait mieux que le sujet [...] C'est
l'autorité de l'expert. En revanche, l'autorité déontique n'est pas celle de celui

13. «L'argument de la "pente savonneuse" et le statut des limites en bioéthique», Médecine et

Hygiène, n° 51, 1993, p. 2333.
14. «Is there a Contradiction Between the Practice of Technology Assessment and Democratic
Decision-Making?», tournai international de bioéthique, 1993/4, p. 288 c.



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 53

qui sait le mieux: c'est celle du préposé, du chef, du commandant»15.

Un scientifique a incontestablement une autorité épistémique: il sait mieux

que le citoyen quels sont les tenants et aboutissants des technologies; de même

un bioéthicien est en général mieux à même de jüger de la validité des
arguments proposés par les parties en présence. L'État en convient, puisqu'il nomme

des comités d'experts, mais cela n'implique pas que, ce faisant, il suspende
sa liberté de choix comme autorité politique; à cet effet, il devrait encore reconnaître

explicitement aux experts une autorité déontique. Certes, il arrive que
l'État suive simplement les recommandations des experts, toutefois cela n'est

pas un renoncement à son autorité déontique, mais seulement la reconnaissance

du bien-fondé et de la pertinence de leurs conclusions, qui en outre sont
jugées politiquement désirables et applicables. C'est que non seulement les exigences

de la médecine et celles de la politique ne coïncident pas - il ne faut donc

pas, par principe, déplorer que le législateur n'ait pas suivi les Directives médico-

éthiques pour la procréation médicalement assistée de l'Académie suisse des sciences

médicales (1990); il est normal, il est bon même, que la voix des experts ne
prévale pas toujours -, mais il n'en va pas autrement de celles de la morale et
de la politique: l'État n'a pas pour fonction de faire respecter une morale, c'est-
à-dire l'adhésion à certaines valeurs particulières, il doit d'abord assurer la
cohésion et la paix sociales. Dès lors, les experts, même s'ils sont biOéthiciens,
ne sont jamais habilités à décider seuls quelles sont les valeurs qui doivent
l'emporter dans la société.

On dira donc en conclusion qu'il n'y a risque de déficit démocratique que
lorsque l'expert devient un commandant ce qui, en principe, est exclu en
contexte démocratique. Et si, à la suite de Platon, on pense qu'il y a là un prix trop
élevé à payer, que laisser décider des incompétents n'est pas bon, on répliquera
que ce prix, qui est le revers de la médaille démocratique, puisque la décision

s'y fait parfois sur la base d'arguments fallacieux et souvent au détriment de la
cohérence, est simplement celui du respect du pluralisme et de la dignité de

personnes libres, valeurs politiquement et socialement bien plus importantes.

15. Qu'est-ce que l'autorité?, Fribourg, Editions Universitaires & Paris, Cerf, 1979, p. 62.


	L'éthique et le génie génétique

