Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d'Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 21 (1995)

Heft: 2-3

Artikel: L'éthique et le génie génétique
Autor: Baertschi, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894264

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-894264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995

45

L’éthique et le génie génétique

BERNARD BAERTSCHI

Chargé de cours a 1'Université de Genéve

L’homme et son génome

L’homme valorise volontiers ce qu'il est et ce qu'il fait. Spontanément, il
considére que la fagon dont il gere sa vie est exempte de reproches majeurs -
sinon il agirait différemment! —, que le groupe social dont il est membre est
digne d’exister, que la civilisation dont il est un modeste acteur a réalisé des
prouesses et, last but not least, que 1'espece a laquelle il appartient possede des
qualités éminentes. En outre, la plupart du temps, ces évaluations sont compa-
ratives: ma manitre de vivre est meilleure que celle de bien de mes voisins,...,
et 'espece humaine est la plus élevée dans I'ordre de la création, comme déja,
d’ailleurs, la Genese le disait, a quoi Descartes fait écho lorsqu’il caractérise les
hommes comme «maitres et possesseurs de la nature»!.

Ces évaluations sont spontanées; il faut donc une certaine dose de réflexion
pour les mettre en perspective et les relativiser. C’est évidemment nécessaire,
car elles ne sont pas toutes justifiées; dans leurs aspect comparatif surtout, elles
sont sujettes a bien des exces: 1'orgueil, on le sait, est I'un des sept péchés capi-
taux. Or, c’est précisément 1'une de ces évaluations qui nous intéresse ici, a sa-
voir la valeur éminente accordée a 'homme, en tant qu’espece et en tant qu’indi-
vidu, car elle est au fondement du questionnement moral concernant les inter-
ventions sur le génome humain, ce que d’aucuns ont nommé «la généthique».

S’il est d’un usage assez courant en anglais et en allemand, ce néologisme
n’est pas trés élégant et blesse les oreilles francophones; c’est pourquoi sans
doute, Marco Milani-Comparetti a traduit le titre de I'un de ses articles «I'rom
genetics to gene-ethics» par «De 1'étude des genes a Iéthique des genes»2. Son
seul avantage est sans doute de signifier immédiatement et de maniére concise
ce qui est en question: notre attitude morale vis-a-vis du génome humain ou,
plus précisément, car I’ éthique ne peut entrer en jeu qu’au moment ot 'homme
se propose d’agir, de faire quelque chose, notre attitude morale vis-a-vis des
interventions concernant le génome humain. Pour mieux cibler notre propos,
nous ne parlerons que des interventions directes ayant I’ homme pour objet. Nous

1. Discours de la inéthode, V1, AT V1 62.
2. Journal international de bioéthique, 1993/ 2.



46 VSH — Bulletin Nr.2/3, August 1995

laisserons donc de coté d'une part tout ce qui a trait au projet actuel d'éta-
blissement de la carte génétique de I’homme qui, lorsqu’il aboutira, permettra
des interventions plus efficaces, mais posera aussi vraisemblablement toute une
série de problemes, tant individuels — menaces sur la vie privée et la confiden-
tialité, par exemple — que sociaux et médico-sociaux risquant de déboucher sur
des discriminations?, et d’autre part ce qui concerne le génome des animaux —
pensons aux souris transgéniques — et celui des plantes — il existe déja du mais
ainsi modifié qu’il détruit ses parasites —.

Des que ’homme se propose d’agir, I’éthique peut entrer en jeu; mais si, ici,
elle mérite un nom particulier, c’est a cause de I'importance a la fois des valeurs
concernées et des conséquences que nos actions pourraient avoir; c’est qu'il ne
s’agit de rien moins que de ce que I’homme est et sera dans sa personne et dans
sa nature propre. Pour les Modernes, les principes qui dirigent I’action dans ce
domaine stipulent traditionnellement que ’homme a un pouvoir légitime sur la
nature, mais pas plus loin: comme dit Kant, il «peut disposer a sa guise» des
étres dépourvus de raison*, mais doit, au contraire, traiter I'humanité, en lui ou
chez autrui, «comme une fin, et jamais simplement comme un moyen»5. C'est la
une distinction claire, mais qui se brouille lorsqu’on se rend compte que le code
génétique de I'homme est exactement le méme que celui des animaux dénués de
raison, que celui des virus et des plantes méme, puisque, comme le releve
encore Milani-Comparetti, le code génétique «est la correspondance universelle
entre I'alphabet a quatre lettres des paires d’acides nucléiques de base et
I'alphabet a vingt lettres des acides aminés»®, d’ot il résulte que le génome
humain est de méme nature que celui des autres étres naturels. Mais alors, s’il
est licite d’intervenir sur ces derniers au nom de notre pouvoir légitime sur la
nature, pourquoi ne le serait-il pas sur le premier? Il s’agit en effet chaque fois
de processus naturels, susceptibles, en gros, des mémes protocoles; dans un do-
maine parallele, la procréation assistée, Jacques Testart releve qu’on a acclimaté
chez 'homme des techniques mises au point chez l’animal, car «I"’homme est
physiologiquement peu différent des autres mammiferes»’. Le corps humain
est un corps animal; le probleme, c’est que, dans le premier cas, on accede, par
le génome et par le corps, a des personnes. On comprend alors qu’ici, dans I’arti-
culation de I'homme et de la nature, dans les perplexités suscitées par le statut
particulier du génome humain, I'éthique se soit glissée.

Quelques distinctions

L’éminente valeur que nous attribuons a la personne humaine, tout comme

3. Cf. la-dessus J.-L.. BAUDOUIN, «La révolution génétique», Journal international de bioéthique,
1994/1.

4. Antliropologie du point de vue pragmatique, Paris, Vrin, 1984, p. 17.

5. Fondements de la métaphysique des meeurs, Paris, Vrin, 1980, p. 105.

6. Ibid., p. 99 b.

7. L'CEuf transparent, Paris, Flammarion, 1986, p. 49.



APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995 47

d’ailleurs la crainte de dérives eugénistes — crainte elle-méme basée sur la prise
de conscience de celle éminente valeur — a d’abord suscité 1'équivalent d'un
tabou. L’atteste la sémantique: on parlait exclusivement de manipulations
génétiques, terme connoté fort négativement. Puis, a la réflexion, la réalité est
apparue plus nuancées et des distinctions ont été tracées. L’expression ‘mani-
pulations génétiques’ a été réservée pour les interventions ayant pour objectif
d’améliorer ' homme, comme espéce ou comme individu, dans I'une ou l'autre
de ses fonctions ou capacités — le sens de ‘améliorer” restant, bien s(r, a préci-
ser...—, car on s’est rendu compte qu’un autre objectif était possible: la restaura-
tion d"une fonction ou d’une capacité déficiente. Or, restaurer est le travail de la
médecine, d'oi1 I'expression ‘thérapie génique’, et il est de fait que les recher-
ches sur la muscoviscidose ou la chorée de Huntington sont du domaine de la
médecine ou, si I’on veut, de la recherche biomédicale: ce sont des maladies,
pour Iesquelles on espeére trouver un traitement.

Mais s’il en va ainsi, alors le champ de la «généthique» est singulierement
réduit, car le domaine médical est moralement bien structuré: il existe une éthi-
que biomédicale, et elle est méme presque institutionalisée depuis la publica-
tion du rapport Belmont en 1978 Bref, la «généthique» se verrait confinée a la
question, certes délicate, de savoir s'il est licite ou non de tenter d’améliorer
I'homme. Il n'en est toutefois rien, car la thérapie génique pose des questions
qui lui sont propres, vu justement le matériau particulier sur lequel elle s’exer-
ce. D’autant qu’il nous donne accés non seulement aux personnes présentes,
mais encore aux personnes futures. En effet, les génes se trouvent dans le noyau
des cellules; or I'impact d’une modification n’est pas le méme si on touche a
une cellule quelconque du corps ou a une cellule reproductive, vu que, dans ce
dernier cas, on agit sur toute la descendance de I’organisme soigné: il y a la une
différence bien palpable concernant les conséquences de nos interventions, qu’il

-s’agit évidemment de prendre en compte. D’olr la mise en évidence de deux
formes de thérapie génique, somatique d'un coté, germinale de I’autre?.

Ces distinction appartiennent aux sciences biomédicales: elles portent sur
des faits et sur des méthodes pour modifier la réalité dans plusieurs de ses
aspects; mais 1’éthique ne s’occupe pas tant de faits que de leur évaluation. La
question qu’elle doit donc poser est la suivante: comment évaluer ces différen-
tes pratiques du point de vue moral?

Les valeurs et les fins

Les biotechnologies représentent des pouvoirs que nous avons acquis sur le
vivant; elles nous permettent de mieux maitriser la nature méme si, pour le
moment et par rapport a ce que certains se risquent a imaginer, elles nous lais-

8. Cf. J.-M. THEVOZ, «La bioéthique peut-elle infléchir le cours de la science?», Studia Philo-
sophica, vol. 50/ 1991, Bern, Haupt.

9. Cf. J.-M. THEVOZ, «Evolution des paradigmes scientifiques et éthiques en thérapie génique»,
Journal International de Bioéthique, 1993/2.



48 - VSH — Bulletin Nr.2/3, August 1995

sent encore fondamentalement impuissants. Il s’agit la d’une maitrise technique
sur les choses, d’un savoir-faire or, tout ce que I’on peut faire n’est pas bon 2
faire: il reste a maitriser cette maitrise, ce qui est justement le role de I'éthique.
Celle-ci ne concerne donc ni des @uvres a réaliser ni des connaissances a acquérir,
mais des normes ou des principes a promouvoir, reposant en derniere analyse
sur des valeurs: affirmer qu'une technique est bonne ou mauvaise pour I’hom-
me repose certes sur des connaissances le concernant, mais avant tout sur les
valeurs qu’il vise: la thérapie génique fait peut-étre courir des dangers au
patrimoine germinal humain, mais cela n’est mauvais que si on veut préserver
ce patrimoine, si on vise a sa conservation, c’est-a-dire s’il a pour nous une
valeur. Bref, ce qu’il faut demander, c’est si les nouveaux pouvoirs que nous
avons acquis sur 'homme et sur la vie servent ou non a la poursuite des
valeurs que nous faisons notres.

Ainsi posée, la question recoit une réponse aisée en ce qui concerne les
manipulations génétiques; en effet, si nous valorisons ce que nous sommes et
que nous considérons que les personnes sont des fins et non des moyens, nous
voyons immédiatement que, les manipulations ayant pour but de modeler des
individus, voire les générations futures et I'espece humaine, selon nos désirs et
projets — certains diront: selon nos phantasmes —, elles sont contraires au
respect que nous devons aux personnes, et cela reste vrai méme si ces dernieres
n‘existent pas encore'’. En outre, il est clair que, couplé au projet d’établis-
sement de la carte génétique de ’homme, de telles tentatives marqueraient la
renaissance d’un eugénisme particulierement totalitaire. Ce jugement, par
contre, ne saurait s'appliquer a la thérapie génique, car si, techniquement, elle
procede en gros de la méme maniere, son but est tout autre: restaurer la santé.
Or, la santé est, pour nous, une valeur importante, dont nul ne saurait contester
le caractere positif et désirable, si, toutefois, elle est définie de maniére a ne pas
inclure dans son concept et dans celui, corrélatif, de maladie, des choses qui
n‘ont rien a y faire: par exemple, dans ce dernier, n'importe quelle anomalie
d’origine génétique. C'est d’ailleurs au nom de cette valeur que, étant donné la
gravité de bien des maladies génétiques, qui peuvent aller jusqu’a mettre en jeu
l'intégrité personnelle du patient, on doit rejeter sans hésitation 1'argument
avancé par certaines associations de défense de handicapés, disant qu'il faut
interdire la thérapie génique, car, dans la mesure méme ou elle permettra de
supprimer certaines maladies, ceux qui en souffriront encore parce qu'ils seront
nés trop tot pour en bénéficier, seront dévalorisés: la société ira jusqu’a préférer
qu'ils ne soient pas nés! Si on ne peut qu'approuver la défense de la dignité des
humains handicapés, on ne saurait admettre que le prix a payer soit de
perpétuer le handicap dont ils souffrent. On conclura que le développement de
la thérapie génique apparait comme hautement souhaitable.

10. Cf. notre article «<Devons-nous respecter le génome humain?», Revue de théologie et de philo-
sopliie, 1991/ 4 et Alex MAURON, La génétique lumaine et le souci des générations futures, Folia
Bioethica, SSEB, Geneve, 1993.



APU - Bulletin n.2/3, aolt 1995 49

Pourtant, nombreux sont ceux qui considerent que son caractere somatique
ou germinal fait une différence morale, puisque la thérapie germinale n’est, en
général, pas acceptée, alors que la somatique va déja bon train: le premier trai-
tement I'impliquant date de septembre 1990. Ont-ils raison? Si I’on se place au
point de vue de la finalité, il ne semble pas, puisque la seule différence entre le
somatique et le germinal est au niveau des moyens: guérir en traitant dans un
individu ou en éradiquant dans une lignée, voire dans toute une espece. En
effet, rien ne permet de dire que le second serait mauvais, bien au contraire,
méme si, techniquement, un tel but est actuellement inaccessible, le plus effica-
ce restant le diagnostic prénatal suivi, le cas échéant, d'un avortement. Mais
peut-étre faut-il dire que ce ne sont pas les fins qui comptent éthiquement? Une
telle affirmation serait absurde: I'adopter reviendrait a quitter le point de vue
moral, puisque ce qui caractérise une action humaine, ce n’est pas son aspect
technique, mais le fait qu’elle vise quelque chose, c’est-a-dire son caractere in-
tentionnel et téléologique, et ce qu’elle vise comprend des fins ou, ce qui est
équivalent, des valeurs. Ainsi, affirmer que les fins ne comptent pas éthique-
ment reviendrait 2 prétendre que la morale n’a rien a voir avec les valeurs!

Toutefois, c’est la un argument de principe; or, peut-étre la différence éthi-
que entre les deux thérapies n’est-elle pas de ce type-la, mais concerne la pru-
dence, c’est-a-dire le caractere judicieux des moyens employés, qui ne doivent
pas faire courir de risques moraux graves tant a ceux qui les emploient qu’a
ceux qui en bénéficient? Dans le domaine qui nous intéresse, deux arguments
de ce type sont souvent avancés: la thérapie germinale risque d’altérer I'intégri-
té de la nature humaine, et il y a danger de pente savonneuse. Le premier argu-
ment est trés important, nous allons donc le développer quelque peu; quant au
second, souvent brandi comme un épouvantail - gare a la dérive eugéniste! —, il
est en fait plutot faible: n’est-ce pas justement le rdle de la morale et de son
prolongement juridico-légal de bloquer de telles dérives? A quoi nous ajoute-
rons deux remarques: d’abord, si on accepte I’objection, alors elle vaut tout
autant contre la thérapie somatique, puisque la technique et le matériau (les
genes) sont les mémes; ensuite, les difficultés rencontrées dans la thérapie
génique rapprochent de plus en plus celle-ci non pas des manipulations, mais
de la médecine classique, comme le releve Jean-Marie Thévoz: «Il va devenir
possible de se servir de cellules génétiquement recombinées pour diffuser, a
des endroits déterminés, des substances produites par les génes introduits»,
comme le font actuellement pilules et cachets! Le risque de glissement n’est
décidément pas d’actualité, puisque c’est vers un usage pharmacologique
qu’on se dirige, c’est-a-dire vers quelque chose de tout a fait traditionnel.

Le personnalisme et le naturalisme

Qu’en est-il des dangers que la thérapie génique germinale serait suscepti-

11. Evolution des paradigmes scientifiques et éthiques en thérapie génique, p. 123 b.



50 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

ble de faire courir a la nature humaine? La relation parait assez directe: la
nature humaine, c’est ce qu’est '’homme; or ce qu’il est, ce sont ses génes qui le
disent. Deés lors, altérer le génome, c’est changer I’homme, d’ou I'usage d’ex-
pressions comme «apprenti-sorcier» ou «jouer a Dieu» entendus parfois a ce
propos — chez Hans Jonas et chez certains écologistes, de telles expressions
expriment méme une objection de principe: agir ainsi sur la nature n’est pas un
role qui nous revient —. L’argument parait péremptoire, et pourtant... Si on de-
mande a quelqu’un pourquoi la nature humaine importe tant, et qu’il réponde
que la raison en est que I’ADN se combine de maniere unique dans I’homme, ce
qui en fait un étre différent de tous les autres, on sera pour le moins surpris.
Somme toute, si les souris pouvaient parler, elles diraient exactement la méme
chose de leur nature de souris! Il apparait alors que ce qui importe, ce n’est pas
un arrangement de molécules, aussi particulier et complexe soit-il, c’est ce qu'il
permet de réaliser; or, a la différence des souris et des membres de toutes(?) les
autres especes vivantes, nous les hommes sommes capables d’effectuer certaines
opérations dont les autres animaux ne peuvent pas méme réver. Avec eux, nous
respirons, nous nous nourrissons et nous nous reproduisons, nous jouissons et
souffrons: ce sont la des fonctions vitales qui nous sont communes; mais nous
seuls aimons et comprenons, nous seuls sommes doués de raison, nous seuls
sommes des personnes. '
Autrement dit, I'argument repose sur une équivoque portant sur le mot
‘nature’: il faut en effet soigneusement distinguer la nature biologique de
'homme et ce que certains ont appelé sa nature ontologique'?, c’est-a-dire ce
qu’il est en tant que vivant et ce qu'il est en tant que personne, a savoir un étre
intelligent, libre et responsable de ses actes, capacités qui, justement, lui don-
nent, selon les mots de Kant, la valeur éminente d’une fin et non une simple
valeur instrumentale de moyen. Le personnalisme moral s'impose par con-
séquent, position d'ailleurs largement répandue, puisqu’elle rassemble ceux qui
se réclament de Kant, de Thomas d’ Aquin, et méme les utilitaristes, si ce n’est
qu’ils étendent le cercle moral aux opérations du vivant doué de sensibilité,
seuls les écologistes profonds s’y opposant. Si maintenant nous revenons a la
thérapie génique, nous dirons que l'intervention sur le génomé ne doit jamais
mettre en danger le caractere de personne que possede ’homme, que ce soit
dans un individu, un groupe d’individus, voire dans I'espece tout entiere: cela,
ce serait menacer I'intégrité de la nature humaine, au sens o il faut entendre
cette expression. On voit alors que la nature biologique de ’homme n’a rien de
sacro-saint, et ainsi en va-t-il de la modification de la ligne germinale, si bien
qu’il serait moralement erroné d’interdire toute thérapie germinale. Toutefois,
étant donné que, en touchant aux geénes, on pourrait aussi mettre en danger -
certaines capacités que possede la personne, puisque le génome y est causale-
ment relié, une certaine prudence reste de mise. Le génome n’est d’ailleurs pas
seul a posséder ce statut causal — pensons aux facteurs environnementaux —, ce

12. Cf. Norman FORD, When Did 1 Begin?, Cambridge, CUP, 1988, p. 117.



APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995 51

qu’il ne faut jamais oublier, de peur d’opérer ce que certains ont nommé une
«génétisation» de tout I’humain, comme on a voulu, en son temps, et méme si
la comparaison est un peu injuste, effectuer son «astrologisation» ou sa «crénio-
logisation».

~ La position que nous venons de critiquer est assez courante, que ce soit
sous une forme sophistiquée et argumentée ou sous celle d'un sentiment diffus.
On peut la caractériser comme une maniere de naturalisme, considérant que ce
que la nature est et fait est bon, alors que ce qu’y ajoute ou retranche I’homme
est toujours suspect, et adoptant ce que certains ont nommé «une métaphysique
génomique», identifiant I'intégrité de 'homme avec celle de son génome. C'est
1a une attitude opposée au personnalisme, pour qui, on I’a dit, ce n’est pas I'in-
tégrité du génome humain qui compte; d’ailleurs, il faut dire que stricto sensu
elle ne compte pas non plus pour notre mere nature!

La morale et la 1égislation

Si ce naturalisme est erroné, alors 'attitude qui s’en inspire est inappro-
priée, lorsqu’il s’agit de respecter et de protéger les personnes. L'ennui, c’est
qu’elleg oRY pour une bonne part inspiré les décisions démocratiques qui ont
été prises en Suisse; en effet, le 17 mai 1992, le peuple a accepté en votation un
nouvel article constitutionnel sur la procréation assistée et les manipulations
génétiques, I'article 24novies, Méme si on laisse de coté le malencontreux amal-
game des questions de génie génétique et de fécondation in vitro qu’il effectue,
on voit que, pour un personnaliste, le paragraphe a de l'alinéa 2 n’est pas
compatible avec I'énoncé des objectifs, puisqu’on lit:

«2. La Confédération édicte des prescriptions concernant I'utilisation du patri-
moine germinal et génétique humain. Elle veille par la a assurer la protection de la
dignité humaine, de la personnalité et de la famille et se conformera notamment
aux principes suivants: ‘

a. Les interventions dans le patrimoine génétique de gametes et d’embryons
humains ne sont pas admissibles.»

En effet, il existe des situations oit une intervention germinale dans le patri-
moine génétique d'un embryon est en principe souhaitable pour le bien-étre, la
sarité d’une personne ou d'un ensemble de personnes, et il pourrait encore en
aller ainsi de l'introduction d’un géne non-humain, ce que le paragraphe b
interdit: «Le patrimoine germinal et génétique non humain ne peut étre ni
transféré dans le patrimoine germinal humain ni fusionné avec celui-ci». Puis-
que C'est la personne qui compte, un homme ainsi traité ne sera pas rejeté hors
I'humanité, dans le royaume des chimeres, méme si son génome est changé et
comprend des genes de plusieurs especes différentes: une souris transgénique
reste une souris!

Ces interdictions sont donc de mauvais moyens d’assurer le respect des
personnes; dans leur caractéere absoluy, elles vont a fin contraire, et on peut en
dire autant de l'article 16 du chapitre I du Projet de Convention de bioéthique du



52 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Conseil de I'Europe qui stipule: «Une intervention sur le génome humain ne
peut étre entreprise que pour des raisons préventives, thérapeutiques ou diag-
nostiques, sans aucune intervention dans la lignée germinale humaine». Du
point de vue d'une éthique personnaliste, la derniere proposition est de trop,
car ce qui compte en définitive, c’est de pallier ce qui empéche quelqu’'un de
devenir une personne ou une personne libre de handicaps sérieux, et alors peu
importe des questions comme celle’de la normalité biologique des genes, du
moment que 1'on identifie les causes de handicaps pour la personne, c’est-a-
dire, pour simplifier, les génes qui sont bons ou mauvais pour elle. On le voit,
I'adoption du critere de personnalité rend bien des questions épineuses
caduques et renforce la critique que nous avons faite de 'argument de la pente
savonneuse: il n'y a de glissade possible que lorsqu’on ne sait pas ol s’arréter,
lorsqu’on ne dispose pas d’une pierre de touche normative, de conscience claire
de la fin visée.

La démocratie et le role des experts

Mettre en lumiere les systemes de croyances, de valeurs et d’attitudes qui
sont derriere ce type de consensus ou de compromis que représente une loi,
argumenter dans le but de montrer qu’ils reposent en partie sur des erreurs,
c'est les critiquer au nom de quelque chose qu’il faut bien appeler une expertise
éthique, car comme le dit Alex Mauron: «Le role de la bioéthique n’est pas uni-
quement d’apporter une voix supplémentaire, plus ou moins autorisée, dans un
débat qui existe de toute fagon sans elle; c’est aussi de proposer quelque chose
comme un “controle de qualité” des arguments en présence» 3. La question qui
se pose alors est de savoir si ce type de démarche ne revient pas a mettre en
cause ou en danger la légitimité démocratique, en principe en tout cas, et dans
les faits lorsque les experts sont écoutés, ce qui est souvent le cas des comités
d’éthique.

Plus profondément, la question est de savoir s'il est possible de réconcilier
démocratie et expertise, tant scientifique qu’éthique, choix par tous et moralité
ou rationalité. Philip Bereano releve que, en tout cas, la solution n'a pas été
trouvée: «La contradiction fondamentale entre réaliser des évaluations techno-
logiques pour prendre des décisions plus rationnelles et s’engager en faveur
d’une éthique démocratique reste non résolue»'. Sans prétendre donner une
réponse définitive a cette question, nous pensons qu’'une distinction, proposée
par Joseph Bochenski, pourrait 1'éclairer. Dans ces matieres, dit-il, il §'agit de ne
pas confondre Vautorité épistémique et V'autorité déontique: «L autorité épistémi-
que est celle d’'un homme qui en sait plus, qui sait mieux que le sujet [...] C'est
'autorité de I'expert. En revanche, 'autorité déontique n’est pas celle de celui

13. «L’argument de la “pente savonneuse” et le statut des limites en bioéthique», Médecine et
Hygiene, n° 51, 1993, p. 2333.

14. «ls there a Contradiction Between the Practice of Technology Assessment and Democratic
Decision-Making?», Journal international de bioéthique, 1993/ 4, p. 288 c.



APU - Bulletin n.2/3, aoft 1995 53

qui sait le mieux: c’est celle du préposé, du chef, du commandant» 1.

Un scientifique a incontestablement une autorité épistémique: il sait mieux
que le citoyen quels sont les tenants et aboutissants des technologies; de méme
un bioéthicien est en général mieux a méme de juger de la validité des argu-
ments proposés par les parties en présence. L'Etat en convient, puisqu’il nom-
me des comités d’experts, mais cela n'implique pas que, ce faisant, il suspende
sa liberté de choix comme autorité politique; a cet effet, il devrait encore recon-
naitre explicitement aux experts une autorité déontique. Certes, il arrive que
I'Etat suive simplement les recommandations des experts, toutefois cela n’est
pas un renoncement a son autorité déontique, mais seulement la reconnaissan-
ce du bien-fondé et de la pertinence de leurs conclusions, qui en outre sont ju-
gées politiquement désirables et applicables. C’est que non seulement les exigen-
ces de la médecine et celles de la politique ne coincident pas — il ne faut donc
pas, par principe, déplorer que le 1égislateur n’ait pas suivi les Directives médico-
éthiques pour la procréation médicalement assistée de I’ Académie suisse des scien-
ces médicales (1990); il est normal, il est bon méme, que la voix des experts ne
prévale pas toujours —, mais il n‘en va pas autrement de celles de la morale et
de la politique: I'Etat n’a pas pour fonction de faire respecter une morale, c’est-
a-dire 'adhésion a certaines valeurs particulieres, il doit d’abord assurer la
cohésion et la paix sociales. Des lors, les experts, méme s’ils sont bioéthiciens,
ne sont jamais habilités a décider seuls quelles sont les valeurs qui doivent I'em-
porter dans la société.

On dira donc en conclusion qu’il n'y a risque de déficit démocratique que
lorsque I’expert devient un commandant ce qui, en principe, est exclu en con-
texte démocratique. Et si, a la suite de Platon, on pense qu’il y a la un prix trop
élevé a payer, que laisser décider des incompétents n’est pas bon, on répliquera
que ce prix, qui est le revers de la médaille démocratique, puisque la décision
sy fait parfois sur la base d’arguments fallacieux et souvent au détriment de la
cohérence, est simplement celui du respect du pluralisme et de la dignité de
personnes libres, valeurs politiquement et socialement bien plus importantes.

15. Qu'est-ce que l'autorité?, Fribourg, Editions Universitaires & Paris, Cerf, 1979, p. 62.



	L'éthique et le génie génétique

