Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d'Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 21 (1995)

Heft: 2-3

Artikel: Weibliche Moral? : Zur Grundfrage der feministischen Ethik
Autor: Pieper, Annemarie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-894261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-894261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

14 VSH — Bulletin Nr.2/3, August 1995

WEIBLICHE MORAL?
Zur Grundfrage der feministischen Ethik

Annemarie Pieper

Ordinaria fiir Philosophie
an der Universitdt Basel

Als ich seinerzeit das Buch "Die andere Stimme" der amerikanischen
Psychologin Carol Gilligan las, war ich spontan davon iiberzeugt, dass sie
recht hatte mit ihrer These von der anderen, einer spezifisch weiblichen
Moral. Obwohl oder vielleicht gerade weil ich mich seit 25 Jahren mit
philosophischer Ethik beschiftige, schien mir ihr Versuch, eine andere —
vergessene, geflissentlich iiberhorte und unterdriickte — Stimme horbar
zu machen, intuitiv hochst plausibel, vor allem deshalb, weil er mir ein
gewisses Unbehagen, das ich sowohl in alltdglichen moralischen Kontro-
versen als auch in ethischen Argumentationen oft empfand, zu erkliaren
schien. DaR es in Angelegenheiten der Moral grundsdtzliche Meinungs-
verschiedenheiten geben kann, die einen Konsens in bezug auf das, was
man soll oder nicht soll, erschweren, wenn nicht gar verhindern, fithrte
ich auf das Freiheitsprinzip zuriick, das es erlaubt, der Stimme des Ge-
wissens individuell, und das heifft: unter Umstinden abweichend von
allgemein als verbindlich geltenden Normen und Wertvorstellungen
Folge zu leisten.

Gilligans Buch machte mich auf eine andere Moglichkeit aufmerksam,
die unterschiedlichen Auffassungen vom moralisch Verbindlichen zu
erkldren, indem sie — gestiitzt auf empirische Untersuchungen — zu dem
Ergebnis kam, dass moralisches Verhalten etwas mit dem Geschlecht zu
tun hat. Frauen urteilen generell eher aus der Perspektive der Fiirsorge,
so daR sie Prinzipien wie Solidaritit, Mitleid und Verantwortung den
Vorrang zuerkennen, wahrend Mdnner aus der Perspektive eines auto-
nomen Selbstverstdndnisses dem Prinzip der Gerechtigkeit den Vorzug
geberi.

Gilligans These war heftig umstritten, zyuerst im anglo-amerikanischen
Sprachraum, seit geraumer Zeit auch ip Deutschland. Im Licht dieser
Debatte, insbesondere in Konfrontation mit den Ausfithrungen der Miin-
chener Psychologin und Soziologin Gertrud Nunner-Winkler, die auf-
grund der Resultate ihrer Tests mit Probanden beiderlei Geschlechts die



APU - Bulletin n.2/3, aolt 1995 15

These vertritt, die Rede von der geschlechtsspezifischen Moral sei ein
Mythos, mochte ich einige Indizien zusammentragen, die geeignet sind,
Gilligans Ausfiihrungen zu stiitzen.

Dies vorausschickend, mochte ich zuerst eine eher triviale Bemerkung
machen. Es steht wohl auRer Frage, dalk es aufgrund der sozio-kul-
turellen Entwicklung im Verlauf von mehr als zwei Jahrtausenden zwei
gewachsene praktische Regelsysteme gibt, die man als mannliche und
weibliche Moral bezeichnen kann, wobei hier unter Moral ein Kanon von
Verhaltensmustern gemeint ist, der sich im Zuge eines kollektiven zwi-
schenmenschlichen Umgangs unter dem Druck der Verhdltnisse heraus-
gebildet hat. Aufgrund der traditionellen Rollenteilung und der damit
verbundenen Pflichten — der Mann als Erndhrer der Familie und als
kompetent fiir die 6ffentlich-politischen Angelegenheiten; die Frau als
zustdndig fir den Haushalt, die Kindererziehung und die Krankenpflege
— haben sich verschiedene Bereiche von Praxis mitsamt den jeweiligen
Kompetenzen etabliert, und von daher ist es nicht verwunderlich, daf
Mdnner das Gerechtigkeitsprinzip, Frauen das Fiirsorgeprinzip bevorzu-
gen. Dieses Prinzip, iiber das sich ihre gesellschaftliche Rolle und damit
ihre jeweilige Geschlechtsidentitat - gender - definiert, bedingt eine je
andere Moral, nicht in dem Sinn, daf dadurch der Begriff der Moral
aquivok wiirde. Gilligan verweist selber auf die Vexierfiguren wie z.B.
den Hase-Enten-Kopf, die dasselbe Phdnomen auf zweifache Weise sicht-
bar machen, doch so, dass man beide Bilder nie zugleich, sondern nur
nacheinander wahrnehmen kann. Wie der Gefliigelziichter vielleicht die
Ente und der Jager den Hasen sieht, so nimmt der Mann die praktische
Realitdat aus der Perspektive der Gerechtigkeit, die Frau aus der Per-
spektive der Fiirsorge wahr; und doch geht es beiden um das Gleiche.
Dieser Befund, daf Manner und Frauen aufgrund ihrer unterschiedlichen
Sozialisation die Welt mit einer je anderen Gewichtung wahrnehmen, ist
mittlerweile wohl eine Binsenwahrheit. Aber damit ist die Frage nicht
beantwortet, ob Frauen auch von Natur aus, d.h. aufgrund ihres Ge-
schlechts in der Bedeutung von sex eine andere Moral ausbilden als die
Ménner. Sind sie gleichsam durch ihre Gene schon auf das Prinzip der
Fiirsorge vorprogrammiert wie die Mdnner auf das Prinzip der Gerech-
tigkeit? Einige Anthropologen und Soziobiologen beantworten diese
Frage mit Ja: Das Brutverhalten sei den Weibchen angeboren, und des-



16 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

halb habe fiir Frauen das ihrer Natur gleichsam eingepflanzte Fur-
sorgeprinzip den absoluten Vorrang.

Sowohl gegen die Sozialisationsthese wie auch gegen die Naturalismus-
these, die beide, wenn auch auf ganz verschiedene Weise, der Theorie
einer — genetisch bedingten — geschlechtsspezifischen Moral Vorschub
leisten, kbnnen eine Reihe von Einwdnden geltend gemacht werden.
Mein erster Einwand wiirde allerdings auch Gilligan betreffen. Obwohl
sich de facto in Sozialisationsprozessen zwei Moralen herausgebildet ha-
ben, ist damit noch nichts iiber die Wertigkeit der diesen Moralen zu-
grundeliegenden Prinzipien entschieden. Kritikerinnen haben Gilligan
vorgeworfen, sie arbeite mit ihrem Pladoyer fiir eine weibliche Moral
nur denen in die Hand, die durch Errichtung patriarchaler Strukturen in
der Gesellschaft den Frauen den Zugang zu anderen, als hoherrangig
eingestuften Formen von Praxis verwehrt und sie zur Ausbildung einer
als minderwertig erachteten Moral gezwungen hdtten. Die spezifisch
weibliche Moral verdanke sich daher letztlich keiner Leistung von
Frauen, keiner weiblichen Selbstbestimmung, sondern sei das Resultat
einer den Frauen von den Mdnnern vorgeschriebenen Lebensform.

Mir scheint, daR dieser Vorwurf in der Tat berechtigt ist, auch wenn ich
nicht wie manche Feministinnen der Ansicht bin, daf Frauen durch
Abbau der mdnnlichen Privilegien und durch Zugang zu allen bisher nur
den Mdnnern offenstehenden Formen von Praxis nun auch endlich Gele-
genheit erhalten sollten, sich das bisher ausschlieflich der mdnnlichen
Moral zugrundeliegende Gerechtigkeitsprinzip im Sinne einer Uberwin-
dung des Fiirsorgeprinzips zu eigen zu machen und im Kohlbergschen
Modell ein paar hohere Stufen zu erklimmen. Der amerikanische
Entwicklungspsychologe Lawrence Kohlberg hat ja — dhnlich wie der
Schweizer Jean Piaget — die Genese der moralischen Urteilskompetenz
als einen Prozess beschrieben, der iiber sechs Stufen verlduft, und fest-
gestellt, dass Frauen in der Regel nicht iiber die konventionelle Stufe 3
hinauskommen, wihrend Manner es bis zur postkonventionellen Stufe 6
schaffen kdnnen, auf welcher die Endstufe der Gerechtigkeit im Sinne
voller moralischer Urteilskompetenz erreicht ist. Das Verdienst von Gilli-
gan sehe ich darin, daR sie die Gleichwertigkeit von zwei Moralprin-
zipien betont und herausgestellt hat, daR in einem humanen Mitein-
anderumgehen das eine Prinzip ebenso unverzichtbar ist wie das ande-
re. Man kann Gerechtigkeit und Firsorge nicht gegeneinander ausspie-



APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995 17

len, sondern muR als Mann und als Frau beide Perspektiven beriick-
sichtigen, um in einem integratix. “inn moralisch zu handeln.

Nach meiner Vorstellung gibt es zwar viele verschiedene spezielle Mo-
ralen — angefangen vom Berufsethos iiber die religiosen Moralkodizes
bis hin zur Familienehre —, d.h. eine Moral ist per definitionem grup-
penspezifisch, und gerade in pluralistischen Gesellschaften ist eine Viel-
zahl von Moralen nichts Abtragliches, sondern ein Kennzeichen von Frei-
heit. Aber sofern Moralen sich dem Prinzip Freiheit verdanken, muss ein
Grundkonsens mindestens iiber die Unverletzlichkeit dieses Prinzips als
fundamentum inconcussum bestehen, welches garantiert, dass jedem
das gleiche unverbriichliche Recht zusteht, seine Praxis nach Regeln zu
gestalten, die dem selbst gestellten Anspruch auf Sinn gerecht werden.
Ganz gleich welche Verhaltensnormen jemand fir sich personlich als
verbindlich auszeichnet — die Forderung, dass diese Normen von ande-
ren respektiert werden, auch wenn sie fiir deren Praxis keine oder nur
eine untergeordnete Bedeutung haben, begriindet im Gegenzug die For-
derung, dass ich die Moral der anderen anerkennen muss, auch wenn es
nicht die meine ist. Es ist mithin das Prinzip der Toleranz, das auf dem
Boden gleicher Freiheit fiir alle die Gleichberechtigung pluraler Moralen
in Erinnerung ruft und ein Verhalten postuliert, das die Verabsolu-
tierung der eigenen Moral verbietet.

In bezug auf die beiden Prinzipien der Gerechtigkeit und der Fiirsorge
ergeben sich jedoch andere Schlussfolgerungen. Zwar haben sich im
Verlauf der Geschichte auf diesen Prinzipien zwei gruppenspezifische
Moralen etabliert, aber es kann hierbei in erster Linie nicht darum
gehen, der auf dem Fiirsorgeprinzip basierenden weiblichen Moral die
Anerkennung zu verschaffen, die ihr gemidss dem Toleranzprinzip zu-
steht. Vielmehr muss als erstes aufgedeckt werden, dass die weibliche
Moral nicht auf das Freiheitsprinzip zuriickgefithrt werden kann, son-
dern das Produkt von Herrschaftsstrukturen ist, aufgrund deren Frauen
von den Mdnnern ein bestimmtes Verhaltensmuster aufoktroyiert wur-
de, dem sie zu entsprechen hatten. In einem zweiten Schritt muss dann
gezeigt werden, dass es ein doppeltes Unrecht ist, das aus der Delegie-
rung des Fiirsorgeprinzips an das weibliche Geschlecht resultiert: Zum
einen werden die Frauen des Rechts auf freie Selbstverfiigung beraubt,
wenn ihnen die durch das Gerechtigkeitsprinzip geregelte dffentliche Di-
mension von Politik, Recht und Wirtschaft verschlossen bleibt; und zum



18 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

anderen berauben die Manner sich selbst einer wichtigen Dimension des
Zwischenmenschlichen, wenn sie das Flrsorgeprinzip mitsamt seinen
Implikaten der Solidaritit und des Mitleids in den privaten Bereich ab-
schieben und vorwiegend an die Frauen delegieren.

Carol Gilligan ist also aus ethischer Sicht darin recht zu geben, dass die
zwei von ihr miteinander konfrontierten Moralprinzipien nicht nur
gleichwertig sind, sondern auch beide Geschlechter in gleicher Weise
verpflichten. Damit habe ich — in kritischer Beurteilung der gender-
These, der gemdss das weibliche Selbstverstindnis und die darauf
basierende weibliche Fiirsorgemoral das Resultat eines auf mannlichen
Herrschaftsinteressen errichteten Machtapparats sind — bereits eine
Vorentscheidung iiber die Naturalismusthese getroffen, auf welche sich
die Manner in Theorie und Praxis wie auch in den Wissenschaften seit
jeher stiitzen, um ihre Dominanz iiber das weibliche Geschlecht zu legi-
timieren. Die Behauptung, Frauen seien von Natur aus schwach und
bediirften — da zum eigenen Gebrauch der Freiheit nicht fahig — der
intellektuellen Anleitung durch den ménnlichen Verstand, dessen Uber-
legenheit sie durch physische Unterwerfung anzuerkennen hatten, ist
interessenbedingt und hochst prekdr.

Ich halte diese naturalistische resp. biologistische These fiir falsch, auch
wenn sie von modernen Ethologen und Soziobiologen durch noch so auf-
schlussreiche Analogien mit tierischen Verhaltensweisen belegt wird.
Selbst wenn die Herkunft des Menschen aus dem Tierreich evolutions-
theoretisch gut fundiert ist, andert sich mit der Selbstreflexivitat ihrer
selbst bewuflter Lebewesen die Einstellung zur Welt und den anderen
Lebewesen: Es ist nun nicht mehr die Natur, die immer schon fiir das
aus der Evolution Hervorgegangene gewahlt hat und ihm auf festgeleg-
ten, das Verhalten unausweichlich determinierenden Pfaden seinen Weg
vorzeichnet. Der Mensch vermag von nun an selber zu wahlen und sei-
nen Weg zu bestimmen. Zwar kann er sich nicht von den Gesetzen der
Evolution vollstindig losketten, aber seine Wiirde besteht darin, daR er
sich Freiheit zuschreibt und nach MaRgabe der Freiheit seine eigenen
Gesetze schafft, mithin die Evolution in sozialer und kultureller Hinsicht
selbst zu steuern vermag. Der Mensch ist das autonom gewordene Tier,
das sich zu sich selbst und seinesgleichen als moralisches Wesen verhalt.
Die Autonomie ist jedoch nicht halbierbar in der Weise, dass nur die
Minner sie auszuiiben vermogen, die Frauen aber nicht. Wer Frauen auf



APU - Bulletin n.2/3, aoflit 1995 10 .

ihre genetischen Anlagen reduzieren, die Midnner aber davon ausneh-
men mochte, wechselt in einer logisch unzuldssigen Weise das wissen-
schaftliche Paradigma und die Diskursebene. Im iibrigen sind Mdnner
oft dann, wenn sie ihre Aggressivitat und Gewalttatigkeit 'rechtfertigen'
wollen, schnell mit der These bei der Hand, dass die mannlichen Hormo-
ne es seien, die fiir ihr Aggressionspotential 'verantwortlich' sind.

Ohne dies weiter auszufithren, mochte ich auf die Konsequenzen einge-
hen, die sich aus der Liquidierung der Naturalismusthese ergeben. Wenn
die Geschlechterrollen in den menschlichen Leib nicht schon naturaliter
eingeschrieben sind, dann sind sie das Resultat einer menschlichen
Setzung, genauer: einer mdnnlichen Setzung. Der im Lager der Femini-
stinnen vielfach erhobene Androzentrismusvorwurf beinhaltet nichts
anderes, als dass das fiir allgemeinmenschlich ausgegebene, da vorgeb-
lich iibergeschlechtlich konzipierte traditionelle Menschenbild in seinem
Kern eine verkappte madnnliche Selbstprojektion darstellt. Ich hatte lan-
ge Zeit Schwierigkeiten mit dieser These, war ich doch — mit den Klassi-
kern der Philosophie grossgeworden — fest davon iiberzeugt, daR z.B. die
logischen Prinzipien und argumentativen Denkformen eine geschlechts-
unspezifische Allgemeingiiltigkeit besitzen. Diese Uberzeugung ist mir
mittlerweile abhanden gekommen, nachdem ich auf meiner Suche nach
Androzentrismen in der Geschichte der Philosophie fiindig geworden
bin. Zuerst ist mir aufgefallen, dass in der herkdbmmlichen Logik und
Metaphysik eine typisch mdnnliche Vorstellung von Rationalitat vor-
herrscht, die die soziale Rolle widerspiegelt, die Mdnner traditionell im
gesellschaftlichen Kontext fiir sich beanspruchten. Es sind Herrschafts-
formen, die auch im Bereich der Begriffe, Thesen und Theorien das
grundlegende Ordnungsprinzip abgeben. Hierarchische Strukturen sollen
die chaotische Mannigfaltigkeit der Dinge zu einem einheitlichen Ganzen
formen. Das Ideal dieser Vorstellung von Rationalitét ist die Pyramide,
an deren Spitze — wie einst der Konig — ein letztes und hochstes Prinzip
rangiert, das den uniiberbietbaren Seins- und Denkgrund alles Seienden
insgesamt abgibt.

Dieses ranghochste Prinzip wird fast durchgdngig als in sich gegen-
satzlose, einheitsstiftende Kraft gedacht — nach dem Muster einer uner-
schopflichen Potenz, die in ewiger Selbstreproduktion ihre eigene Wahr-
heit erzeugt und alles, was von anderer Art ist, entweder gewaltsam zu
integrieren oder — nicht weniger gewaltsam — aus ihrem Horizont aus-



20 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

zustoRen trachtet. Dieses Einheitsprinzip duldet kein Anderes seiner
selbst, ausser dieses unterwirft sich den Bedingungen des Einen und
negiert damit seine Andersheit. Die klassischen Philosophen haben in
das hochste Prinzip — sei es ein Gott, sei es eine Idee aller Ideen — das
hineinprojiziert, was ein Mann an sich selbst am meisten schitzt: seine
Zeugungskraft. Kein Wunder, dass Frauen sich schwer tun, wenn ihnen
zugemutet wird, die epistemologische und metaphysische Fundierung
wahren Wissens nach dem Paradigma einer unaufhorlichen, nie versie-
genden Ejakulation vorzustellen. Der durch die mdnnliche Erkenntnis-
kraft gezeugte Gott wird mit den Allmachtsmerkmalen einer ins Un-
endliche gesteigerten Potenz ausgestattet, die ihrerseits wiederum die
mannliche Erkenntniskraft befruchtet. In diesem in sich geschlossenen
Kreis inszeniert das mannliche BewuRtsein seine Selbstinitiation, die es
dann unberechtigterweise als Grundakt allgemeinmenschlicher Erkennt-
nisgenerierung behauptet. (Dies ldsst sich exemplarisch an Texten von
Sokrates, Platon, Plotin, Augustinus,Schelling u.a. im einzelnen nach-
weisen.)

Damit will ich nicht unterstellen, daR Frauen auf Einheitsprinzipien ver-
zichten konnen. Ich meine jedoch, daR sie neben das hierarchische
vertikale Modell einer repressiven Bestimmung von Oben nach Unten
das horizontale Modell einer Wechselbeziehung oder Vernetzung von
gleichrangigen, einander ebenbiirtigen Verhdltnisgliedern gestellt wis-
sen wollen, um das einlinige Rationalititsmodell des auf einem in sich
gegensatzlosen Einheitsprinzip aufbauenden androzentristischen Diskur-
ses durch ein Modell zu ergidnzen, welches es erlaubt, das Differenz-
prinzip als unabdingbare Voraussetzung fiir beziehungsorientiertes Den-
ken und Handeln heranzuziehen.

Mir ging es in meinen knappen Andeutungen darum zu zeigen, dass
mdnnliche und weibliche Moral nicht, wie biologistische Theorien unter-
stellen, Resultat einer naturalen Ausstattung sind, sondern Auspragun-
gen bestimmter Interpretationen und Machtinteressen, die dazu gefiihrt
haben, dass Frauen gemadss der ihnen in der Tradition zugewiesenen
Rolle als Frau und Mutter ihre Verstandeskrafte im Umfeld von Haus-
halt, Kindererziehung und Krankenpflege ausbildeten, wihrend die
Miénner als Erndhrer und tragende Staatsorgane ihre Geistesgaben im
beruflichen, wirtschaftlichen und politischen Umfeld entfalteten. Dass
sie dabei ihr eigenes Selbst- und Identitdtsverstandnis, das nicht we-



APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995 21

niger durch die soziale Rolle bedingt war als das der Frauen, ver-
absolutierten und als allgemeinmenschliche Denk- und Lebensform
behaupteten, gilt es heute zu durchschauen, um von der immer noch
weit verbreiteten Ansicht loszukommen, Midnner und Frauen briachten
von Natur aus nicht nur anatomisch verschiedene Geschlechtsorgane
mit, sondern auch ebenso verschiedene, ihnen angeborene Rationalitits-
muster. Was wir unter Verstand und Logik verstehen, ist nicht Ausfluf
einer prideteminierenden Natur, sondern Interpretation und damit
Ausdruck dessen, wie wir die Welt und uns selbst sehen wollen. Ver-
dankt sich das herkdbmmliche Menschenbild und das darin festge-
schriebene Rollenverstandnis von Mannlich und Weiblich einer einseitig
patriarchalen und androzentristischen Perspektive, so wollen Frauen
heute ihr Sein als Mensch selbst bestimmen und gestalten, ohne nun
eine spezifisch weibliche Perspektive — z.B. eine vaginale oder intra-
uterine — als allgemeinmenschliche auszuzeichnen. Damit wiirde nur der
alte Fehler — unter anderem Vorzeichen — wiederholt. Vielmehr gilt es,
das geistige Vermogen von seiner angeblichen Verwurzeltheit im Ge-
schlecht abzutrennen und es als das zu begreifen, was es ist: Quelle von
Ausdrucksformen, die auf unterschiedliche Weise unseren selbst-
bestimmten Umgang mit uns und der Welt im Lichte dessen, was wir
wollen, anzeigen.

Von dem Gesagten her mochte ich abschliessend auf Gertrud Nunner-
Winklers These zurickkommen, dass es in bezug auf das Moral-
verstdndnis keine Geschlechtsunterschiede gebe; Gilligans Annahme von
zwei Moralen sei empirisch nicht belegbar und daher ein Mythos. Wenn
damit gemeint ist, dass Jungen nicht weniger in der Lage sind, eine
Situation aus der Fiirsorgeperspektive zu beurteilen als Mddchen, und
dass Mddchen genau so gut das Gerechtigkeitsprinzip anzuwenden wis-
sen wie Jungen, so erstaunt mich dies nicht. Allerdings frage ich mich
grundsatzlich, wie es kommt, dass zwei Psychologinnen zu vollig ent-
gegengesetzten Resultaten gelangen konnen. Hangt dies nicht letztlich
damit zusammen, dass Empirie etwas ist, das nicht gleichsam nackt als
neutrales Faktum vor unseren Augen liegt und nur korrekt rezipiert
werden muss? Dies wdre fiir mich der eigentliche, aufgrund einer feh-
lenden wissenschaftstheoretischen Reflexion entstandene. Mythos, die
Annahme ndmlich, man konnte vorurteilslos an die Dinge, hier an die
Dinge der Moral herangehen. Auch psychologische Tests arbeiten mit



22 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Konzepten, auf dem Feld der Ethik mit einem Vorverstindnis von Moral,
auf dessen Basis die Testfragen entwickelt werden. Etwas platt gesagt,
scheinen mir solche Frageraster gelegentlich nach dem Motto zu funk-
tionieren: Wie es in den Wald hineinschallt, so schallt es heraus. Anders
ausgedriickt: Der Psychologe konstruiert seine Tests gemdR seinem
Moralverstandnis, und die Probanden reagieren entsprechend dem
Regelverstandnis, das sie als Kinder gelernt und verinnerlicht haben. Die
Auswertung der Tests geschieht wiederum im Licht des Moralverstind-
nisses des Psychologen, der uberprift, wie der Junge A und das Mad-
chen B sich in Situationen verhalten haben, die eine Einstellung der
Fursorglichkeit oder Gerechtigkeit provozieren sollen. Dieses zirkulire
Vorgehen kann man natiirlich nicht vermeiden, aber man sollte sich
doch stets der jeweiligen Vorgaben bewusst sein und nicht dem Ideal
einer 'reinen’, absolut 'objektiven' Wissenschaft anhdngen. Die gibt es
ndmlich nicht.

Und was ware schliesslich, wenn es zutrifft, da unser Denken nach wie
vor eindimensional nach dem Muster der phallischen Logik funktioniert,
die nur das als wissenschaftliche Interpretation von Welt zulaft, was
sich hierarchischen Strukturen fiigt und der Herrschaft eines rigiden
Einheitsprinzips unterwirft? Mein Verdacht geht dahin, dal die Wissen-
schaften, die sich ja allesamt aus der Philosophie entwickelt haben, in
ihrer Wurzel noch metaphysisch sind und dementsprechend das Ratio-
nalitdtsideal favorisieren, das ich als Herrschaftsinstrument eines sich
zur allgemeinmenschlichen Denkform universalisierenden mannlichen
Selbstverstandnisses herausgestellt habe. In dem Fall wiirden wir auch
heute noch die Dinge unausweichlich androzentristisch — mit dem
mannlichen Blick — sehen, und die Testergebnisse von Frau Nunner-
Winkler waren insofern nicht verwunderlich, als sie den mannlichen
Mythos von der einen Moral bestadtigten, denn alle traditionelle Moral ist
in der Wurzel mdnnlich. Die weibliche Moral war nur eine Erfindung von
Midnnern, die Autonomie fiir sich reklamierten und den Frauen jene
Tatigkeiten auftrugen, die eines Mannes als nicht wiirdig erachtet
wurden. Meine These lautet daher: Auch wenn Maddchen heute ein das
Gerechtigkeitsprinzip mit einschlieRendes praktisches Urteilsvermogen
besitzen, ist damit noch langst nicht der Androzentrismus der Moral
tiberwunden. Eine weibliche Moral, die das Selbstverstandnis von Frau-



APU - Bulletin n.2/3, aofit 1995 23

en angemessen - ohne das Diktat der Mdnner - widerspiegelt, eine solche
weibliche Moral miissen wir erst noch ausbilden.

Literatur

— Carol Gilligan: Die andere Stimme. Lebenkonflikte und Moral der Frau,
4. Auflage, Miinchen 1990 (amerik.: In a Different Voice, 1982) |
— Gertrud Nunner-Winkler (Hrsg.): Weibliche Moral. Die Kontroverse um
eine geschlechtsspezifische Ethik, Frankfurt/M. 1991

— Annemarie Pieper: Aufstand des stillgelegten Geschlechts. Einfithrung
in die feministische Ethik, Freiburg/Basel/Wien 1993

Zur naturalistischen/biologistischen Fundierung von Moral

— Christian Vogel: Evolutionsbiologische Grundlagen fiir die 'doppelte
Moral' bei Mann und Frau, in: Mann und Frau — Frau und Mann. Hinter-
griinde, Ursachen und Problematik der Geschlechterrollen, hrsg. v. W.
Bohm und M. Lindauer, Stuttgart 1992, 151-162

— Wolfgang Wickler: Die Natur der Geschlechterrollen. Ursachen und Fol-
§en der Sexualitdt, in: Wesen und Sinn der Geschlechtlichkeit, hrsg. von
N.A. Luyten, Freiburg/Miinchen 1985, 251-259 '

Zur entwicklungspsychologischen Auffassung von Moral

— Jean Piaget: Das moralische Urteil beim Kinde, 4. Auflage, Frankfurt/-
M. 1981

— Lawrence Kohlberg: The Philosophy of Moral Development, San
Francisco 1981



	Weibliche Moral? : Zur Grundfrage der feministischen Ethik

