
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 21 (1995)

Heft: 2-3

Artikel: Weibliche Moral? : Zur Grundfrage der feministischen Ethik

Autor: Pieper, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


14 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

WEIBLICHE MORAL?
Zur Grundfrage der feministischen Ethik

Annemarie Pieper
Ordinaria für Philosophie
an der Universität Basel

Als ich seinerzeit das Buch "Die andere Stimme" der amerikanischen
Psychologin Carol Gilligan las, war ich spontan davon überzeugt, dass sie

recht hatte mit ihrer These von der anderen, einer spezifisch weiblichen
Moral. Obwohl oder vielleicht gerade weil ich mich seit 25 Jahren mit
philosophischer Ethik beschäftige, schien mir ihr Versuch, eine andere —

vergessene, geflissentlich überhörte und unterdrückte — Stimme hörbar
zu machen, intuitiv höchst plausibel, vor allem deshalb, weil er mir ein
gewisses Unbehagen, das ich sowohl in alltäglichen moralischen Kontroversen

als auch in ethischen Argumentationen oft empfand, zu erklären
schien. Daß es in Angelegenheiten der Moral grundsätzliche
Meinungsverschiedenheiten geben kann, die einen Konsens in bezug auf das, was
man soll oder nicht soll, erschweren, wenn nicht gar verhindern, führte
ich auf das Freiheitsprinzip zurück, das es erlaubt, der Stimme des
Gewissens individuell, und das heißt: unter Umständen abweichend von
allgemein als verbindlich geltenden Normen und Wertvorstellungen
Folge zu leisten.

Gilligans Buch machte mich auf eine andere Möglichkeit aufmerksam,
die unterschiedlichen Auffassungen vom moralisch Verbindlichen zu
erklären, indem sie — gestützt auf empirische Untersuchungen — zu dem
Ergebnis kam, dass moralisches Verhalten etwas mit dem Geschlecht zu
tun hat. Frauen urteilen generell eher aus der Perspektive der Fürsorge,
so daß sie Prinzipien wie Solidarität, Mitleid und Verantwortung den
Vorrang zuerkennen, während Männer aus der Perspektive eines
autonomen Selbstverständnisses dem Prinzip der Gerechtigkeit den Vorzug
geben.
Gilligans These war heftig umstritten, zperst im anglo-amerikanischen
Sprachraum, seit geraumer Zeit auch ip Deutschland. Im Licht dieser
Debatte, insbesondere in Konfrontation mit den Ausführungen der
Münchener Psychologin und Soziologin Gertrud Nunner-Winkler, die
aufgrund der Resultate ihrer Tests mit Probanden beiderlei Geschlechts die



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 15

These vertritt, die Rede von der geschlechtsspezifischen Moral sei ein
Mythos, möchte ich einige Indizien zusammentragen, die geeignet sind,
Gilligans Ausführungen zu stützen.
Dies vorausschickend, möchte ich zuerst eine eher triviale Bemerkung
machen. Es steht wohl außer Frage, daß es aufgrund der sozio-kul-
turellen Entwicklung im Verlauf von mehr als zwei Jahrtausenden zwei
gewachsene praktische Regelsysteme gibt, die man als männliche und
weibliche Moral bezeichnen kann, wobei hier unter Moral ein Kanon von
Verhaltensmustern gemeint ist, der sich im Zuge eines kollektiven
zwischenmenschlichen Umgangs unter dem Druck der Verhältnisse
herausgebildet hat. Aufgrund der traditionellen Rollenteilung und der damit
verbundenen Pflichten — der Mann als Ernährer der Familie und als

kompetent für die öffentlich-politischen Angelegenheiten; die Frau als

zuständig für den Haushalt, die Kindererziehung und die Krankenpflege
— haben sich verschiedene Bereiche von Praxis mitsamt den jeweiligen
Kompetenzen etabliert, und von daher ist es nicht verwunderlich, daß
Männer das Gerechtigkeitsprinzip, Frauen das Fürsorgeprinzip bevorzugen.

Dieses Prinzip, über das sich ihre gesellschaftliche Rolle und damit
ihre jeweilige Geschlechtsidentität - gender - definiert, bedingt eine je
andere Moral, nicht in dem Sinn, daß dadurch der Begriff der Moral
äquivok würde. Gilligan verweist selber auf die Vexierfiguren wie z.B.

den Hase-Enten-Kopf, die dasselbe Phänomen auf zweifache Weise sichtbar

machen, doch so, dass man beide Bilder nie zugleich, sondern nur
nacheinander wahrnehmen kann. Wie der Geflügelzüchter vielleicht die
Ente und der Jäger den Hasen sieht, so nimmt der Mann die praktische
Realität aus der Perspektive der Gerechtigkeit, die Frau aus der
Perspektive der Fürsorge wahr; und doch geht es beiden um das Gleiche.
Dieser Befund, daß Männer und Frauen aufgrund ihrer unterschiedlichen
Sozialisation die Welt mit einer je anderen Gewichtung wahrnehmen, ist
mittlerweile wohl eine Binsenwahrheit. Aber damit ist die Frage nicht
beantwortet, ob Frauen auch von Natur aus, d.h. aufgrund ihres
Geschlechts in der Bedeutung von sex eine andere Moral ausbilden als die
Männer. Sind sie gleichsam durch ihre Gene schon auf das Prinzip der
Fürsorge vorprogrammiert wie die Männer auf das Prinzip der Gerechtigkeit?

Einige Anthropologen und Soziobiologen beantworten diese
Frage mit Ja: Das Brutverhalten sei den Weibchen angeboren, und des-



16 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

halb habe für Frauen das ihrer Natur gleichsam eingepflanzte
Fürsorgeprinzip den absoluten Vorrang.
Sowohl gegen die Sozialisationsthese wie auch gegen die Naturalismusthese,

die beide, wenn auch auf ganz verschiedene Weise, der Theorie
einer — genetisch bedingten — geschlechtsspezifischen Moral Vorschub
leisten, können eine Reihe von Einwänden geltend gemacht werden.
Mein erster Einwand würde allerdings auch Gilligan betreffen. Obwohl
sich de facto in Sozialisationsprozessen zwei Moralen herausgebildet
haben, ist damit noch nichts über die Wertigkeit der diesen Moralen
zugrundeliegenden Prinzipien entschieden. Kritikerinnen haben Gilligan
vorgeworfen, sie arbeite mit ihrem Plädoyer für eine weibliche Moral
nur denen in die Hand, die durch Errichtung patriarchaler Strukturen in
der Gesellschaft den Frauen den Zugang zu anderen, als höherrangig
eingestuften Formen von Praxis verwehrt und sie zur Ausbildung einer
als minderwertig erachteten Moral gezwungen hätten. Die spezifisch
weibliche Moral verdanke sich daher letztlich keiner Leistung von
Frauen, keiner weiblichen Selbstbestimmung, sondern sei das Resultat
einer den Frauen von den Männern vorgeschriebenen Lebensform.
Mir scheint, daß dieser Vorwurf in der Tat berechtigt ist, auch wenn ich
nicht wie manche Feministinnen der Ansicht bin, daß Frauen durch
Abbau der männlichen Privilegien und durch Zugang zu allen bisher nur
den Männern offenstehenden Formen von Praxis nun auch endlich
Gelegenheit erhalten sollten, sich das bisher ausschließlich der männlichen
Moral zugrundeliegende Gerechtigkeitsprinzip im Sinne einer Überwindung

des Fürsorgeprinzips zu eigen zu machen und im Kohlbergschen
Modell ein paar höhere Stufen zu erklimmen. Der amerikanische
Entwicklungspsychologe Lawrence Kohlberg hat ja — ähnlich wie der
Schweizer Jean Piaget — die Genese der moralischen Urteilskompetenz
als einen Prozess beschrieben, der über sechs Stufen verläuft, und
festgestellt, dass Frauen in der Regel nicht über die konventionelle Stufe 3

hinauskommen, während Männer es bis zur postkonventionellen Stufe 6

schaffen können, auf welcher die Endstufe der Gerechtigkeit im Sinne
voller moralischer Urteilskompetenz erreicht ist. Das Verdienst von Gilligan

sehe ich darin, daß sie die Gleichwertigkeit von zwei Moralprinzipien

betont und herausgestellt hat, daß in einem humanen Mitein-
anderumgehen das eine Prinzip ebenso unverzichtbar ist wie das andere.

Man kann Gerechtigkeit und Fürsorge nicht gegeneinander ausspie-



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 17

len, sondern muß als Mann und als Frau beide Perspektiven
berücksichtigen, um in einem integrate, "inn moralisch zu handeln.
Nach meiner Vorstellung gibt es zwar viele verschiedene spezielle Mo-
ralen — angefangen vom Berufsethos über die religiösen Moralkodizes
bis hin zur Familienehre —, d.h. eine Moral ist per definitionem
gruppenspezifisch, und gerade in pluralistischen Gesellschaften ist eine Vielzahl

von Moralen nichts Abträgliches, sondern ein Kennzeichen von Freiheit.

Aber sofern Moralen sich dem Prinzip Freiheit verdanken, muss ein
Grundkonsens mindestens über die Unverletzlichkeit dieses Prinzips als
fundamentum inconcussum bestehen, welches garantiert, dass jedem
das gleiche unverbrüchliche Recht zusteht, seine Praxis nach Regeln zu
gestalten, die dem selbst gestellten Anspruch auf Sinn gerecht werden.
Ganz gleich welche Verhaltensnormen jemand für sich persönlich als

verbindlich auszeichnet — die Forderung, dass diese Normen von anderen

respektiert werden, auch wenn sie für deren Praxis keine oder nur
eine untergeordnete Bedeutung haben, begründet im Gegenzug die
Forderung, dass ich die Moral der anderen anerkennen muss, auch wenn es

nicht die meine ist. Es ist mithin das Prinzip der Toleranz, das auf dem
Boden gleicher Freiheit für alle die Gleichberechtigung pluraler Moralen
in Erinnerung ruft und ein Verhalten postuliert, das die Verabsolutierung

der eigenen Moral verbietet.
In bezug auf die beiden Prinzipien der Gerechtigkeit und der Fürsorge
ergeben sich jedoch andere Schlussfolgerungen. Zwar haben sich im
Verlauf der Geschichte auf diesen Prinzipien zwei gruppenspezifische
Moralen etabliert, aber es kann hierbei in erster Linie nicht darum
gehen, der auf dem Fürsorgeprinzip basierenden weiblichen Moral die
Anerkennung zu verschaffen, die ihr gemäss dem Toleranzprinzip
zusteht. Vielmehr muss als erstes aufgedeckt werden, dass die weibliche
Moral nicht auf das Freiheitsprinzip zurückgeführt werden kann,
sondern das Produkt von Herrschaftsstrukturen ist, aufgrund deren Frauen
von den Männern ein bestimmtes Verhaltensmuster aufoktroyiert wurde,

dem sie zu entsprechen hatten. In einem zweiten Schritt muss dann
gezeigt werden, dass es ein doppeltes Unrecht ist, das aus der Delegierung

des Fürsorgeprinzips an das weibliche Geschlecht resultiert: Zum
einen werden die Frauen des Rechts auf freie Selbstverfügung beraubt,
wenn ihnen die durch das Gerechtigkeitsprinzip geregelte öffentliche
Dimension von Politik, Recht und Wirtschaft verschlossen bleibt; und zum



18 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

anderen berauben die Männer sich selbst einer wichtigen Dimension des

Zwischenmenschlichen, wenn sie das Fürsorgeprinzip mitsamt seinen

Implikaten der Solidarität und des Mitleids in den privaten Bereich
abschieben und vorwiegend an die Frauen delegieren.
Carol Gilligan ist also aus ethischer Sicht darin recht zu geben, dass die
zwei von ihr miteinander konfrontierten Moralprinzipien nicht nur
gleichwertig sind, sondern auch beide Geschlechter in gleicher Weise

verpflichten. Damit habe ich — in kritischer Beurteilung der gender-
These, der gemäss das weibliche Selbstverständnis und die darauf
basierende weibliche Fürsorgemoral das Resultat eines auf männlichen
Herrschaftsinteressen errichteten Machtapparats sind — bereits eine
Vorentscheidung über die Naturalismusthese getroffen, auf welche sich
die Männer in Theorie und Praxis wie auch in den Wissenschaften seit
jeher stützen, um ihre Dominanz über das weibliche Geschlecht zu
legitimieren. Die Behauptung, Frauen seien von Natur aus schwach und
bedürften — da zum eigenen Gebrauch der Freiheit nicht fähig — der
intellektuellen Anleitung durch den männlichen Verstand, dessen
Überlegenheit sie durch physische Unterwerfung anzuerkennen hätten, ist
interessenbedingt und höchst prekär.
Ich halte diese naturalistische resp. biologistische These für falsch, auch

wenn sie von modernen Ethologen und Soziobiologen durch noch so
aufschlussreiche Analogien mit tierischen Verhaltensweisen belegt wird.
Selbst wenn die Herkunft des Menschen aus dem Tierreich
evolutionstheoretisch gut fundiert ist, ändert sich mit der Selbstreflexivität ihrer
selbst bewußter Lebewesen die Einstellung zur Welt und den anderen
Lebewesen: Es ist nun nicht mehr die Natur, die immer schon für das

aus der Evolution Hervorgegangene gewählt hat und ihm auf festgelegten,

das Verhalten unausweichlich determinierenden Pfaden seinen Weg
vorzeichnet. Der Mensch vermag von nun an selber zu wählen und
seinen Weg zu bestimmen. Zwar kann er sich nicht von den Gesetzen der
Evolution vollständig losketten, aber seine Würde besteht darin, daß er
sich Freiheit zuschreibt und nach Maßgabe der Freiheit seine eigenen
Gesetze schafft, mithin die Evolution in sozialer und kultureller Hinsicht
selbst zu steuern vermag. Der Mensch ist das autonom gewordene Tier,
das sich zu sich selbst und seinesgleichen als moralisches Wesen verhält.
Die Autonomie ist jedoch nicht halbierbar in der Weise, dass nur die
Männer sie auszuüben vermögen, die Frauen aber nicht. Wer Frauen auf



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 19

ihre genetischen Anlagen reduzieren, die Männer aber davon ausnehmen

möchte, wechselt in einer logisch unzulässigen Weise das
wissenschaftliche Paradigma und die Diskursebene. Im übrigen sind Männer
oft dann, wenn sie ihre Aggressivität und Gewalttätigkeit 'rechtfertigen'
wollen, schnell mit der These bei der Hand, dass die männlichen Hormone

es seien, die für ihr Aggressionspotential 'verantwortlich' sind.
Ohne dies weiter auszuführen, möchte ich auf die Konsequenzen eingehen,

die sich aus der Liquidierung der Naturalismusthese ergeben. Wenn
die Geschlechterrollen in den menschlichen Leib nicht schon naturaliter
eingeschrieben sind, dann sind sie das Resultat einer menschlichen
Setzung, genauer: einer männlichen Setzung. Der im Lager der
Feministinnen vielfach erhobene Androzentrismusvorwurf beinhaltet nichts
anderes, als dass das für allgemeinmenschlich ausgegebene, da vorgeblich

übergeschlechtlich konzipierte traditionelle Menschenbild in seinem
Kern eine verkappte männliche Selbstprojektion darstellt. Ich hatte lange

Zeit Schwierigkeiten mit dieser These, war ich doch — mit den Klassikern

der Philosophie grossgeworden — fest davon überzeugt, daß z.B. die
logischen Prinzipien und argumentativen Denkformen eine geschlechts-
unspezifische Allgemeingültigkeit besitzen. Diese Überzeugung ist mir
mittlerweile abhanden gekommen, nachdem ich auf meiner Suche nach
Androzentrismen in der Geschichte der Philosophie fündig geworden
bin. Zuerst ist mir aufgefallen, dass in der herkömmlichen Logik und
Metaphysik eine typisch männliche Vorstellung von Rationalität
vorherrscht, die die soziale Rolle widerspiegelt, die Männer traditionell im
gesellschaftlichen Kontext für sich beanspruchten. Es sind Herrschaftsformen,

die auch im Bereich der Begriffe, Thesen und Theorien das

grundlegende Ordnungsprinzip abgeben. Hierarchische Strukturen sollen
die chaotische Mannigfaltigkeit der Dinge zu einem einheitlichen Ganzen
formen. Das Ideal dieser Vorstellung von Rationalität ist die Pyramide,
an deren Spitze — wie einst der König — ein letztes und höchstes Prinzip
rangiert, das den unüberbietbaren Seins- und Denkgrund alles Seienden
insgesamt abgibt.
Dieses ranghöchste Prinzip wird fast durchgängig als in sich
gegensatzlose, einheitsstiftende Kraft gedacht — nach dem Muster einer
unerschöpflichen Potenz, die in ewiger Selbstreproduktion ihre eigene Wahrheit

erzeugt und alles, was von anderer Art ist, entweder gewaltsam zu
integrieren oder — nicht weniger gewaltsam — aus ihrem Horizont aus-



20 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

zustoßen trachtet. Dieses Einheitsprinzip duldet kein Anderes seiner
selbst, ausser dieses unterwirft sich den Bedingungen des Einen und
negiert damit seine Andersheit. Die klassischen Philosophen haben in
das höchste Prinzip — sei es ein Gott, sei es eine Idee aller Ideen — das

hineinprojiziert, was ein Mann an sich selbst am meisten schätzt: seine

Zeugungskraft. Kein Wunder, dass Frauen sich schwer tun, wenn ihnen
zugemutet wird, die epistemologische und metaphysische Fundierung
wahren Wissens nach dem Paradigma einer unaufhörlichen, nie
versiegenden Ejakulation vorzustellen. Der durch die männliche Erkenntniskraft

gezeugte Gott wird mit den Allmachtsmerkmalen einer ins
Unendliche gesteigerten Potenz ausgestattet, die ihrerseits wiederum die
männliche Erkenntniskraft befruchtet. In diesem in sich geschlossenen
Kreis inszeniert das männliche Bewußtsein seine Selbstinitiation, die es

dann unberechtigterweise als Grundakt allgememmenschlicher Erkennt-
nisgenerierung behauptet. (Dies lässt sich exemplarisch an Texten von
Sokrates, Piaton, Plotin, Augustinus,Schelling u.a. im einzelnen
nachweisen.)

Damit will ich nicht unterstellen, daß Frauen auf Einheitsprinzipien
verzichten können. Ich meine jedoch, daß sie neben das hierarchische
vertikale Modell einer repressiven Bestimmung von Oben nach Unten
das horizontale Modell einer Wechselbeziehung oder Vernetzung von
gleichrangigen, einander ebenbürtigen Verhältnisgliedern gestellt wissen

wollen, um das einlinige Rationalitätsmodell des auf einem in sich
gegensatzlosen Einheitsprinzip aufbauenden androzentristischen Diskurses

durch ein Modell zu ergänzen, welches es erlaubt, das Differenzprinzip

als unabdingbare Voraussetzung für beziehungsorientiertes Denken

und Handeln heranzuziehen.
Mir ging es in meinen knappen Andeutungen darum zu zeigen, dass

männliche und weibliche Moral nicht, wie biologistische Theorien
unterstellen, Resultat einer naturalen Ausstattung sind, sondern Ausprägungen

bestimmter Interpretationen und Machtinteressen, die dazu geführt
haben, dass Frauen gemäss der ihnen in der Tradition zugewiesenen
Rolle als Frau und Mutter ihre Verstandeskräfte im Umfeld von Haushalt,

Kindererziehung und Krankenpflege ausbildeten, während die
Männer als Ernährer und tragende Staatsorgane ihre Geistesgaben im
beruflichen, wirtschaftlichen und politischen Umfeld entfalteten. Dass

sie dabei ihr eigenes Selbst- und Identitätsverständnis, das nicht we-



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 21

niger durch die soziale Rolle bedingt war als das der Frauen,
verabsolutierten und als allgemeinmenschliche Denk- und Lebensform
behaupteten, gilt es heute zu durchschauen, um von der immer noch
weit verbreiteten Ansicht loszukommen, Männer und Frauen brächten
von Natur aus nicht nur anatomisch verschiedene Geschlechtsorgane
mit, sondern auch ebenso verschiedene, ihnen angeborene Rationalitätsmuster.

Was wir unter Verstand und Logik verstehen, ist nicht Ausfluß
einer prädeteminierenden Natur, sondern Interpretation und damit
Ausdruck dessen, wie wir die Welt und uns selbst sehen wollen.
Verdankt sich das herkömmliche Menschenbild und das darin
festgeschriebene Rollenverständnis von Männlich und Weiblich einer einseitig
patriarchalen und androzentristischen Perspektive, so wollen Frauen
heute ihr Sein als Mensch selbst bestimmen und gestalten, ohne nun
eine spezifisch weibliche Perspektive — z.B. eine vaginale oder
intrauterine — als allgemeinmenschliche auszuzeichnen. Damit würde nur der
alte Fehler — unter anderem Vorzeichen — wiederholt. Vielmehr gilt es,
das geistige Vermögen von seiner angeblichen Verwurzeltheit im
Geschlecht abzutrennen und es als das zu begreifen, was es ist: Quelle von
Ausdrucksformen, die auf unterschiedliche Weise unseren
selbstbestimmten Umgang mit uns und der Welt im Lichte dessen, was wir
wollen, anzeigen.
Von dem Gesagten her möchte ich abschliessend auf Gertrud Nunner-
Winklers These zurückkommen, dass es in bezug auf das
Moralverständnis keine Geschlechtsunterschiede gebe; Gilligans Annahme von
zwei Moralen sei empirisch nicht belegbar und daher ein Mythos. Wenn
damit gemeint ist, dass Jungen nicht weniger in der Lage sind, eine
Situation aus der Fürsorgeperspektive zu beurteilen als Mädchen, und
dass Mädchen genau so gut das Gerechtigkeitsprinzip anzuwenden wissen

wie Jungen, so erstaunt mich dies nicht. Allerdings frage ich mich
grundsätzlich, wie es kommt, dass zwei Psychologinnen zu völlig
entgegengesetzten Resultaten gelangen können. Hängt dies nicht letztlich
damit zusammen, dass Empirie etwas ist, das nicht gleichsam nackt als
neutrales Faktum vor unseren Augen liegt und nur korrekt rezipiert
werden muss? Dies wäre für mich der eigentliche, aufgrund einer
fehlenden wissenschaftstheoretischen Reflexion entstandene Mythos, die
Annahme nämlich, man könnte vorurteilslos an die Dinge, hier an die
Dinge der Moral herangehen. Auch psychologische Tests arbeiten mit



22 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Konzepten, auf dem Feld der Ethik mit einem Vorverständnis von Moral,
auf dessen Basis die Testfragen entwickelt werden. Etwas platt gesagt,
scheinen mir solche Frageraster gelegentlich nach dem Motto zu
funktionieren: Wie es in den Wald hineinschallt, so schallt es heraus. Anders
ausgedrückt: Der Psychologe konstruiert seine Tests gemäß seinem
Moralverständnis, und die Probanden reagieren entsprechend dem
Regelverständnis, das sie als Kinder gelernt und verinnerlicht haben. Die

Auswertung der Tests geschieht wiederum im Licht des Moralverständnisses

des Psychologen, der überprüft, wie der Junge A und das Mädchen

B sich in Situationen verhalten haben, die eine Einstellung der
Fürsorglichkeit oder Gerechtigkeit provozieren sollen. Dieses zirkuläre
Vorgehen kann man natürlich nicht vermeiden, aber man sollte sich
doch stets der jeweiligen Vorgaben bewusst sein und nicht dem Ideal
einer 'reinen', absolut 'objektiven' Wissenschaft anhängen. Die gibt es

nämlich nicht.
Und was wäre schliesslich, wenn es zutrifft, daß unser Denken nach wie
vor eindimensional nach dem Muster der phallischen Logik funktioniert,
die nur das als wissenschaftliche Interpretation von Welt zuläßt, was
sich hierarchischen Strukturen fügt und der Herrschaft eines rigiden
Einheitsprinzips unterwirft? Mein Verdacht geht dahin, daß die
Wissenschaften, die sich ja allesamt aus der Philosophie entwickelt haben, in
ihrer Wurzel noch metaphysisch sind und dementsprechend das
Rationalitätsideal favorisieren, das ich als Herrschaftsinstrument eines sich

zur allgemeinmenschlichen Denkform universalisierenden männlichen
Selbstverständnisses herausgestellt habe. In dem Fall würden wir auch
heute noch die Dinge unausweichlich androzentristisch — mit dem
männlichen Blick — sehen, und die Testergebnisse von Frau Nunner-
Winkler wären insofern nicht verwunderlich, als sie den männlichen
Mythos von der einen Moral bestätigten, denn alle traditionelle Moral ist
in der Wurzel männlich. Die weibliche Moral war nur eine Erfindung von
Männern, die Autonomie für sich reklamierten und den Frauen jene
Tätigkeiten auftrugen, die eines Mannes als nicht würdig erachtet
wurden. Meine These lautet daher: Auch wenn Mädchen heute ein das

Gerechtigkeitsprinzip mit einschließendes praktisches Urteilsvermögen
besitzen, ist damit noch längst nicht der Androzentrismus der Moral
überwunden. Eine weibliche Moral, die das Selbstverständnis von Frau-



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 23

en angemessen - ohne das Diktat der Männer - widerspiegelt, eine solche
weibliche Moral müssen wir erst noch ausbilden.

Literatur
— Carol Gilligan: Die andere Stimme. Lebenkonflikte und Moral der Frau,
4. Auflage, München 1990 (amerik.: In a Different Voice, 1982)
— Gertrud Nunner-Winkler (Hrsg.): Weibliche Moral. Die Kontroverse um
eine geschlechtsspezifische Ethik, Frankfurt/M. 1991
— Annemarie Pieper: Aufstand des stillgelegten Geschlechts. Einführung
in die feministische Ethik, Freiburg/Basel/Wien 1993

Zur naturalistischen/biologistischen Fundierung von Moral
— Christian Vogel: Evolutionsbiologische Grundlagen für die 'doppelte
Moral' bei Mann und Frau, in: Mann und Frau — Frau und Mann.
Hintergründe, Ursachen und Problematik der Geschlechterrollen, hrsg. v. W.
Böhm und M. Lindauer, Stuttgart 1992,151-162
— Wolfgang Wickler: Die Natur der Geschlechterrollen. Ursachen und Folgen

der Sexualität, in: Wesen und Sinn der Geschlechtlichkeit, hrsg. von
N.A. Luyten, Freiburg/München 1985, 251-259

Zur entwicklungspsychologischen Auffassung von Moral
—JeanPiaget: Das moralische Urteil beim Kinde, 4. Auflage, Frankfurt/-
M. 1981
— Lawrence Kohlberg: The Philosophy of Moral Development, San

Francisco 1981


	Weibliche Moral? : Zur Grundfrage der feministischen Ethik

