
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 21 (1995)

Heft: 2-3

Artikel: Zu Objektivität moralischer Aussagen

Autor: Schaber, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6 VSh - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Zur Objektivität moralischer Aussagen

Peter Schaber PD für Philosophie an der Universität Zürich

1. Subjektivistische Ansätze

Es ist eine durchaus verbreitete Ansicht, dass sich auf ethische

Fragen keine objektiv richtigen Antworten finden lassen.
Für das, was wir als moralisch richtig oder falsch ansehen,
sind nach Auffassung vieler subjektive Einstellungen und
Gefühle massgebend, die weder wahr noch falsch sein können. Wir
haben gewissen Handlungen und Handlungsweisen gegenüber positive,

anderen gegenüber negative Einstellungen. Dabei gibt es

in bezug auf bestimmte Handlungen unterschiedliche Einstellungen.
So stehen die einen z.B. Abtreibung ablehnend, andere

aber indifferent gegenüber. Dementsprechend gibt es sowohl
innerhalb wie auch zwischen Gesellschaften différente, sich
widerstreitende moralische Ansichten. Dieser moralische Dissens

gilt vielen als Beweis dafür, dass es in der Moral keine
objektiv richtigen Antworten gibt.

Dieses subjektivistische Bild der Moral findet sich auch

bei Philosophen. Stellvertretend sei hier der englische Philosoph

Alfred Ayer zitiert. Ayer zufolge bringt jemand, der
etwas als moralisch verwerflich bezeichnet, seine negative
Einstellung der in Frage stehenden Sache gegenüber zum Ausdruck.1
Die Frage, ob diese Einstellung richtig sei, lässt sich nach

Ayer genausowenig beantworten wie die Frage, ob es richtig
sei, Vanilleeis zu mögen. Wir versuchen zwar - so Ayer^- mit
Äusserungen wie 'x ist moralisch verwerflich' andere dazu zu

bringen, sich dieselbe Einstellung anzueignen. Das ändert aber
nichts an der Tatsache, dass solche moralischen Urteile
Ausdruck einer subjektiven Einstellung oder eines subjektiven
Gefühls sind. Moralische Urteile lassen sich nicht verifizieren

und sind deshalb keine wissenschaftlichen Aussagen.

1 Vgl. A. Ayer (1954): Philosophical Essays, London, S.
231-245.



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 7

Wäre dies richtig, bliebe der Ethik als Disziplin nichts
anderes übrig, als die unterschiedlichen moralischen Einstellungen

empirisch zu untersuchen. Fragen wie 'Welche Einstellungen

gibt es gegenüber Abtreibung?' 'Welche Unterschiede
lassen sich diesbezüglich in interkultureller Perspektive
feststellen?' wären dann ihr Gegenstand. Normative Aussagen von
Moralphilosophen wären bloss Ausdruck ihrer subjektiven
Einstellungen und Gefühle oder Resultat empirisch festgestellter
Präferenzen. Ich möchte nachfolgend einige Gründe dafür
vorbringen, die gegen dieses subjektivistische Bild der Moral
sprechen. Es soll deutlich werden, dass es gute Gründe gibt,
dem moralischen Bereich eine Objektivität zuzuschreiben.
Moralische Fragen lassen sich nicht auf Geschmacksfragen reduzieren.

Vielmehr gilt: Moralische Urteile unterstehen genauso wie
nicht-moralische Urteile einem Objektivitätsanspruch.

Um ein mögliches Missverständnis zu vermeiden: Man könnte
ein subjektivistisches Konzept der Moral für attraktiv halten,
weil es uns zur Toleranz in moralischen Fragen verpflichtet.
Keiner von uns kann den Anspruch erheben, über moralisch richtige

Antworten zu verfügen, die für alle verbindlich wären.
Wir müssen vielmehr akzeptieren, dass andere Menschen und
andere Kulturen moralische Einstellungen haben, die von meinen
bzw. unseren Einstellungen in vielen Dingen abweichen.

Das ist ein schlechtes Argument, um einen ethischen
Subjektivismus zu verteidigen. Aus dem Faktum, dass moralische
Aussagen subjektiven Charakter haben, folgt in keiner Weise

ein Toleranzgebot. Ich könnte dem Toleranzgebot gegenüber eine
negative Einstellung haben und die Ansicht vertreten, dass man

abweichende moralische Ansichten nicht tolerieren sollte.
Damit liesse sich zwar kein Objektivitätsanspruch verbinden.
Trotzdem könnte ich aber auch als Subjektivist sagen: 'Ich
halte Toleranz nicht für geboten'. Umgekehrt gilt: Ein
Objektivist ist nicht verpflichtet, gegenüber anderen moralischen
Ansichten intolerant zu sein. Er kann sagen: 'Ich halte x für
moralisch verwerflich, aber ich könnte mich irren'; oder: 'ich
glaube, es ist falsch, anderen meine moralische Ansichten
aufzuzwingen'



8 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

2. Der Zug zur Objektivität

Wenden wir uns nun aber unserem eigentlichen Problem zu. Was

spricht für eine Objektivität im Bereich der Moral? Zunächst
legt uns unser eigenes Alltagsverständnis moralischer Aussagen
und Gebote eine solche Objektivität nahe. Wir verstehen
moralische Aussagen wie 'Das Foltern von Menschen ist moralisch
verwerflich' nicht bloss als Ausdruck unserer subjektiven
Einstellungen oder Gefühle. Wer sich in dieser Weise äussert, hat
ohne Zweifel dem Foltern von Menschen gegenüber eine negative
Einstellung. Doch die Aussage zielt auf etwas, das unabhängig
von dieser negativen Einstellung besteht. Dementsprechend sind
wir der Meinung, dass das Foltern von Menschen auch dann

moralisch verwerflich wäre, wenn wir keine entsprechenden
negativen Einstellungen dazu hätten. Im Alltagsverständnis der
Moral fallen unsere Gefühle und Einstellungen nicht mit dem,

was moralisch gut oder schlecht ist, zusammen.

Zudem sind wir auch nicht der Auffassung, dass sich unsere

Einstellungen jeglicher Kritik entziehen. Im Gegenteil. Wir
unterscheiden zwischen angemessenen und unangemessenen
Einstellungen. Eine positive Einstellung gegenüber dem Quälen von
Kleinkindern würden wir für unangemessen bzw. für moralisch
verwerflich halten. Subjektive Einstellungen sind also selbst
Gegenstand moralischer Beurteilung. Das setzt aber voraus,
dass es eine moralische Objektivität gibt, der eine subjektive
Einstellung angemessen sein kann oder nicht. Und in der Tat
sind wir der Ansicht, dass eine positive Einstellung gegenüber
der Handlung x genau dann angemessen ist, wenn x eine moralisch

gute Handlung, und unangemessen genau dann, wenn x moralisch

verwerflich ist.
Darüberhinaus gilt: Wer sich die Frage stellt, ob z.B.

Abtreibung moralisch verwerflich sei, will nicht wissen, welche

Einstellung er gegenüber Abtreibung hat. Vielmehr will er
wissen, ob Abtreibung moralisch verwerflich ist oder nicht.
Das ist nicht die Frage nach der eigenen subjektiven Einstellung,

sondern vielmehr danach, welche Einstellung man haben

sollte bzw. welche Einstellung Abtreibung gegenüber angemessen



APU - Bulletin n.2/3, aQût 1995 9

wäre. Unsere Suche nach moralischen Antworten ist eine Suche
nach den objektiv richtigen Antworten.

Nun lässt sich hier einwenden, dass für objektiv richtige
Antworten soziale Faktoren massgebend sind. Wir halten etwas
für moralisch richtig, weil oder sofern es den in einer
Gesellschaft oder Gruppe dominanten Moralvorstellungen
entspricht. Der englische Philosoph John Mackie illustriert diesen

Gedanken an folgendem Beispiel: "Man ist von der sittlichen

Angemessenheit der Monogamie überzeugt, weil man in
Übereinstimmung mit den gesellschaftlichen Gepflogenheiten die
Monogamie lebt; man lebt nicht die Monogamie, weil man von
ihrer Angemessenheit überzeugt ist."2

Das mag in bezug auf das zitierte Beispiel der Monogamie

richtig sein. Doch in sehr vielen Fällen stimmt Mackies Befund
mit unserem Verständnis des Moralischen nicht überein. Wir
halten das Foltern von Menschen nicht darum für moralisch
falsch, weil dies der Ansicht der überwältigenden Mehrheit in
unserer Gesellschaft entspricht. Eine entsprechende Veränderung

der Mehrheitsmeinung würde in unserem Verständnis das

Foltern von Menschen nicht zu einer moralisch richtigen Handlung

machen. Die moralische Qualität von Handlungen und

Handlungsweisen ist - so gesehen - nicht abhängig von den sozialen
Moralvorstellungen. Diesen Schluss legt uns zumindest das

Alltagsverständnis der Moral nahe.
Natürlich handelt es sich hier um keinen zwingenden

Schluss. Vielleicht gibt es diese moralische Objektivität, die
wir alltäglich unterstellen, gar nicht. Dieser Zweifel lässt
sich nicht vom Tisch wischen: Wir können nicht beweisen, dass
es eine moralische Objektivität gibt. Das zwingt uns aber
nicht, die Idee objektiv richtiger Antworten in der Moral zu
verabschieden. Wichtig in diesem Zusammenhang ist folgendes:
Den Zug zur Objektivität, den wir in unserem alltäglichen
Verständnis des Moralischen feststellen, ist erklärungsbedürftig.
Diese Aufgabe stellt sich auch denjenigen, die eine Objektivität

in der Moral bestreiten.

2 J.L. Mackie (1981): Ethik. Auf der Suche nach dem
Richtigen und Falschen, Reclam, S. 41.



10 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

Wieso verstehen wir moralische Aussagen in einem objektiven
Sinn? Für eine ausführliche Diskussion dieser Frage fehlt

an dieser Stelle der Raum. So soll eine plausible Erklärung
nur angedeutet werden: Unser Alltagsverständnis des
Moralischen beruht auf der Erfahrung moralischer Objektivität. Es

bestehen keine überzeugendenGründe, diese Erfahrungen
anzuzweifeln.

3. Methodische Überlegungen

Viele stehen der Idee objektiv richtiger Antworten in der Moral

aus methodischen Gründen skeptisch gegenüber: Wie können
wir erkennen, welches die objektiv richtigen Antworten sind?
Nach Meinung verschiedener Philosophen gilt: Moralische
Aussagen lassen sich weder verifizieren noch falsifizieren. Ohne

Zweifel kann ich nicht in der gleichen Weise sehen, dass etwas

gut ist, wie ich sehe, dass etwas z.B. viereckig ist. Das

heisst aber nicht, dass es keine Methode gibt, richtige
moralische Antworten zu bestimmen. Ich möchte im folgenden eine
mögliche Methode der Wahrheitsfindung in der Moral kurz
skizzieren.

Man kann sagen: Die moralische Aussage 'p' ist genau dann

richtig, wenn p der Fall ist. Die epistemologisch interessante
Frage, die sich in diesem Zusammenhang stellt, lautet: Wie

lässt sich feststellen, ob p der Fall ist? Einige Moralphilosophen

sind der Ansicht, dass eine moralisch Aussage dann

richtig ist, wenn sie mit anderen richtigen Aussagen übereinstimmt.3

Das Problem dabei ist, dass verschiedene moralische
Aussagensysteme konsistent sein können, die miteinander nicht
kompatibel sind. Es drängt sich deshalb auf, Konsistenz nicht
für das alleinige Richtigkeitskriterium zu halten. Ein anderer
Vorschlag lautet: Eine moralische Aussage kann dann als objektiv

richtig angesehen werden, wenn ihr rationale Personen zu-

3 Vgl. dazu D. Brink (1989): Moral Realism and the Foundations

of Ethics, Cambridge, S. 122ff.



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 11

stimmen.4 Dabei hängt viel davon ab, was man unter 'rational'
versteht. Rational - so lässt sich sagen - ist eine Person,
die a) über den in Frage stehenden Gegenstand informiert ist
und b) bereit ist, diesen unparteilich zu beurteilen. Wer sich
fragt, ob eine eigene moralische Ansicht richtig ist, sollte
sich dementsprechend überlegen, ob er über Argumente verfügt,
die rationale Personen überzeugen könnten. Dabei ist zu betonen,

dass das, was rationale Personen für richtig halten,
nicht notwendigerweise richtig ist, da die Rechtfertigung und

die Wahrheit von Aussagen nicht zusammenfallen müssen. Eine
entsprechende Koinzidenz wird zu Recht von verschiedenen
Philosophen bestritten.5 Trotzdem lässt sich aber am Konsens
rationaler Personen als Rechtfertigungskriterium festhalten:
Solange mir rationale Personen nicht widersprechen oder nicht
widersprechen würden, bin ich berechtigt, eine bestimmte Aussage

als objektiv richtig oder falsch anzusehen.
Dieses Rechtfertigungsverfahren ist an bestimmte normative

Voraussetzungen geknüpft: Die Personen, die sich am

argumentativen ethischen Diskurs beteiligen, sollten die genannten
Rationalitätsbedingungen erfüllen. Diese Einschränkung ist
aber kein Argument gegen das Rechtfertigungsverfahren. Denn

auch für den wissenschaftlichen Diskurs sind gewisse normative
Bedingungen unentbehrlich: Wissenschaftler müssen bereit sein,
von weltanschaulichen Meinungen zu abstrahieren, sich von vor-
gefassten Überzeugungen zu lösen und Argumente zu akzeptieren.
Der wissenschaftliche Diskurs ist also in normativer Hinsicht
genausowenig voraussetzungslos wie der ethische Diskurs. Die
normativen Voraussetzungen ethischer Konsensbildung bedrohen
den wissenschaftlichen Status moralischer Aussagen in keiner
Weise.

4 Vgl. dazu T. Scanion (1982): Contractualism and
Utilitarianism, in: Utilitarianism and Beyond, A. Sen/B. Williams
(Hg.), Cambridge, S. 110.

5 Vgl. dazu D. Brink (1989): Moral Realism and the Foundations

of Ethics, Cambridge, S. 113ff.; für eine stärkere An-
bindung von Wahrheits- und Rechtfertigungskriterium vgl. J.
Habermas (1983): Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln,
Frankfurt/M., S. 64.



12 VSH - Bulletin Nr.2/3, August 1995

4. Moralischer Dissens

Doch das Ziel - so kann man einwenden -, eine umfassende
Einigkeit in ethischen Fragen zu erreichen, ist illusorisch.
Anders als in den Wissenschaften lässt sich - so z.B. der
englische Philosoph Bernard Williams - in der Ethik auf eine solche

Konvergenz der Ansichten nicht hoffen.6 In ethischen Fragen

werden sich viele Dissenspunkte nicht auflösen lassen. Das

ist nach Ansicht verschiedener Philosophen ein guter Grund,
die Idee objektiv richtiger moralischer Aussagen für problematisch

zu halten.
Ich glaube allerdings nicht, dass dieses Argument wirklich

zu überzeugen vermag. Zunächst gibt es durchaus moralische

Ansichten, die von sehr vielen geteilt werden. So besteht
ein weitgehender Konsens darüber, dass z.B. das sadistische
Quälen von Menschen oder die Vergewaltigung von Frauen moralisch

verwerflich sind. Darüberhinaus sind moralische Uneinigkeiten

für den moralischen Objektivisten nicht als solche
problematisch. Uneinigkeiten gibt es auch in nicht-moralischen
Fragen. Hier werden sie aber nicht als Grund dafür angesehen,
die entsprechenden Antworten als eine Frage der subjektiven
Einstellungen zu behandeln. Das besondere Problem im moralischen

Bereich scheint höchstens darin zu bestehen, dass wir
hier möglicherweise mehr Uneinigkeiten vorfinden als in
nichtmoralischen Bereichen. Dieses Faktum lässt sich aber gut mit
Faktoren wie Eigeninteresse und ideologischen Verzerrungen
erklären. Solche Faktoren spielen bei ethischen Fragen aufgrund
ihrer lebenspraktischen Bedeutung eine wichtigere Rolle als in
nicht-moralischen Fragen; es ist deshalb wohl auch schwieriger,

diese Faktoren im ethischen als im nicht-ethischen
Bereich auszuschalten. Das ist aber kein Grund dafür, daran zu

zweifeln, dass es objektiv richtige moralische Aussagen gibt.
Denn ungeachtet der spezifischen Probleme, denen sich die
Ethik ausgesetzt sieht, kann man den Konsens rationaler Personen

weiterhin als ein Rechtfertigungskriterium für moralische

Aussagen ansehen.
Damit soll nicht gesagt sein, dass sich auf alle

ethischen Fragen eine richtige Antwort finden lässt. Es ist
durchaus möglich, dass ein moralisches Problem keine richtige

Vgl. B. Williams (1985): Ethics and the Limits of Philosophy,
Fontana Press, S. 136.



APU - Bulletin n.2/3, août 1995 13

Lösung findet. Nehmen wir an, ich wüsste, dass ich einem
Freund grosses Leid zufügen würde, wäre ich ihm gegenüber
ehrlich. Was ich in einer solchen Situation tun soll, hängt davon

ab, welcher der beiden hier auf dem Spiel stehenden Werte

(Ehrlichkeit und Vermeidung von Leiden) moralisch gewichtiger
ist. Es ist unklar, ob sich Werte dieser Art gegeneinander
abwägen lassen. Fraglich ist zumindest, ob sich in solchen
Konfliktfällen immer eine Handlung als moralisch besser
ausweisen lässt. Ist dies nicht der Fall, dann gibt es auf die
Frage 'Was soll ich in einer solchen Situation tun?' keine
richtige Antwort. Vielleicht gilt dann das, was verschiedene
Moralphilosophen glauben, nämlich dass alles, was man in einer
Situation dieser Art tut, moralisch falsch ist.7 Es sind
umgekehrt auch Situationen vorstellbar, in denen verschiedene
Handlungen moralisch richtig wären. Verschiedene Handlungsoptionen

könnten moralisch wertvoll sein, ohne dass sich aus den

genannten Gründen sagen liesse, welche der Handlungen moralisch

den Vorzug verdienen würde.

5. Schluss

Doch auch wenn sich nicht auf alle ethischen Fragen eine richtige

Antwort finden lässt, gibt es objektiv richtige Antworten.

Dafür spricht vor allem unser Alltagsverständnis der
Moral: Wir verstehen moralische Fragen nicht als Geschmacksfragen.

Und wir betrachten unsere subjektiven Einstellungen und

Gefühle nicht als etwas, das sich einer moralischen Beurteilung

entzieht. Vielmehr glauben wir uns mit moralischen
Aussagen wie 'das Foltern von Menschen ist moralisch verwerflich'
auf etwas zu beziehen, das unabhängig von subjektiven Einstellungen

und Gefühlen besteht. Dementsprechend halten wir
moralische Aussagen auch für richtig oder falsch. Es sind die
richtigen Antworten, die wir im ethischen Diskurs suchen und
im Konsens rationaler Personen zumindest annäherungsweise auch
finden.

7 Vgl. dazu Ch. Gowans (1994): Innocence Lost. An Examination

of Inescapable Moral Wrongdoing, Oxford.


	Zu Objektivität moralischer Aussagen

