
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 18 (1992)

Heft: 3-4

Artikel: Les universités européennes : entre nationalisme et internationalisme

Autor: Cusin, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6

Prof. Miche! Cusin,
Président honoraire de l'Université
Lumière à Lyon. Né le 23 février 1933.

Professeur à l'Université Lyon 2.

Président de cette Université
1986- 1991. Vice-président du Comité
de Liaison des Universités de la
Communauté Européenne.

Michel Cusin

Les universités européenes,
entre nationalisme et
internationalisme*
Tout le monde s'accorde, universitaire compris,
pour reconnaître que la crise des idéologies et la
mondialisation de la culture, constituent deux traits
dominants de notre civilisation contemporaine. Le
constat est tout aussi unanime quant aux
conséquences fâcheuses qui en découlent. D'une part, on
assiste à la réaffirmation ambiguë des logiques
identitaires à travers les différentiations ethniques,
nationales ou religieuses; d'autre part, le consensus
à l'échelle mondiale entraîne un retour du racisme
comme si l'unité du genre humain n'était pas
supportable sans l'exclusion sacrificielle de certains, et
comme si la mondialisation ne pouvait se payer
qu'au prix d'une désocialisation qui désagrégé le
tissu des corps intermédiaires, pour ne laisser face
à face que les individus et l'univers.

Face à ce désastre (nuit sans étoiles, au sens
étymologique du terme), les universités, vouées
traditionnellement aux lumières, bien avant le siècle du
même nom, se retrouvent dans la nuit. Impuissantes

à juguler le racisme par leurs discours, écar-
telées entre leur penchant traditionnel pour
l'internationalisme et les séductions des nationalismes,
elles en viennent à oublier que leur force tient
précisément en ce qu'elles demeurent le lieu où les
contradictions sociales se nouent, source vitale
d'action et de changement pour toute société. C'est
ce lieu de contradiction constitutif que nous
voudrions d'abord préciser, avant de voir comment les
universités peuvent faire face à la crise indentitaire
des peuples et des individus, pour terminer par le
rôle que l'Europe peut jouer avec elles et entre elles
dans cette triste affaire.

* Exposé tenu dans le cadre du 3ème Forum Européen «La Sapienza»
qui eut lieu le 4 mai 1992 à Rome.

1. Les vocations contradictoires des universités.

De tous temps, les universités ont été écartelées
entre des missions contraires qui ont donné lieu à

des compromis variables suivant les époques.
Deux de ces vocations antagonistes sont pertinentes

pour notre propos: leur vocation à l'universalité
et leur vocation à la singularité, la force de

proposition qu'elles doivent être dans la société,
en même temps que la force de protestation qui
est leur est indispensable pour assurer le progrès
des lumières, tant il est vrai qu'il n'est point de
société sans organisation ni de société sans utopie.

L'universalisme des universités est affiché dans

leur titre traditionnel d'Universitcis studiorum, mais
chacune porte un patronyme de lieu qui la singularise:

Universita di Roma, La Sapienza. La
Conférence des Récteurs européens s'est penché, à

Durham, sur l'enracinement économique et culturel
qui les rends dépendantes de forces extérieures,
alors que l'indépendance académique intelectuelle
reste pour elles un de leurs fondaments. Si la vocation

internationale de la science, et l'échange mondial

des chercheurs qui en découle, fait l'unanimité,
la question reste ouverte de savoir s'il convient de
défendre la pluralité des cultures nationales ou
locales, alors que l'American way of life impose
peu à peu l'internationalisation du jean et la civilisation

de Vodka-Cola.

La deuxième contradiction est encore plus vive que
la première à laquelle elle est souvent liée: l'université

se doit de coopérer avec son milieu social et
économique tout en refusant d'être asservie à quelque

pouvoir que ce soit. Or, si, tôt ou tard, tous les
états et tous les pouvoirs économiques (y compris
la Communauté européenne), découvrent que la
matière grise est aussi importante pour leur expansion

que les matières premières, comment éviter la
main mise sur des établissements qui ont aussi

pour vocation les progrès des sciences et la
transmission équitable de la culture et qui se doivent
donc de protester sans relâche contre les idées

reçues et contre le conservatisme inhérent à toute
société. Périodiquement, à travers le monde, à

Paris, à Séoul, à Mandalay, à Santiago du Chili ou
sur la place Tien-an-men, des étudiants et des
professeurs protestent, parfois au prix de leur vies, au
nom des grands principes qui fondent leurs universités

particulières et l'Université en général.

Il n'est donc pas étonnant - le fait a été constaté
clairement à la conférence de l'Association
Internationale des Universités à Helsinki, - qu'au
moins trois sortes de conceptions des universités
s'affrontent sur notre planète: celles des universités
du Tiers-Monde qui n'hésitent pas à sacrifier leurs



7

vocations universalistes à l'appui inconditionnel
qu'elles se doivent d'apporter au développement de
leur pays; celles des universités du Japon qui, pour
d'autres raisons, ont choisi la dimension nationale
et la force de proposition au détriment de la mission

de contestation et, enfin, celles qui, de San
Francisco à Vladivostock sont tentées par la mission

de protestation et par l'universalisme, avec
d'autant plus de passion que certaines, à l'Est de

l'Europe, ont été, contre leur gré, contraintes
d'assumer une mission nationale, voire nationaliste, de
collaboration idéologique. Sans doute faut il aussi

rappeler qu'au cours des siècles, les pôles privilégiés

des ces contradictions ont varié et que le dix
neuvième siècle, depuis le discours de Fichte à la
nation allemande prononcé à l'université de Iéna, a

plongé les universités européennes dans des vagues
de protestation nationaliste qui pourraient, hélas,
reprendre force de nos jours, au moment où les
universités sont confrontées au retour exalté des
différences qui prétendent apporter remède à la
vacillation des indentités.

2. Les universités et la crise identitaire en Europe.

Dans nos sociétés consensuelles, et d'autant plus
vivement après l'effondrement des régimes
communistes, il semble bien qu'il faille trouver une
figure de l'Autre à exorciser et à exclure. Qui sera
le Grand Satan de l'Europe maintenant que le diable

soviétique est retourné aux enfers? Le satiriste
Felix Brown a même inventé une apostrophe
célèbre pour ridiculiser cette persistante nécessité
de trouver des boucs émissaires dans un univers de
plus en plus unifié: «Martiens, go home». Quelle
est donc, sur ce point, la tradition des universités et
le rôle qu'elles doivent assumer?

Traditionnellement, les universités, on l'a vu, sont
internationalistes, plus catholiques (au sens
étymologique du terme) que les églises à prétention uni-
verselle, et la science qu'elles propagent cherche à
réduire constamment l'altérité du réel pour l'aménager

en réalités connues. Si elles se satisfont de
cette vocation, les universités ne peuvent
qu'exaspérer les particularismes et les différences
dautant qu'elles ont été, jusqu'ici, le lieu de la
selection sociale. Chacun sait, - et les troubles
récents aux Etats-Unis le rappellent cruellement, -
comment le pas est vite franchi entre sélection
s°ciale et sélection raciale et comment le succès,
en France, des mouvements nationalistes, s'explique

par la conjonction du chômage et de l'immi-
gration maghrebine. Il faut, toutefois, se garder de
conclure, trop précipitamment, que les universités
oivent renoncer à leur universalisme pour aider

les peuples à reconstruire des identités confisquées
par les idéologies totalitaires, et pour encourager
les sociétés à retisser un tissu social déchiré par le
déracinement urbain.

En fait, les universités au XXème siècle, sont tenues,

sous peine de mort, de cultiver la tension entre
tradition et innovation, en évitant de survaloriser
la transmission d'un savoir ésotérique réservé à une
élite, ce qui feraient d'elles des sectes scientifiques,
mais aussi de survaloriser la nécessaire ouverture
de l'Enseignement Supérieur aux masses, en
diluant dans un syncrétisme uniforme les formations

intellectuelles pointues qui ont, jusqu'ici, fait
leur force. Il leur faut intégrer, dans leurs
politiques et dans leurs démarches, cette double tradition

qui est la leur: héritières du message à portée
universelle du Christiansisme (le salut pour les
Gentils et non point pour le seul peuple élu), elles
sont lumen ad revelationem gentium, et ne peuvent
se contenter de reproduire une culture de classe
même sous couvert de promtion sociale. Mais, par
ailleurs, une autre tradition fait d'elle des machines
à intégrer les savoirs - c'est ainsi que progresse la
science depuis que St Thomas d'Aquin a réussi ce
tour de force de christianiser Aristote... - donc des

machines à écraser les différences; or, on a vu que
l'intégration totale se paye du prix de l'exclusion.

Peut-être leur faudrait-il d'abord réaffirmer
solennellement, en particulier à l'attention de ceux qui
les financent mais aussi à l'attention de leurs
professeurs, que la seule discrimination admise en
leurs murs est celles des intelligences, tout en
sachant que, culturellement au moins l'intelligence
est liée, pour partie, à la classe sociale des étudiants.

Réaffirmer également, (mais là le consensus
n'existe pas, même en France où l'Enseignement
Supérieur a l'ambition, sans avoir peut être les

moyens, d'offrir une formation post-secondaire à

80% d'une classe d'âge), réaffirmer que l'Enseignement

Supérieur ne peut se limiter à la formation
des élites. Enfin, les universités pourraient être le
vivant exemple d'une articulation de la diversité
dans l'unité, qui est sans doute le remède le plus
efficace contre le racisme, dans leur mode de
fonctionnement lui-même. Est-on sûr, par exemple,
qu'à travers toute l'Europe il n'existe pas d'université

qui ne se réduise à la simple juxtaposition de
départements ou de Facultés? Est-on sûr, qu'à
travers toute l'Europe les universitaires ont le sentiment

d'appartenir à la fois à une communauté locale
bien vivante et à une communauté scientifique

internationale non abstraite? La création de nouvelles

universités peut-elle se faire en tenant compte
des besoins réels des régions ou bien des prétentions

imaginaires des ethnies et doit-elle se faire en



8

acceptant que soit porté atteinte à l'universitas stu-
diorum par la création d'universités réduites à une
ou deux facultés pour faciliter la gestion des
établissements et y faire taire (ou à tout le moins y
diminuer) la force de protestation? On sait que ce
fut le cas en France après 1968. Enfin, par delà
tous les discours, conférences et projets de lois qui
essaient de traiter de la relation entre université et
industrie, les universités européennes seront-elles
capables de coopérer avec les pouvoirs politiques
et avec les pouvoirs économiques sans perdre leur
indépendance et leur force de protestation scientifique,

mais aussi culturelle et donc sociale? A toutes
ces questions, la construction européenne est de

nature à favoriser l'élaboration de réponses adéquates

et, pourquoi pas, originales.

3. Les universités et l'identité européenne.

L'identité européenne demeure un slogan ou un
mythe, même à l'intérieur de la Communauté
européenne en attendant la ratification du traité de

Maastricht. Elle demeure à construire et les universités

de l'Europe ont un rôle capital à jouer pour
cela. Le nom Europe provient d'un mythe grec
longtemps jugé indécent par les européens eux-
mêmes, puisqu'il raconte l'histoire d'un viol
consenti. En 1561, un certain Guillaume Postel avait
même proposé de changer le nom du continent en
Japhétie, en référence à l'un des trois fils de Noë
qui, après le déluge, se seraient bibliquement
partagé les trois continents d'alors. Quant aux
contours géographiques du continent, ils sont trop
flous pour qu'ils puissent en définir l'identité. La
formule gaullienne «de l'Atlantique à l'Oural» laisse

ouverte la question de l'identité turque
(Constantinople fut de 315 à 395 la capitale d'une
Europe unifiée), et ne dit rien de cette mare
nostrum, qui fut jadis le cœur de l'Europe civilisée
et qui n'aurait plus que sa rive nord. Par ailleurs
l'usage que font les Britanniques du mot «continent»
appliqué à l'Europe, y compris quotidiennement
dans la météorologie, montre à l'évidence qu'ils
n'en font pas partie. Historiquement, l'identité
européenne est encore plus problématique puisque
l'histoire du continent se résume en une série de
fractures de plus en plus graves pour culminer en
deux guerres mondiales nées sur son sol, après les
échecs sanglants d'unification par les Empires,
qu'ils s'agisse du saint Empire Romain Germanique
et de ses avatars en deuxième et troisième Reich,
ou de l'Empire Français napoléonien (le premier,
puis le second en pire). Culturellement enfin, on
peut se demander, - c'est la thèse en France de
certains géopoliticiens, - si, par delà les morcèlements
successifs de l'Europe des nationalités, ne demeure

pas une fracture essentielle dont l'identité culturelle
de l'Europe ne s'est jamais remise, celle du grand
schisme de 1054 dont les dimensions religieuses ne
doivent pas occulter les dimensions culturelles.

Si l'identité de l'Europe reste largement à construire,

pour éviter les débordements nationalistes,
ethniques ou religieux, une partie non négligeable en
incombe aux politiques et aux économistes, mais la
dimension culturelle relève de l'engagement des

systèmes éducatifs et des universités, dans la mesure

où ces dernières peuvent encore, malgré l'importance

démesurée des médias, influencer l'opinion
publique et les us et coutumes de chaque pays.
Qu'ils s'agisse de créer une fédération à l'échelle de
la CEE ou une Confédération à l'échelle de

l'Europe tout entière, les politiques n'éviteront pas
la questions du fédérateur et la question de la taille
des micro unités à fédérer. «L'Europe des nations
ou l'Europe des tribus» tel était le titre provocateur
d'un symposium international tenu récemment à

Paris. Comme si la France de Clémenceau et les
Etats Unis de Wilson n'en n'avaient pas fini de

regretter les conséquences désastreuses pour
l'Europe du traité de Versailles. Nos gouvernements

n'éviteront pas davantage la question de
savoir si une fédération ou confédération peu
s'organiser en faisant l'économie d'une guerre fondatrice

(la révolte des colonies anglaises pour les
U.S.A., la révolte des quatre cantons contre les
Habsbourgs pour la Confédération Suisse) puis
d'une guerre de sécession (sudistes contre nordistes
aux U.S.A., le Sonderbund dans la Confederatio
Helvetica). En revanche, les universitaires on
devant eux un travail de réflexion et d'action de

plus longue haleine, assorti de projets communs
immédiats.

Les juristes d'abord devraient faire comprendre
qu'une Europe organisée en simple zone de libre
échange ne ferait qu'exacerber les divisions ethniques

et sociales si un contre poids politique ne
venait en corriger les inévitables excès. L'exemple,
a contrario, de ce qui s'est passé jusqu'ici dans la
CEE devrait donner matière à réflexion. On y
prône, en effet, un principe unique pour le marché
unique, celui de la subsidiarité, principe emprunté
d'ailleurs à la doctrine sociale de l'Eglise catholique.

Or ce principe ne peut, à lui seul, constituer
un espace juridique et définir une ligne claire de

partage des compétences entre le local et le global
ou entre les différents niveaux de responsabilité.
En France, il a fallu un texte de loi pour délimiter
les compétences des régions lors de la décentralisation

et aux USA, les droits de l'État fédéral sont
limités et précisés. L'Europe peut-elle faire l'économie,

à terme, d'une Constitution écrite, quelle que



9

soit la forme de son organisation et quelles que
soient ses limites géographiques Nos juristes
savent qu'il n'est pas d'espace juridique sans espace
politique et sans autorité capable de mettre en
balance les intérêts opposés, d'arbitrer et de
trancher. C'est pourquoi les universités devraient
s'opposer à l'édification d'une Europe qui serait
exclusivement celle de la libre concurrence, fût-ce la
libre concurrence entre les universités. Cette
Europe Darwinienne serait celle des hyènes et des

panthères dont les proies seraient faciles, tant à

l'Est qu'au bord de la Méditerranée.

Les universités en Europe doivent donc contribuer
à faire naître un esprit européen correspondant à

une véritable citoyenneté européenne, qui viendrait

s'ajouter aux citoyennetés nationales et locales.

Leur rôle à travers les siècles n'a-t-il pas
toujours été d'aider chaque étudiant à prendre en main
son destin pour en faire un dessein, et corriger ainsi
les inégalités de fait par une égalité des chances et
une solidarité civique Là encore, il leur faudrait
donner d'abord l'exemple en instituant entre elles
une solidarité institutionnalisées qui puisse corriger
les déséquilibres académiques entre l'Ouest et l'Est,
entre le Nord et le Sud. Plus concrètement, par
exemple, les réseaux de coopération ne devraient
pas inclure seulement des universités d'excellence;
les flux d'étudiants ne devraient pas, dans les
programmes de la CEE (ERASMUS ou TEMPUS),
être à sens unique et conduire ensuite à des brain-
drains dévastateurs au profit d'un Nord-Ouest
européen suravantagé. Si l'évaluation de la qualité
des universités est inévitable en Europe, c'est aux
universités autant qu'aux gouvernements qu'il
appartient de veiller pour que les conséquences
n'en soient pas d'encourager les universités
intellectuellement riches à créer des cartels ou des
holdings académiques pour truster les financements
publics ou privés.

La tâche des universités européennes ne sera pas
facile si elles veulent échapper à l'individualisme
sauvage si contraire à l'esprit européen. Une
Europe multiculturelle doit, grâce à elle, se
construire, bien que l'exemple de la Belgique et de la
Yougoslavie ne soient guère encourageants. Encore
faudrait-il que les universités retrouvent une lingua
franca qui, les unifiant, permettent, comme au

Hoyen-Age, le développement des langues vulgaires

et des cultures locales. Que l'anglais, devenu
langue mondiale à cause de suprématie de la
civilisation américaine, soit, de fait et de façon irréversible,

cette langue de communication, voilà qui n'est
Pas de nature à faire prendre conscience aux
universitaires de la nécessité d'instaurer, entre l'univer-
salisme et le nationalisme, cet esprit d'appartenan¬

ce à une communauté européenne, sans lequel
l'engrenage du racisme et de l'exclusion sera sans fin.
Pourtant, et pour ne pas terminer sur une note trop
pessimiste, je voudrais signaler que la force
tranquille des universités n'est pas sans effet, comme
on peut en juger dans ce qui va devenir l'Union
Européenne après Maastricht. Le 25 mars, un euro-
manuel d'histoire, - domaine des nationalismes par
excellence - a été publié conjointement en
Belgique, en France, en Grèce, en Hollande et au
Portugal après avoir été déjà publié en Italie. Par
ailleurs, la charte transeuropéenne des professeurs
d'histoire, établie à l'initiative du Conseil de

l'Europe va aboutir, on l'espère, à une directive de
la Commission de Bruxelles après laquelle il ne

sera plus possible à un ministre des Douze de

modifier les programmes sans consulter les professeurs

d'histoire et la Charte qui les liera.

En guise de conclusions, deux questions et trois
considérations. Les universités européennes
veulent-elles contribuer à la naissance de cet esprit
européen, intermédiarie entre internationalisme et
nationalisme, plus libre que l'esprit communiste
mais plus solidaire que l'esprit capitaliste
Veulent-elles contribuer à la naissance d'une
Europe plurielle et indivisible, dans laquelle le
continent ne sera ni morcelé ni unifié mais organisé

Si oui, elles doivent donner l'exemple de la
réussite dans leur propre domaine en montrant qu'il
est possible d'harmoniser sans uniformiser, en
montant qu'il est possible de maintenir l'exigence
intellectuelle de la qualité et l'exigence civique de

la solidarité. Si oui, elles doivent demeurer des

lieux de tensions et ne pas céder sur leurs vocations

contradictoires : arranger sans cesse, mais

déranger toujours.

Mais chacun sait bien qu'internationalisme et nationalisme

sont affaire de cœur plus que d'intellect. Le titre de

Citoyen du monde fera toujours vibrer les passions et
l'amour sacré de la patrie (les français qui chantent la
Marseillaise le savent bien), ne peut qu'appeler à verser
le sang - et qu'est donc, qu'«un sang impur» Voltaire
allait même jusqu'à prétendre que «souhaiter la grandeur
de sa patrie c'est en vouloir à ses voisins.» L'amour
profane de l'Europe peut-il transformer l'amour sacré de la

patrie en amour discret de la patrie selon le titre d'un

ouvrage récent de Bertrand Renouvin Le jour d'y croire

est sans doute arrivé; mais comme aime à le dire
Jacques Delors : «On ne tombe pas amoureux d'un
supermarché».

Adresse de l'auteur:
Prof. Michel Cusin,
Président honoraire de l'Université Lumière,
86, rue Pasteur, 69365 Lyon Cedex 07


	Les universités européennes : entre nationalisme et internationalisme

