
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten =
Association Suisse des Professeurs d’Université

Herausgeber: Vereinigung Schweizerischer Hochschuldozenten

Band: 17 (1991)

Heft: 4

Artikel: Biologie und moralischer Zerfall

Autor: Rust, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34

Biologie und moralischer Zufall

von Alois Rust

In seinem Buch Le hasard et la
nécessité hat Jacques Monod 1970 als
einer der ersten philosophische
Konsequenzen aus der neueren
Biologie gezogen. Dieses Buch hat
eingeschlagen, obwohl darin von den
Möglichkeiten der Gentechnik noch
gar nicht die Rede war. Für Monod
stand die Kränkung im Vordergrund,

die mit der Erkenntnis, dass
rein zufällige Mutationen in der DNA
die molekularbiologische Grundlage
der Evolution darstellen, seiner
Ansicht nach verbunden ist. In einer
solchen Welt ist die menschliche
Existenz ohne höheren Sinn. "Von
allen Erkenntnissen aller
Wissenschaften ist es diese, die einen
jeglichen anthropozentrischen Standpunkt

am stärksten trifft und die für
uns als stark teleonomisches Wesen
gefühlsmässig am wenigsten
annehmbar ist." Nach Monod bedeutet
diese Erkenntnis eine Revolution
bezüglich der Moral. Alle überkommenen,

religiös oder weltanschaulich
begründeten Systeme der Moral
beruhen auf einer Lüge. Diese besteht
darin, die Wissenschaft zwar zu nutzen,

gleichzeitig jedoch nicht
wahrhaben zu wollen, dass sie zu einer
Aufgabe des "Alten Bundes", der Moral

auf religiöser Grundlage, zwingt.
Der "Neue Bund" beginnt nach Monod

mit dem Anerkennen der
Verlorenheit des Menschen im
Universum. Die neue Ethik stützt sich
auf die objektive Erkenntnis der
Rolle des Menschen im Universum.
Diese Erkenntnis stellt eine grosse
Ernüchterung dar: Der Mensch ist
ein blosser Spielball im Universum,
ohne höheren Auftrag oder transzendenten

Sinn. Monod hatte aber auch
Trost bereit: "Die Ethik der
Erkenntnis ist indessen auch ein
Humanismus, denn sie achtet im
Menschen den Schöpfer und Bewahrer

dieser Transzendenz." Der Mensch
ist nach der neuen Sicht endgültig
der Schöpfer auch dessen, was an
ihm erhaben und gut ist. Er schliesst
das Buch mit einem emphatischen
Bekenntnis zur humanistischen
Aufgabe, sich die moralische Welt aus
eigener Kraft lebenswert zu gestalten:

"Der Alte Bund ist zerbrochen;
der Mensch weiss endlich, dass er
in der teilnahmslosen Unermess-
lichkeit des Universums allein ist,
aus dem er zufällig hervortrat. Nicht
nur sein Los, auch seine Pflicht steht
nirgendwo geschrieben. Es ist an
ihm, zwischen dem Reich und der
Finsternis zu wählen."

Philosophen und Theologen waren
von Monod nicht übermässig
beeindruckt. Schon allzu oft hat der
Mensch in der Geschichte der
neuzeitlichen Wissenschaft den Platz im
Zentrum räumen müssen. Ich führe
diese Überlegungen zur modernen
Biologie jedoch nicht mit Monod
ein, um ihn ein weiteres Mal in die
Ecke zu stellen. Vielmehr ist
interessant, dass bei Monod ein
Verständnis von Ethik beherrschend
bleibt, das der Rolle des Zufalls in
der Biologie und in der Moral
ebensowenig gerecht wird wie die Ethik
des "Alten Bundes". Dass an die Stelle

Gottes der Mensch tritt, kann
kaum die hinreichende Antwort
sein. Seine auf den Sozialismus
bauende Botschaft lautet, dass der
Mensch seines eigenen Glückes
Schmied sei, oder mit andern Worten:

dass der Mensch in der Lage
sei, der Unbill des Zufalls durch
gesellschaftliches, moralisches Handeln

zu entkommen. Der "Alte Bund"
wird nicht ersatzlos gestrichen,
sondern durch einen neuen ersetzt.
Dass der Mensch dank der universellen

Herrschaft des Zufalls seines



3 5

eigenen Glückes Schmied sei, ist
paradox und verdankt sich mehr dem
Einfluss des französischen
Existentialismus, als den Erkenntnissen der
Biologie. Die Ethik ist nach dieser
Auffassung ohne jede metaphysische
Grundlage. Einen festen Halt in dieser

Welt gibt es daher nur noch im
aktiven Einsatz für humane Verhältnisse.

Eine humanistische Ethik als
Ersatz für eine metaphysisch oder
religiös begründete ist vielmehr ein
Spezifikum des Existentialismus; sie
steht in keinem inneren Zusammenhang

mit der modernen Biologie.

Bie Konsequenzen der Evolutionstheorie

für ein religiöses oder
metaphysisches Weltverständnis tragen
nur mehr sehr beschränkt Konfliktstoff

in sich. Die neueren Erkenntnisse

bezüglich der molekularbiologischen

Vorgänge bei der Vererbung,

von denen Monod so
beeindruckt war, sind ebenfalls mehr
°der weniger verdaut und vermochten

eigentlich nie wirklich zu schok-
kieren. Die öffentliche Wahrnehmung

der Biologie ist viel zentraler
durch die Möglichkeiten der
Gentechnik gekennzeichnet als durch
die Rolle des Zufalls in der molekularen

Genetik und ihrer Rolle für das
Verständnis des Menschen im Weltall-

Paradox überspitzt kann man
sagen: Die Biologie schreckt nicht
mehr durch den Hinweis auf die Rol-
m des Zufalls, sondern durch das
Versprechen, diesen durch gezielte
Eingriffe zu überwinden.

Bezüglich der Ethik lässt sich eben-
alls eine überraschende Umkehrung
J^ststellen. Monods humanistische

thik der Erkenntnis, mit deren
Hilfe der Zufall eingedämmt werden
°tl, kann auf dem Hintergrund der
entechnik nicht mehr angepriesen

Eu^en' ^er zentrate Inhalt dieser
thik, den Menschen als Schöpfer

girier selbst zu begreifen, gibt der
ç10logie mit den Möglichkeiten der

eutechnik in genauer Umkehrung

der Intention Monods eine Dimension,

in der sie das Selbstgefühl des
modernen Menschen viel empfindlicher

trifft, als dies die existentiali-
stischen Spekulationen Monods
vermochten.

Angesichts der Gentechnik wird im
Gegenzug wieder eine Ethik reaktiviert,

die sich zentral auf metaphysische
oder theologische Bestände

stützt, so etwa in der Rede von der
Würde der Schöpfung. Wer so
spricht, ist in der Regel gleichwohl
kein Kreationist, sondern mag
gleichzeitig die Weisheit der Natur
in den Einrichtungen zu sehen, wie
sie in der molekularen Genetik
erkannt werden. Der Konflikt
zwischen einem religiösen und einem
wissenschaftlichen Weltbild bleibt
nur dann aktuell, wenn die Theologie

den Spielraum für die Auslegung
ihrer Grundtexte sehr eng hält. Der
Rückzug auf theologische Sprechweisen,

deren Inhalte nicht wirklich
wieder zum Tragen kommen, deutet
darauf hin, dass viele Menschen
weder den alten, noch den neuen
Bund gemäss Monod akzeptieren
können. Der unbefriedigende Kom-
promiss besteht dann häufig in einer
Mystifizierung der Weisheit der
Natur, wie sie sich in der Evolutionsgeschichte

über die Jahrtausende
zeigt.

Diese drei ethischen Modelle, der
"Alte Bund" nach Monod, seine neue
Ethik der Erkenntnis und die
angesichts der Gentechnik reaktivierte
naturphilosophisch argumentierende
Moral haben gemeinsam, dass sie
einen Akteur ins Zentrum stellen,
der den Dingen die rechte Ordnung
gibt. Im einen Fall ist das Gott, bei
Monod der Mensch und neuerdings
die Weisheit der Natur, die sich in
der zufallsgesteuerten Evolution
ausdrückt. Dass die Natur wieder in diese

Rolle steigen soll, ist nicht ohne
Ironie. Denn damit erhält der Zufall
selbst eine rettende Qualität. Der Zu-



36

fall, der die Ordnung der Organismen
über die Jahrtausende gemäss

den Erkenntnissen der Biologie
wesentlich mitbestimmt, wird als
Instanz der Weisheit gegen das
geplante und gezielte Handeln des
Menschen ins Spiel gebracht.
Zunächst erscheint dies als eine
Abdankung der Ethik. Denn Ethik handelt

ja vom rechten menschlichen
Handeln. Die Ordnung der Natur ist
jedoch keine Ordnung, die eine
normative Vorgabe für menschliches
Handeln darstellen kann. Die einzige
Anweisung, die einer solchen Ethik
zu entnehmen wäre, würde lauten,
dass man die Dinge möglichst so
belassen soll, wie sie von Natur aus
sind; es ist eine Ethik des
Handlungsverzichts.

Der Zufall bekommt damit, zumindest

indirekt, eine gleichsam
normative Bedeutung für die Ethik. Das
ist neu und überraschend. Denn in
der Geschichte ist die Ethik
vielmehr mit dem Unternehmen
verbunden, den Zufall in seinem Ein-
fluss auf das menschliche Wohlergehen

so weit wie möglich zu begrenzen.

Freilich ist hier von Zufall in
einem viel weiteren Sinn die Rede als
in der Biologie. Es sind in erster
Linie sogenannte Schicksalsschläge,
die ohne Sinn zerstörend in
menschliche Lebenspläne eingreifen,

die für die Ethik, aber auch die
natürliche Theologie, immer ein
Problem waren. Ganz allgemein kann
man diejenigen Ereignisse als
zufällig verstehen, die ausserhalb
unserer Kontrolle liegen. Dies schliesst
auch Ereignisse mit statischer
Zufälligkeit wie Genmutationen ein.
Der Ausdruck 'Schicksal' hat im
Deutschen die Nuance, den negativen

Einfluss nicht in unserer
Kontrolle stehender Ereignisse auf
unsere kurz- oder längerfristigen
Lebenspläne hervorzuheben. Das englische

'luck' ist zwar auch bewertend,
aber je nach Kontext in positiver
oder negativer Weise. Dieser Zweige-

sichtigkeit von Ereignissen ausserhalb

unserer Kontrolle entspricht
auch der griechische Ausdruck 'ty-
che'. Martha Nussbaum hat die
Zerbrechlichkeit des gelingenden
Lebens angesichts des Zufalls in der
antiken Philosophie und in der
Tragödie zum Thema einer umfangreichen

Untersuchung gemacht. Nach
ihrer Darstellung kreist ein beachtlicher

Teil der antiken Ethik um die
Möglichkeit, das Lebensglück dem
Zugriff des Schicksals zu entziehen.
Die Untersuchung der Bedingungen
eines gelingenden Lebens ist für die
griechische Ethik so zentral wie die
Orientierung am Begriff der Pflicht
bei Kant. Unter dem Gesichtspunkt
der Ethik muss zwischen innerem
und äusserem Zufall (im Sinne von
tyche) unterschieden werden. Äussere

Ereignisse wie Naturkatastrophen
können unser Glück wesentlich
beschneiden, etwa durch den Verlust
von uns nahe stehenden Menschen.
Gegen diese Möglichkeit hat die
Ethik kein Mittel, ausser die von
Demokrit und Epikur gepriesene
Gleichmut oder Unerschütterlichkeit

(ataraxia), die sie als Vorbedingung
des Glücks betrachteten. Doch

dem damit anvisierten Glück fehlt es
an psychologischem Realismus. Die
meisten antiken Denker hatten
gesehen, dass Lebensglück im Vollsinn
nur zum Preis der Verletzlichkeit
durch den Zufall zu haben ist; so
etwa Aristoteles, der sah, dass Freundschaft

zum vollendeten Lebensglück
gehört, gleichzeitig dieses aber auch
verletzlicher macht. Die Bemühung
der Ethik muss sich daher darum
drehen, unser eigenes Handeln so zu
gestalten, dass wir uns nicht hinterher

darüber ähnlich zu beklagen
haben wie über äussere Schicksalsschläge.

Für die Ethik ist es daher
entscheidend, dass wir hinreichende

Kenntnis der menschlichen Natur

haben, um das Leben in dieser
Weise planen zu können. Die Ethik
muss daher in erster Linie die
inneren Potentiale für ein reiches und



37

erfülltes Leben aktivieren. Das gute
Leben kann an äusseren und inneren
Bedingungen scheitern. Die inneren
Bedingungen, so weit sie unser eigenes

Handeln betreffen, in den Griff
zu bekommen, ist die Aufgabe der
Ethik nach aristotelischer Auffassung.

Der englische Moralphilosoph
Bernard Williams hat dargelegt, dass das
Gelingen unserer Projekte, die
insgesamt schlussendlich unser Lebensglück

ausmachen, nicht nur an
äusserem 'bad luck' scheitern können,
sondern auch an unseren Handlungen,

und dies sogar dann, wenn diese

gut geplant und umsichtig
ausgeführt sind. Die Vorstellung, dass
wir über die Bedingungen verfügen,
die unsere Handlungen zum Erfolg
führen, ist eine Illusion. Dass wir nie
über alle Bedingungen verfügen, die
unsere Handlungen erfolgreich werden

lassen, ist kein Spezifikum der
Gentechnik, sondern trifft auf unsere

Handlungen insgesamt zu. Ein
einfaches Beispiel kann dies
illustrieren. Jemand macht eine technische

Erfindung, die dann aber,
obwohl sie patentiert werden kann,
obsolet wird, da sonst jemand eine
Erfindung macht, die viel eleganter
ist und möglicherweise noch mehr
leistet. Hier begrenzt sich der Schaden

auf den Erfinder. Es ist kein
äusseres 'bad luck', da es den
Handelnden nicht getroffen hätte, wenn
er etwas anderes gemacht hätte. Es
ist nicht rational, in irgendwelchen
Handlungen davon auszugehen, dass
man die Bedingungen des Erfolgs
vollkommen beherrscht. Williams
"Weist zudem daraufhin, dass wir
nicht erwarten können, dass ein
bestimmter Ausgang einer Handlung
von allen gleich beurteilt wird. Damit
ist es eine Frage des 'moral luck', ob
eine Handlung als gerechtfertigt
betrachtet werden kann. Insbesondere
kann die Frage der Rechtfertigung
nicht im vornherein geklärt werden,
da die Bedingungen, die Handeln

zum Erfolg führen, nie vollkommen
unter Kontrolle zu halten sind.

Die Grenzen der Handlungsrationalität
betreffen die Gentechnik in

gleicher Weise wie jede andere Form
menschlichen Handelns. Handeln ist
hier wie sonstwo notwendigerweise
tentativ. Doch die Biologie und
insbesondere die Gentechnik werden
paradoxerweise so wahrgenommen,
als würden sie den Zufall beherrschbar

machen. Schutz vor den Tücken
des Schicksal wird diesmal nicht
über einen Rückzug in eine Sphäre
der moralischen Unverletzlichkeit
propagiert wie bei den Epikuräeren,
sondern durch geplante Eingriffe auf
der Ebene, wo der Zufall selbst am
Werk und für die Mannigfaltigkeit
der Erscheinungen des Lebendigen
zuständig ist. Obwohl der Mensch
zwar ein Produkt des Zufalls ist, ist
sein weiteres Schicksal doch nicht
dem Zufall überlassen.

Wie schon erwähnt, kann eine solche

Option nicht mehr als Trost
verstanden werden. Vielmehr ist sie
Quell neuer Beunruhigung. Es zeigt
sich, dass die Aussicht, geplant und
gezielt auf die künftige Entwicklung
der menschlichen Gattung und auf
die Eigenschaften einzelner Individuen

Einfluss zu nehmen, als grössere

Bedrohung wahrgenommen
wird als das Ausgeliefertsein an den
Zufall. Die Zufälligkeit des
Naturgeschehens beinhaltet vielmehr eine
enorme Entlastung. Mehr noch als
die Zufallslotterie der Mutation im
Genom fürchten wir die Anmassung,
dass jemand auftritt und sagt: So soll
der künftige Mensch aussehen. Es
hilft an dieser Stelle wenig zu
versichern, dass der modernen Biologie
nicht nur die Absicht fremd ist, an
diesem künftigen Menschen zu
basteln, sondern dass ihr dazu jetzt
und auf absehbare Zeit auch die Mittel

fehlen. Das Bild von der Allmacht
des Menschen ist schlicht
beherrschender als alle derartigen Versi-



38

cherungen. Es ist nicht von erstrangiger

Bedeutung, wer zu dieser
Wahrnehmung der Biologie beigetragen

hat. Monod hat gemeint, die
moderne Biologie hätte den Menschen
seiner Bedeutung beraubt. Doch das
gegenteilige Bild hat von der
Einbildungskraft Besitz ergriffen: Die
Naturgeschichte des Menschen ist
zu einem Ende gekommen. Die künftige

biologische Entwicklung des
Menschen gehört nach der Ausschaltung

des Zufalls - zur menschlichen
Kulturgeschichte. Es ist bedenkenswert,

dass der Gedanke, die Ethik
könnte in die Rolle der Wegweiserin
geraten, wenn denn die technischen
Möglichkeiten gegeben wären, auf
Ablehnung stösst. Jonathan Glover,
ein Moralphilosoph, der in Oxford
lehrt, hat sich in einem Buch mit
dem Titel What Sort of People
Should there Be? der Frage
angenommen, ob die Philosophie die
normativen Probleme lösen könnte,
die mit einem Eingriff in die
menschliche Keimbahn mit der
Absicht, den Menschen zu verbessern,
verbunden wären. Glover neigt dazu,
diese Frage positiv zu beantworten.
Der Gedanke, dass die Gentechnik
nicht wegen einem möglichen
Scheitern erschreckend sei,
sondern gerade im Falle eines
umfassenden Erfolges, ist von Kritikern
wiederholt geäussert worden. Glover
und andere Philosophen, die ähnliche

Gedanken geäussert haben,
gehen von der Annahme aus, dass wir
grundsätzlich bestimmen könnten,
wie der glückliche Mensch aussieht
und dass wir daraus die Einsicht
gewinnen könnten, wie wir zu verbessern

wären. Darin steckt viel vom
Optimismus einer Ethik der
Erkenntnis, wie sie Monod vorgetragen
hat. Diese Ethik stösst auf die gleiche

Ablehnung wie die neue Technik
selbst. Sie wird, zusammen mit der
Gentechnik, als Ausdruck eines
Machbarkeitswahns wahrgenommen.
Dem Aufklärungsoptimismus wird
ein Pessimismus entgegengesetzt,

verbunden mit einer Rückkehr zum
"/Uten Bund" oder der Zuflucht zur
Überhöhung der Natur.

Alois Rust, geboren 1954; Dr. phil;
Oberassistent an der Arbeits- und
Forschungsstelle am Philosophischen
Seminar der Universität Zürich; Dissertation

1986 zur Kosmologie von Alfred N.
Whitehead: die Habilitationsschrift zur
Philosophie der Psychologie von Ludwig

Wittgenstein steht kurz vor der
Vollendung.

Ethische Fragen im Zusammenhang
mit der Gentechnik bilden einen
Schwerpunkt an der Arbeits- und For-
schungsstelle für Ethik.

Ein Gedankenexperiment kann
verdeutlichen, inwiefern mit der
Gentechnik eine mythische Dimension
angesprochen wird, die eine sachliche

Auseinandersetzung mit dieser
Technik schwer belastet. Gesetzt
den Fall, es wäre tatsächlich möglich,

auf gentechnischer Ebene die
Alterungsprozesse in den Griff zu
bekommen und die Lebensdauer ganz
substantiell zu erhöhen, vielleicht so,
dass der Tod tatsächlich nur noch
als Unfall denkbar bleibt, dann stellte

sich das normative Problem, was
für eine Lebenslänge wünschbar wäre.

Ich will hier nicht ausmalen, was
für eine Umgestaltung des menschlichen

Lebens und der Gesellschaft
eine solche Möglichkeit zur Folge
hätte. Wir lernen erst dann
verstehen, dass der Zufall, den Monod
so erschreckend beschrieb, einen in
vielen Hinsichten bequemen Rahmen

bot. Allerdings: Die Verbesse-



39

rung des Menschen, wie sie Glover
sieht, hatte die moralische Rechtfertigung

gerade darin, dass damit dem
Schicksal ein Schnippchen geschlagen

würde. Legitim wären Eingriffe,
die Bedingungen beseitigen, die
menschlichem Lebensglück im Wege
stehen. Wir könnten auf diesem Weg
den Menschen so verändern, dass er
weniger aggressiv wäre, dass den
Männern Machtgelüste fremd wären
etc. Es gibt ja wirklich keinen Grund
anzunehmen, dass wir hier und jetzt
schon in der besten aller möglichen
Welten leben. Auch nach Glover wäre
wohl die Verlängerung des Lebens
ins Unendliche wegen den
problematischen Begleiterscheinungen
nicht wünschenswert. Die Einsicht
von Williams, dass menschliches
Lebensglück auf vielfältige Weise und
unausweichlich dem Zufall ausgesetzt

bleibt, kann ja nicht dazu
dienen, eine Verbesserung der menschlichen

Existenz prinzipiell abzulehnen.

Erst wenn man das Lebensglück
dem Zufall vollständig entziehen
möchte, würde man damit auch den
Menschen als moralisches Subjekt
abschaffen. Rein spekulativ scheint
die Annahme naheliegend zu sein,
dass mit einer vollständigen
Kontrolle der Gene und ihrer Expression

das menschliche Leben nicht
mehr lebenswert wäre. Die Kontrolle
der Bedingungen des menschlichen
Stoffwechsels auf allen möglichen
Stufen würde den Menschen zu
elftem Teil einer Maschine machen.
Eine solche Option könnte, von der
^unschbarkeit einmal abgesehen,
auch nur dann verfolgt werden,
^enn man sich vom Bild der ideal
funktionierenden Maschine leiten
iässt.

Earadoxerweise führen die Kenntnisse

der Mechanismen der Vererbung

und der Möglichkeit des
Eingriffs in die Erbinformation auf Seiten

der Befürworter wie der Kritiker
der Gentechnik zu irrealen All-
nrachtsphantasien, die auf eine Kon¬

trolle der Lebensvorgänge hinauslaufen,
die in ihrer Möglichkeit

fundamentale Gegebenheiten des Lebens
missachtet. Beide sind partiell Opfer
einer mechanistischen Vorstellung
des Lebens, in der es ein ideal starres

Funktionieren der Gene gibt.
Dies setzt voraus, dass man
Zufallsmutationen eigentlich gar nicht als
zur Natur gehörig, sondern als
eliminierbare Fehler betrachtet.

Monod hat den Zufall an der Wurzel
der Evolution als eine blosse Kränkung

verstanden, die das menschliche
Leben seines Sinnes beraube.

Mit den Möglichkeiten der
Gentechnik lernen wir diesen Zufall als
eine der vielen Bedingungen eines
sinnvollen Lebens in der uns
bekannten Form schätzen. Es wäre
wohl übertrieben zu sagen, nur ein
Leben in Sterblichkeit könne sinnvoll

sein. Jedoch im Zusammenhang
der ganzen Textur des menschlichen

Lebens wie auch der Ordnung
des Lebendigen kann der Tod nicht
bloss als Unfall betrachtet werden.
Der Tod und andere Phänomene des
menschlichen Stoffwechsels, die
unsere Existenz zentral als naturale
bestimmen, sind keine Äusserlichkei-
ten; sie zu beseitigen bedeutet einen
Umbau des Menschen, für den wir
so wenig votieren können wie dafür,
eine andere Art von Lebewesen zu
sein. Gentechnik stellt uns vor die
Herausforderung, uns auf die Grenzen

der eigenen Natur zu besinnen.
Dies ist ein Prozess von epochaler
Bedeutung. Diese Besinnung setzt
jenseits der Frage, ob Gentechnik
erlaubt oder verboten sei, ein. Wir
haben zwar keine guten Gründe,
Gentechnik zu verbieten oder als ein
Übel zu betrachten, wir haben aber
auch keine guten Gründe, diese
Technik mit Heilserwartungen zu
belasten. Mehr Gelassenheit ist in
dieser gesellschaftlichen
Auseinandersetzung erforderlich. Ein vertieftes

Verständnis der anthropologischen
Bedeutung dieser Technik,



40

die ein prinzipielles Akzeptieren der
essentiellen 'Fehlerhaftigkeit' alles
Lebendigen einschliesst, könnte der
Ausgangspunkt für eine erneute
Auseinandersetzung mit der Frage
darstellen, an welchen Orten wir den
Zufall in seiner Auswirkung auf das
menschliche Lebensglück bekämpfen

sollten und wo nicht.

Literatur:
MONOD, Jacques: Zufall und Notwendigkeit,
München 1975.
NUSSBAUM, Martha C.: The Fragility of
Goodness. Luck and ethics in Greek tragedy
and philosophy, Cambridge 1986.
WILLIAMS, Bernard: Moral Luck, in: ders.:
Moral Luck. Philosophical Papers 1973-1980,
Cambridge 1981.


	Biologie und moralischer Zerfall

