
Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blätter für Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung für Heimatkunde

Band: 92 (2018)

Artikel: Volkskundliche Betrachtungen zum Wittnauer Fasnachtsfeuer

Autor: Fasolin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volkskundliche Betrachtungen
zum Wittnauer Fasnachtsfeuer

Werner Fasolin

Das jeweils am Sonntag nach
Aschermittwoch in Wittnau stattfindende
Fasnachtsfeuer gehört zu den bekanntesten

Bräuchen im Fricktal. Bislang
unbeachtete Aufzeichnungen des

Aarauer Kantonsschullehrers und

Sagensammlers Ernst Ludwig Rochholz

aus den 1860er-Jahren beschreiben den

damaligen Ablauf des Fasnachtsfeuers.

Was die langen dunklen Winternächte für

unsere Vorfahren bedeuteten, können wir

Menschen des 21. Jahrhunderts kaum noch

nachvollziehen. Seit Petroleumlampen, dann

Gaslaternen und schliesslich elektrische

Beleuchtung unsere dunkelsten Nächte erhellen

können und wir heutzutage gar gegen nächtlichen

Lichtsmog angehen müssten, hat die

Finsternis viel von ihrer Unheimlichkeit und

ihrem Schrecken verloren. Dass aber die langen

Monate der Dunkelheit den Menschen

schon vor Jahrhunderten Angst einflössen

konnten, kann uns im wahrsten Sinn einleuchten.

Licht in die Dunkelheit zu bringen, muss

ein urmenschliches Bedürfnis sein, und dass

sich ausdiesem Bedürfnis schon vor Jahrhunderten

oder gar Jahrtausenden Rituale und

Bräuche mit Feuer entwickelten, dürfte ausser

Frage stehen.

Was an Relikten dieser Feuerbräuche und

Lichtrituale auf uns gekommen ist, zeugt von

einer grossen Vielfalt mit einer sehr langen

Tradition. Über die Jahrhunderte hat sich

dabei vieles verändert. Weil schriftliche

Überlieferungen nicht sehr weit zurückreichen,

kann man nur spekulieren, wie diese Veränderungen

vor sich gingen. Den Ursprung dieser

Bräuche direkt auf «heidnische» Zeiten

zurückführen zu wollen, gehört deshalb in den

Rahmen dieser Spekulationen. Gesichert ist

hingegen, dass die Feuerbräuche am Sonntag
nach Aschermittwoch, auch bekannt als

Funkensonntag, Alte Fasnacht und Sonntag Invo-

cavit, früher in grossen Teilen Mitteleuropas
bis weit in den Norden im Brauchtumskalenderfest

verankert waren. An diesem auch Bau-

ernfasnacht genannten Sonntag wurde noch

einmal dem wilden Fasnachtstreiben mit

Maskeraden, Umzügen und Lärmen gehuldigt,

häufig mit üppigen Mahlzeiten verbunden, um

121



bei dieser Gelegenheit auch die Fasnachtsfeuer

zu entzünden und darin die Flexe (den

Böögg, das Hudi, den Chluuri usw.), als Strohfigur

mit alten Kleidern ausstaffiert, zu

verbrennen, zuweilen auch zu vergraben oder ins

Wasser zu werfen (Flugger 1997, Zihlmann

1982). | Abb. 1|

Der Rückgang dieses Brauches hat viele

Ursachen. Durch Binnenmigration und

zunehmende Bautätigkeit wurden die gefestigten,

eingeschworenen Strukturen der Dorfbevölkerungen

durchbrochen, die Konkurrenzsituation

zwischen Dorfteilen und Quartieren
als wichtige Voraussetzung für den Wettbewerb

zweier Gruppen flachte ab, und die Jungen

verloren die Motivation für die aufwendigen

Vorbereitungsarbeiten (Scheidegger

1989). FHinzu kamen Feuerverbote wegen

Brandgefahr in den wachsenden Siedlungsräumen.

In den 50 Jahren zwischen etwa 1880

und 1930 verschwanden in den meisten

Ortschaften die alten Feuerbräuche der

Fasnachtszeit ganz aus dem Alltagsleben, zuerst

in den Städten, dann in den Dörfern. Am besten

konnten sich diese Traditionen in Reliktgebieten

halten, und dort am ehesten, wennsich

die Brauchstrukturen durch innovative

Veränderungen dem Zeitgeist anpassten. Für das

Wittnauer Fasnachtsfeuer waren diese

Voraussetzungen gegeben: Etwas abgeschieden

von grossen Zentren hinten im Tal gelegen,

Abb. 1

Chluri-Verbrennung
in Sissach 2012.

abseits wichtiger Durchgangsstrassen und

dazu die klare Abgrenzung zwischen den Oberen

und den Unteren, die sich im Wettstreit

um das mächtigere Feuer, die schönere
Feuerschrift und den grösseren Lärm nichts schenkten.

Vor allem die Feuerschriften und -zeichen

heben sich von den «gewöhnlichen»
Fasnachtsfeuern deutlich ab und wurden durch

die Verschwiegenheit und den

Überraschungseffekt zu einem tragenden Wert, der

zum Tradieren des Brauchs wesentlich

beiträgt.

122



M/as an Relikten dieser Feuerbräuche

und Lichtrituale auf uns gekommen ist,

zeugt von einer grossen Vielfalt

mit einer sehr langen Tradition.

Im Fricktal nur noch wenige
Fasnachtsfeuer

Neben dem Wittnauer Fasnachtsfeuer sind

Funkensonntagsbräuche im Fricktal nur noch

in Oeschgen (Scheibenschlagen und Feuerrad)

und Kaiseraugst (brennendes Floss auf

dem Rhein) bekannt. Zählt man geografisch

auch Asp noch dazu, dann sind es vier Dörfer.

Mündlich überliefert sind frühere Fasnachtsfeuer

in den Gemeinden Flornussen, Gipf,

Oberfrick und Wölflinswil (Christen/Boss

1989).

Interessant ist, dass in der grossen
Gemeinde Frick das Fasnachtsfeuer bis kurz vor
dem Zweiten Weltkrieg Bestand hatte. Im

Fricktaler-Bote vom 22. Februar 1947 drückte

ein anonymer Einsender die Floffnung aus,

dass das wegen Flolzmangel während des

Krieges verbotene Fasnachtsfeuer wiederbe-

lebtwerden möge. Vom alten Brauch übriggeblieben

sei nur der Böögg, der so viel dummes

Zeug gebracht, und so vielen das Geld geraubt,

[der] muß gerächt werden. Aufgespießt und

verbrannt. Die Kinder hätten das gemacht,

von Aschermittwoch bis Samstag ihre Freizeit

geopfert, um ein großes Fasnachtfeuer fertig

zu bringen. Zu Dutzenden waren Buben und

Mädchen beisammen und möglichst laut tönte

es aus allen Kehlen:

He, he, gämmer e Wälle Strau
oder en alti Frau,
oder en alte Filzhuet,
'sisch alles guet;
stür, stür fürs Fasnachtfür!

Das Holz wurde mühsam zum Zeindle-

matthof hinauf gekarrt. Am abendlichen Feuer

ging es hoch her: Die Musikgesellschaft war
auf dem Platze und viel Volk dazu, meistens

noch einige junge Leute als Clowns verkleidet.

Die Musik spielte und das Jungvolk führte

einen Höllenlärm. Die Buben hatten Fackeln

hergerichtet, wenn möglich mit viel Kienholz

dran. Damit wurde anschliessend ein Fackelzug

veranstaltet, und die ganz Kleinen führten

Lampions mit. Inzwischen hat das Feuer die

Höhe erreicht und den Bögg heruntergeholt.

[...] Man tatsich wiederzusammen und zog
singend ins Dorf:

Schibe Schibe Rai ab,
der Chüechlipfanne d'Bäi ab,

em Ankehafe de Bode-n-us,

jetz isch di alti Fasnacht us.

Dieser Vers belegt, dass früher auch das

Scheibenschlagen bekannt war, bevor es um

1900 aufgegeben wurde. Nach mündlicher

Überlieferung wurde das Fricker Fasnachtsfeuer

früher übrigens am Frickberg in der Flur

Graböl aufgeschichtet. Zudem berichtete alt

Gemeindeammann Flerzog, dass man früher

zur Zeit der Alten Fasnachtin alte Wagenräder
Stroh geflochten hatte und diese dann brennend

vom «Graböl» hinunterrollen Hess

(Christen/Boss 1989).

123



Vereine als Ersatz für die
Knabenschaften?

Für die Fasnachtsfeuer waren, so weit uns

überliefert ist, fast überall die Knabenschaften

eines Ortes als Brauchträger aktiv. Unter

Knabenschaft verstehen wir die mannbare

Jugend, die als geschlossene Gesellschaftsgruppe

zwischen den Kindern und den Verheirateten

stand, und die nebst dem Fasnachtsfeuer

auch andere Bräuche im Jahreslauf

organisierte (Fl DA). Beim Fasnachtsfeuer

mussten oder durften auch die Schulbuben

mithelfen, vor allem bei Vorbereitungsarbeiten.

Für Wittnau ist aus dem 19. Jahrhundert

überliefert, dass der Jüngstverheiratete die

Ehre oder vielmehr die Pflicht hatte, mit seiner

Fackel das Fasnachtsfeuer zu entzünden. Ais

Folge gesellschaftlicher Veränderungen ging
die Bedeutung der Knabenschaften zurück -
ein weiterer Grund für das Aussterben der

Bräuche - und verantwortlich als Brauchträger

traten da und dort Vereine auf. Das ist

jedoch keine Garantie für Kontinuität, weil auch

in Vereinen das Interesse nachlässt, wenn

etwa die Arbeitsbelastung zu gross wird. In

Wittnau sind die Jungverheirateten des

entsprechenden Brauchjahres die wichtigsten

Brauchträger, was als Nachfolge für die

abgegangene Knaben-schaftsgruppe sinnvoll ist,

weil dadurch immer neue Kräfte tätig werden.

Bisher hat es sich bewährt, wohl nicht zuletzt

wegen der grossen Popularität des Anlasses.

Es kommt hinzu, dass der Fasnachtsfeuer-

brauch bisher nicht kommerzialisiert wurde

und dadurch viel von seiner Urtümlichkeit
bewahren konnte.

Von Flammenfiguren zur Feuerschrift
Man mag sich fragen, wie es zu den

Wittnauer Feuerschriften kam, diesem

unverwechselbaren Markenzeichen. In den 1860-er

Jahren zeichnete der Aarauer Kantonsschullehrer

Ernst Ludwig Rochholz nebst Sagen

und Legenden auch viele volkskundliche

Erscheinungen im Aargau auf. In seinen

unveröffentlichten Manuskripten entdeckte

Christoph Benz kürzlich zwei Aufsätze, die sich

beide auf das Wittnauer Fasnachtsfeuer beziehen.

Im ersten Bericht beschreibt Rochholz,

wie sich die Knaben auf den Berg begaben,

um sich dann mit ihren entzündeten Kienfackeln

an ihre vorgegebenen Plätze zu stellen.

Flier zeichneten sie bestimmte eingeübte Figuren

in die dunkle Nacht, namentlich Feuerkreuze

und Feuerschlangen. Später notierte Rochholz,

dass die Unteren, nachdem sie zwischen

zwei Butzern ein Fackelkreuz gesteckt hatten,

ein neues Feuerzeichen ansteckten, das den

Namen Jesu darstellt in der Form von ineinander

verschlungenen Buchstaben, die herzförmig

von Flammen umzogen waren. Dies hat

Rochholz in weiser Voraussicht richtig
interpretiert: Diese Zuthat ist neu, beweistaber, daß

der Brauch wenigstens hier Orts so bald noch

nicht in Abgang kommen werde. Über 150 Jahre

sind seither vergangen, und die nächtlichen

«Feuerzeichen», die mit der Zeit auch weltliche

Themen darstellten, haben noch nichts

von ihrer Faszination verloren, weil sie jedes
Jahr neu kreiert werden.

Die nächtlichen

<<Feuerzeichen»

haben

noch nichts

von ihrer

Faszination

verloren.

124



wüchse jedoch eher als Teufelswerk abgetan,

das man nur mit Verboten beseitigen zu können

glaubte, wenn es nicht gelang, die
«Auswüchse» mit kirchlicher Symbolik zu verbinden.

Verbote wurden aber auch von weltlichen

Behörden verhängt, und nach Einführung der

Bundesfeier jährlich am ersten August wurden

da und dort die Höhenfeuer als Ersatz für die

Fasnachtsfeuer erklärt. Häufig waren jetzt die

Jahrgänger der Rekrutierung, die Stäcklibue-

be, für das Holzsammeln zum Höhenfeuer

zuständig, wie dies etwa im Nachbardorf

Wölflinswil geschieht, wo das Fasnachtsfeuer-

brauchtum schon lange abgegangen ist. In

Wittnau war es offenbar gelungen, den

«heidnischen» Brauch in ein religiös angehauchtes

Feuerspektakel umzusetzen, wie uns die

Schilderungen von Rochholz offenbaren. Wenn es

am Funkensonntag beim Abendgottesdienst

zum englischen Gruß läutet, beten die Fackel-

Abb. 2

Fachtelnschwingen
am Fachtelzug.

Erleichtert wurden diese Kreationen durch

weitere Neuerungen. Kannte man vor 150 Jahren

nurdieaufwendigausKien,Harzund Pech

selbst hergestellten Fackeln für die Feuerzeichen,

erleichterte später das Steinöi (Petroleum)

die zeitraubende Herstellung der Fackeln,

die allmählich durch die Petrol-«Fächteli»

abgelöst wurden. | Abb. 2]

Von «heidnisch» zu christlich
Wesentliche Elemente des Feuerbrauchs

waren bei den Schulbuben und Knabenschaf-

ten natürlich Mut (und Übermut), Ausgelassenheit,

Kampfgeist und Wettbewerb, begleitet

von Lärm und derber Sprache, was als

geduldete Ventilfunktion für überschüssige

Energie der Dorfjugend innerhalb eines

tolerierten Masses gesehen werden kann. Von den

Geistlichen wurden diese als heidnisch,

unchristlich und sündhaft bezeichneten Aus-

125



träger miteinander ein Ave, berichtet er, und

ältere Männer erinnerten sich, dass sich dabei

ein Jeder von heiligem Schauer durchrieselt

fühlte. Sicher verringerte diese Wandlung den

Pfarrherren die Argumente für weitere

Forderungen nach Absetzung des «heidnischen»

Brauchs. Immerhin ist das Ave-Beten noch für

die Zeit zwischen den zwei Weltkriegen
überliefert (Adlerauge 1995).

Flohfeuer oder Butzer?
Die Bezeichnung Butzer fürdie Nebenfeuer

kommt von Butz, Butze und bedeutete

ursprünglich Schreckgestalt, Geist, Dämon,

steht aber auch für vermummte, maskierte

Person (HDA). Zäuggelfürli hiessen diese im

Zürichbiet (Stauber 1924), Flohfeuer im

Schwarzbubenland und im Elsass (Scheid-

egger 1989), aber auch für Wittnau ist dieser

Name bezeugt. Rochholz berichtet: Unten bei

der Martinskapelle haben gleichzeitig die Büb-

lein sammt allen Schul Mädchen ebenfalls ein

besonderes Feuer, es trägt den verächtlichen

Namen Flohfeuer, zählt aber oft mehr Fackeln,

als eines von den beiden andern.

Umzüge mit Kienfackeln als weiteres

Brauchelement sind ebenfalls aus vielen

Gegenden bezeugt. In Wittnau erinnern die im

Brauchablauf integrierten Fackelzüge an diese

Tradition.

Heischen und horten
Zum Gelingen der eindrücklichen

Fasnachtsfeuer brauchte es viel Brennmaterial.

Wie die Burschen zu diesem Holz kamen

|Abb. 3|, hielt Rochholz wie folgt fest: Im oberen

Frickthale sammelt sich die Knabenschaft

eines Dorfes (hier gilt aus Wittnau) am drittletzten

Sonntage vor der Alten Fasnacht am Ende

des nachmittägigen Gottesdienstes. Sie gehen

von einem Hause zum anderen und erbitten

sich Holzbündel, Bohnenstrohwellen und

abgetragene Kleidungsstücke. Folgende Heischesprüche

zeichnete Rochholz damals auf:

Stängelwälle
Straubohnewälle,
en alte Huet
s'isch alles guet. -

Gänd mer öppis
zum Fasnachtsfür:

e Welle Strau,
zue nere alte Frau,

en alte Wullehuet
s'isch alles guet!

EStür
Zue-m-ene Fasnachtsfür!
Garbestrau und Reitistängel
Bruche mer au an euse Bängel!

Dabei wurde sehr planmässig vorgegangen,

um möglichst viel Material zu erheischen,

und man war nicht zimperlich, wenn jemand
beim Spenden kneifen wollte. Dazu Rochholz:

Einer der Knaben führt dabei ein genaues

126



«Sie gehen von einem Hause zum anderen

und erbitten sich Holzbündel, Bohnenstrohwellen

und abgetragene Kleidungsstücke.»

Abb. 3

Wellentransport.

Verzeichnis u. notiert sich alle diejenigen, die

noch keine Beisteuer gegeben haben, um bei

diesen an den folgenden Tagen die Bitte zu

wiederholen. Wer nun allzu geizig ist u. die Jungen

aufs nächste Jahr vertröstet, dem wird das

Verlangte durch List abgenommen. Während

sich die Einen noch mit dem Hausherrn

herumzanken, schleichen sich die anderen hinters

Haus, erklettern die Holzlaube, werfen Reiswellen

herunter, laufen mit dem Raub davon und

verbergen ihn in einer verlassenen Scheune

oder einem ungenutzten Waschhause [...]. Jede

Partei verheimlicht der Andern aufs strengste
den Platz, wo sie ihre zusammen gebettelten
Reiswellen mittler Weile aufbewahrt, damit
nichts davon gestohlen werden kann. Dieses

Brauchelemt des Heischens und Hortens ist

auch aus anderen Gegenden bezeugt und ist

Teil des Kräftemessens zwischen den beiden

Gruppen. Sehr eindrücklich und detailliert ist

dies aus dem Napfgebiet überliefert (Zihl-

mann 1982).

Von Strohpuppen, Pistolen- und
Böllerschüssen

Die Mädchen haben sich indeß mit ihren

gesammelten Stengel- u. Strohwellen in ein

Gebüsch zurück gezogen, flechten Hand und

Fuss an ihre Garben, setzen ihr einen Kranz von

Waldkräutern aufs Haupt u. bringen so die

Fasnachtshexe zu Stande. So lesen wir bei Rochholz.

Einige Knaben fällen eine stark verästelte

junge Tanne oder Buche, schneiden die Äste

auf kurze Stummel zurück und behängen
sämtliche Aststummel bis zur Spitze mit
Strohzöpfen, oben draufkommt die Hexe, dann wird

[dieser Baum, Anm. W.F.] auf dem benachbarten

Hügel aufgepflanzt. Während die Feuer

brennen und die Hexe sich in Funken, Rauch

und Asche auflöst, wird mit Pistolen und Böl-

lerschüßen ein Heidenkrach gemacht, wobei

jede Partei die andere im Lärmen zu überbieten

versucht. Damit bestätigt Rochholz zwei

weitere Brauchelemente für die Zeit um die

Mitte des 19. Jahrhunderts, wie sie landesweit

und darüber hinaus an ungezählten Orten üblich

waren: Lärm, Krach und das Verbrennen

einer Strohpuppe.

127



Mutproben und Geschicklichkeit
Neben den beschriebenen Fasnachtsfeuern

wurden vielerorts auch Scheiben

gesprengt (oder geschlagen), wie es in Oeschgen

noch (bzw. wieder) geschieht. Mit viel

Geschickwerden die vorbereiteten Holzscheiben

auf eine lange Rute gesteckt, im Feuer angeglüht

und mit dem richtigen Schwung über

ein schräges Brett in die Nacht hinaus

geschleudert, wo sie Leuchtspuren ziehen.

In Wittnau ist der Flurname Schibenrai

bereits 1535 überliefert. Das deutet stark darauf

hin, dass überdiesen Rain hinunter früher am

Funkensonntag auch Scheiben gesprengt
wurden.

Auch der Flurname Bürlirai, beziehungsweise

der rund ums Fasnachtsfeuer hundertfach

gehörte Neckvers

Bürli, Bürli Rai ab

die Undere (Obere) schisse d'Bei ab

die Obere (Undere) ziend de Chaare

die Undere (Obere) si alls Naare

könnte möglicherweise mit dem gleichen

Brauch zusammenhängen. Es scheint, als ob

der aus Frick bekannte Vers Schübe, Schübe

Rai ab, de Chüechlipfanne d'Bei ab als

Verballhornung daran erinnert, dass in früheren Zeiten

am Bürlirai Scheiben geschlagen wurden.

Auch mit Stroh umwickelte Wagenräder

wurden angezündet und einen Abhang
hinunter gestossen, ein funkensprühendes Spektakel

mit sich ziehend. Die Oeschger haben in

Erinnerungdaran ein auf einem Bock befestig¬

tes riesiges Rad entwickelt, das, einmal

angezündet, mit einer langen Pleuelstange von

Hand in Drehung versetzt wird, was einen

ganz besonderen Feuersturm auslöst, und

wozu eine rechte Portion Wagemut und Kraft

erforderlich sind.

Für Wittnau ist auch eine Episode mit
Feuerrädern bezeugt. Paul Hochreuter (*1924)

berichtete: Zu meiner Zeit fand kein Fackelzug

statt. Dafür wurden Autopneus angezündet

und ins Tal gerollt. Zwei Burschen beidseits mit
einer Stange begleiteten die brennende Rolle.

Im «Tal Josephat» wurden die Pneus im Bächli

gelöscht (Adlerauge 1995).

Abb. 4

Herstellungvon
«Chnüüblätzen»
Bäckerei Gfeller,
Bern 1933.

Verbürgt ist auch der Brauch, um die

brennenden Feuer zu tanzen und zu singen und

nach deren Zusammenfallen als Mutprobe

über die Glut zu springen. In unserer Gegend

scheint davon nichts mehr bekannt zu sein.

128



«Sind die Feuer

erloschen, so

geht man heim

und nimmt das

Nachtessen

ein, das man

heute zurückstellen

musste.»

Zum Schluss der letzte
Fasnachtsschmaus

Wie es früher nach Abbrennen der Feuer in

Wittnau weiterging, interessierte den

Volkskundler Rochholz ebenso brennend: Sind die

Feuer erloschen, so geht man heim und nimmt
das Nachtessen ein, das man heute zurückstellen

mußte, um ja nicht zu spät am Platze zu

sein; dies besteht heute in Brotschnitten u. Fot-

zelschnitzen, beides in Butter u. Eier gebacken,

oder in den Küchlein, denen die Flausfrau ihr

Knie eindrücken muß und die man daher Knie-

bletz nennt. Vor allem das Verspeisen der

Chnüüblätze |Abb. 4| am Funkensonntag war
in vielen Gegenden üblich.

Fortsetzung folgt
Für viele Beteiligte, Zuschauer und Chronisten

ist zwar am Abend der spektakuläre

Brauch vorbei, nicht aber die Rivalität

zwischen den aktiven Unteren und Oberen. Rochholz

schilderte dies mit den folgenden Worten:

Die nächsten vierzehn Tage dauert der

Wettstreit zwischen beiden Parteien noch lebhaft

fort. Wo ein Knabe seine Dorfscheidung

überschreitet, wird er von einem der Gegenpartei

angehalten und mit der Frage geplagt, welches

von beiden Fasnachtsfeuern das schönere

gewesen sei. Besteht er aufder Schönheit des

seinigen, so wird er geschneeballt, geprügelt in

eine Scheune gesperrt, in einen Stall geworfen

und darinnen scharf bewacht. Aber zum Widerruf

lässt er sich trotz aller Misshandlung doch

nur selten bewegen. Dadurch fühlt sich dann

seine Knabenpartei äusserst beleidigt, sie fällt

am nächsten Sontag vereint den Gegnern in

den Dorftheil ein u. liefert ihr einen heftigen

Kampf. Mit den nächsten Wochen erst kühlen

sich die Gemüther wieder ab.

Literatur und Quellen

Christen/Boss 1989: Walter

Christen, Urs Boss, Das letzte
Fricker Fasnachtsfeuer brannte
etwa 1938, in: Aargauer Tagblatt,
19.01.1989.

HDA: Flanns Bächtold-Stäubli,
Eduard Hoffmann-Krayer (Hrsg.),
Handwörterbuch des deutschen

Aberglaubens, 1932/1987.

Hugger 1997: Paul Hugger u.a.,
Feste im Alpenraum, Einleitung
S. 10 ff, Zürich 1997.

Scheidegger 1989: Annerose

Scheidegger, Die Fasnachtszeit
im Leimental und angrenzenden
Dörfern diesseits und jenseits der
Landesgrenze, in: Fest und
Brauch, Festschrift für Eduard
Strübin zum 75. Geburtstag,
S. 239 ff., Liestal 1989.

Staatsarchiv Aargau: (Frdl.

Mitteilung Ch. Benz), Aufzeichnungen

zum Fasnachtsfeuer
Wittnau im Nachlass Ernst

Ludwig Rochholz, Mappe 5,
Bd. VI, Fasz. 12 (Signatur NL.

A-0126/0005; Bd. VI, Fasz. 12).

Stauber 1924: Emil Stauber,
Sitten und Bräuche im Kanton
Zürich, II. Teil, S. 152, Zürich 1924.

Zihlmann 1982: Josef Zihlmann,
Sie rufen mich beim Namen,
Hitzkirch 1982.

Abbildungsnachweise

Abb. 1

Rolf Wirz, Sissach.

Abb. 2

Alex Uehlinger, 2018.

Abb. 3

Schweizer Familien-Wochenblatt,
18.02.1939.

Abb. 4

Staatsarchiv des Kantons Bern,
FN Jost N 142.

129




	Volkskundliche Betrachtungen zum Wittnauer Fasnachtsfeuer

