Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blatter fur Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung fir Heimatkunde
Band: - (2002)

Artikel: Kult und Religion in der Ur- und Frihgeschichte
Autor: Brogli, Werner / Maise, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-914075

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Werner Brogli
Christian Maise

Woher unser Wissen?

oran haben die Menschen der Ur-

zeit geglaubt, woran die Kelten,

woran die Rémer? Das sind Fra-
gen, die auf der einen Seite viele stark bewegen,
woriiber die Forschung aber auf der anderen
Seite am wenigsten weiss.
Fiir die schriftlosen Zeiten von der Altstein- bis
zur Bronzezeit ist man darauf angewiesen, aus
bildlichen und figiirlichen Darstellungen, aus
der Gestaltung der Griber und der Opferplit-

Schidelkult auf dem Réthekopf

Der Rathekopf oberhalb Bad Sickingen
DE diente am Ende der Eiszeit als Jiger-
lager. Von hier oben konnte man die Ren-
tierherden auf ihrer Wanderung schon
von weitem erkennen. Die Bedeutung des
Platzes scheint iiber ein einfaches Jagd-
lager aber hinausgegangen zu sein.

1927 entdeckte Egon Gersbach unter
zwei dachférmig aneinander gelehnten
Steinplatten eine Schidelkalotte aus die-
ser Zeit. Sie stammt von einem Mann,
der gewaltsam umgekommen war. Einige
Zeit nach seinem Tod wurde die Kalotte
vom Schidel getrennt und separat bestat-
tet, nachdem sie vielleicht fiir Kulthand-
lungen verwendet worden war.

Aufsicht und Ansicht der am Rithekopf
beigesetzten Schiidelkalorte.
(Nach Egon Gersbach 1968/69)

Kult und Religion in der
Ur- und Frithgeschichte

ze auf die Art der Religion zu schliessen. Dabei
helfen vélkerkundliche und historische Bei-
spiele zwar, die gesicherten Erkenntnisse blei-
ben aber mager.

Die schriftliche Uberlieferung setzt erst in der
spitesten Keltenzeit ein. Viele keltische Gotter
leben in der Romerzeit in den nordwestlichen
Provinzen des Reiches weiter, meist sogar un-
ter ihren keltischen Namen. In den Vorder-
grund riicken jetzt aber die klassischen rémi-
schen Gottheiten und der fiir das Reich wich-
tige Kaiserkult. Diese beiden Aspekte der Reli-

133



gion sind auch aus schriftlichen Quellen gut
bekannt. Die beste, wenn auch immer noch
diirfrige Quellenlage liegt fiir den Aufstieg des
Christentums vor, das 391 zur rémischen Staats-
religion erhoben wurde. Die Berichte dariiber
hat die Kirche iiber Jahrhunderte bewahrt.
Fiir die Religion der Alamannen gilt das, was
auch auf die Kelten zutrifft: Sie selbst haben
nichts dariiber aufgeschrieben, und nur vom
spatromischen Geschichtsschreiber Agathias
von Myrina (-536-582) existiert ein Satz zur
Religion der Alamannen: Sie opfern irgendwel-
chen Biumen und Fliissen, Hiigeln und Kliiften
und verehren sie wie die Gitter.

Neben dieser dusserst spirlichen schriftlichen
Uberlieferung bleibt damit nur die Archiolo-
gie als Informationsquelle, ein schwaches Hilfs-
mittel, wenn es darum geht, die schriftlichen
Quellen zu iiberpriifen und wenigstens einige
Hinweise auf die Glaubensvorstellungen in
schriftlosen Zeiten zu erhalten.

Der Heidenstein in Schworstadt

Der Heidenstein ist der einzige verblei-
bende Rest eines Steinkammergrabes, in
dem in der Jungsteinzeit mindestens 40
Tote bestattet worden waren. Ausser ein
wenig Schmuck und einigen Steinmesser-
chen hatte man ihnen nichts mit ins Jen-
seits gegeben.

Durch das ovale «Seelenloch» wurden die
Leichname in die Kammer geschoben.
Eine heute noch sichtbare Stufe diente
den «Totengribern» als Ausstiegshilfe.

Der Heidenstein in Schwirstadt DE
in einer historischen Aufnahme.
(Nach Egon Gersbach 1968/69)

134

Keltomanie

Weil so wenig bekannt ist, blithen bei so man-
chen Zeitgenossen die Spekulationen. Da wer-
den Kutschenfahrten zu keltischen Siedlungen
organisiert, schwiilstige Gedichte rezitiert und
keltische Sonnwendfeiern abgehalten. Da wird
sogar offen gefilscht. Errichtete man vor 60
Jahren germanische Thingstitten auf heiligen
Bergen, so erstellt man heute mit 6ffentlichen
Geldern keltische Steinkreise und erklirt, dass
hier Artus und die Tafelrunde getagt hitten
und dass hier der Weltengeist erfiihlt werden
konne — natiirlich nur von sensiblen Besu-
chern, die frei sind von Zweifeln und kriti-
schem Denken.

Harmloser wirkt es, wenn Sprachen und
Musiken frei erfunden und als keltische und
archaische Gesinge vor zahlendem Publikum
zum Besten gegeben werden, wenn Aussichts-
felsen, Schluchten und selbst mittelalterliche




Das Urnenfeld von Niederriburg

Bei der Ausgrabung einer Romervilla in
Méhlin stiessen die Archiologen auf meh-
rere Brandgriber aus der Spitbronzezeit.
In dieser Bliitezeit wurden die Toten
durchwegs verbrannt und in reich mit Ge-
fissbeigaben versehenen Urnengribern
bestattet. Die vielfiltigen Verzierungen
auf der Keramik waren anscheinend Be-
sitzmarken. Jede Familie hatte ihre eige-
nen Verzierungskombinationen.
Pfahlbauten aus dieser Epoche finden sich
an fast jedem See, Griber sind aber in der
Schweiz vergleichsweise selten. So erklirt
sich, dass das Griberfeld von Mahlin
mit seinen nur 15 Gribern das grosste
«Urnenfeld» aus dieser Epoche in der
Schweiz ist.

Beigaben aus dem Grab 9
des Griiberfeldes von Mihlin-
Niederriburg CH.

Massstab 1:6.

(Nach Franz B. Maier 1986)

Burgen zu Orten der Kraft erklirt werden,
gemiss der einfachen Formel Was mich heute
beeindruckt, muss frither einmal ein heiliger
Platz gewesen sein.

Besonders beliebt ist es, an Schreibtischen zu
sitzen und Linien iiber Landkarten zu ziehen,
von Kirchen zu frei stehenden Biumen und
archiologischen Fundstellen aus allen Jahrtau-
senden. Ungeachtet der enormen zeitlichen
Spanne behauptet mancher Forscher, dass alles,
was auf einer Linie liegt, auch irgendeinen in-
neren Zusammenhang haben muss.

Diese einfachen linearen Strukturen, die auf
die Landkarten projiziert werden, sagen leider
fast gar nichts aus iiber die Zustinde, die vor
Jahrtausenden herrschten. Sie sagen aber viel
aus iiber diejenigen, die sie heute erfinden,

iiber ihre Sehnsucht nach einer einfach geord-
neten und leicht erklirbaren Welt.

Griber — Spiegel des Lebens?

Die ersten Menschen, von denen sicher be-
kannt ist, dass sie Jenseitsvorstellungen emp-
fanden, sind die Neandertaler — eben keine
keulenschwingenden behaarten Monster, die
in Hohlen lauerten, sondern Menschen, die
das Feuer beherrschten, Kleidung trugen, ihre
Kranken pflegten und ihre Toten mit Blumen-
schmuck begruben. Selbst wenn sie nicht un-
sere direkten Vorfahren sind, so miissen wir
ihnen doch die gleichen Empfindungen ge-
geniiber ihren Angehorigen zubilligen wie uns,
und die Frage, was nach dem Tod geschieht,

135



scheint sie ebenso beschiftigt zu haben wie uns
heute.

Unser direkter Vorfahr, der moderne Mensch,
verliess vor etwa 120000 Jahren Afrika. Er
tauchte aber erst vor ca. 35 000 bis 40 000 Jah-
ren in Europa auf und lebte hier noch fiir Jaht-
tausende neben dem Neandertaler. Wie schon
in der Zeit der Neandertaler wurden Tote in
Erdgribern beigesetzt. Diese Bestattungen sind
aber so selten, dass unbekannt ist, ob dies die
tibliche Form des Umgangs mit Toten war.
Alle anderen Arten, den Leichnam zu behan-
deln, etwa ihn auszusetzen, zu verbrennen oder
ihn Fliissen und Seen zu iibergeben, hinterlas-
sen keine Spuren, die fiir die Archidologen greif-

bar wiren. Vom Ende der Altsteinzeit stammen
die ersten Teilbestattungen. Man begrub den
Toten jetzt nicht mehr komplett, sondern be-
wahrte den Schidel oder Teile davon separat
auf. Noch die Kelten praktizierten Ahnliches,
und selbst in christlichen Beinhidusern werden
Schidel und andere Knochen heute noch ge-
trennt aufbewahrt.

Mit dem Beginn der Sesshaftwerdung verviel-
facht sich die Zahl der bekannten Griber.
Wieder und wieder dndert sich allerdings die
Art der Bestattung im Lauf der Jahrtausende.
Von ca. 5500 bis 4500 v. Chr. legten die Men-
schen der Jungsteinzeit regelrechte Friedhofe
an mit Dutzenden, teils Hunderten von Kér-

Bonistein und Tierstein: Opferfelsen der Bronze- und Eisenzeit?

Zwei markante Felsformationen im Frick-
taler Jura ziehen seit langem das Interesse
der Forschung auf sich. Am Fuss beider
Felsen fand man grosse Mengen bronze-
bzw. bronze- und eisenzeitlicher Gefiss-
scherben sowie wenige Bronzen. Man ver-
mutete, dass es sich um Siedlungsiiber-
reste handelte.

Diese Interpretation vermag aber kaum
zu {iberzeugen, wenn man beriicksichtigt,
dass auf den Felskopfen jeweils nur weni-
ge Quadratmeter ebene Fliche vorhanden
waren. Schutz bietende Hohensiedlungen
dieser Epochen sind meist ein bis drei
Hektar gross.

Vermutlich handelte es sich also um Op-
ferplitze. Auftillige Felsformationen wa-
ren in der Bronze- und Eisenzeit in Stid-
deutschland typische Orte religioser Hand-
lungen. Sollte diese Interpretation zutref-
fen, so wiren Tier- und Bonistein die am
weitesten im Siidwesten liegenden Opfer-
felsen.

136

Der Binistein bei Zeiningen CH.
(Bild: Werner Brogli, Mihlin CH)



Kultgruben in Méhlin?

Bei Bauarbeiten entdeckte Werner Brogli
in Mshlin CH mehrere friithkeltische Vor-
ratsgruben. Obwohl feuchte Erdkeller zur
Aufbewahrung von Fleisch vollig unge-
eignet sind, fanden sich auf ihrem Grund
mehrere Hithner, Hasen und Teile von
Hirschen.

Es ist anzunehmen, dass diese Tiere im
Rahmen von Riten oder Opferhandlun-
gen hier niedergelegt wurden. Derartige
Deponierungen von Tieren und sogar
Menschen findet man in zahlreichen Sied-
lungen dieser Zeit. Hiufig wurden, wie in
Mshlin, verschiedene Tierarten depo-
niert. Der Grund fiir diese Handlungen
ist heute ritselhaft.

pergribern und einigen Brandbestattungen.
Den Toten wurde personliche Habe wie
Schmuck und Werkzeug beigegeben. Dies dn-
derte sich um 4500 v. Chr. Die Toten wur-
den jetzt iiber Jahrhunderte in einer Weise
bestattet, die keine Spuren in der Erde hin-
terliess.

Kollektivgriber

Um so zahlreicher sind dann die Grabstitten
der Zeit zwischen etwa 3300 und 2800 v. Chr.
Aus Holz und Erde, hiufig auch aus Stein,
werden Kammern errichtet, in denen alle To-
ten einer Gemeinschaft beigesetzt werden. Es
muss schauerlich gewesen sein, das Gemein-
schaftsgrab zu offnen, zwischen all die halb
und ganz verwesten Toten zu steigen und den
zuletzt Verstorbenen in ihre Mitte zu legen.

Schlagartig taucht um 2800 v. Chr. eine véllig
andere Art des Begribnisses auf: Die Toten
werden wieder, wie 2000 Jahre zuvor, einzeln
begraben. Sie liegen mit angehockten Beinen
auf der Seite — Frauen auf der rechten, Minner
auf der linken. Auch die Grabbeigaben sind
normiert: ein, zwei Tongefisse, ein wenig
Schmuck und bei Minnern hiufig eine stei-
nerne Axt und spiter ein kupferner Dolch.

Vorderlauf eines
Hirsches aus einer der
Mihliner Gruben.
(Nach Werner Brogli/
Jirg Schibler 1999)

Diese normierte Art der Bestattung hilt sich,
mit geringen Variationen, fast tausend Jahre
lang.

Danach wird dieser Begribnismodus nach und
nach aufgegeben. Bronzener Schmuck und
bronzene Waffen werden den Toten beigelegt —
dem einen mehr, dem anderen weniger. Der
unterschiedliche Wohlstand wihrend des
Lebens soll auch fiir das Jenseits manifestiert
werden.

In der mittleren Bronzezeit, um 1500 v. Chr.,
tauchen in den Gribern die ersten Schwerter
auf — bis in die Neuzeit ein Symbol besonderen
gesellschaftlichen Rangs. Die Ausstattung der
Toten mit Bronzen und der Aufwand, der fiir
ein Grab betrieben wird, nehmen immer mehr
zu. Viele Tote werden jetzt unter Hiigeln be-
stattet. Die mittlere Bronzezeit heisst deswegen
auch Hiigelgriberbronzezeit.

Brandgriber

Waren die Toten bis ans Ende dieser Epoche
durchwegs unverbrannt bestattet worden, so
setzt jetzt die Leichenverbrennung ein. Ab 1300
v. Chr. werden Brandgriber immer hiufiger.
Zwischen etwa 1100 und 900 v. Chr. werden
dann alle Toten verbrannt. Thre Asche wird

137



ausgelesen und in Urnen bestattet. Daher fithrt
die Spitbronzezeit auch den Namen Urnenfel-
derzeit. Doch schon um 900 v. Chr. werden die
ersten Leichname wieder unverbrannt unter
Hiigeln beigesetzt, und um 700 v. Chr. hat sich
diese Sitte vollstindig durchgesetzt.

Hiigelgriber
Die erste Hilfte der Eisenzeit (800—15 v. Chr.)

ist durch Bestattungen unter und in Grabhii-
geln charakeerisiert. Anfangs liegt immer nur

138

Abb. 1: Méhlin CH, Langacker,
Grab 19.

Frau mit reichem Halsschmuck
aus Glasperlen und
Goldanhingern, um 700.
(Bild: Kantonsarchiologie
Aargau, Brugg CH)

eine Person unter einem Hiigel von 10 bis 30 m
Durchmesser. Spiter werden in den grossen
Hiigeln nach und nach Dutzende von Toten
bestattet.

Besonders spektakulire Hiigelgriber sind die
Prunkgriber fritherer Fiirstinnen und Fiirsten,
die zwischen 600 und 400 v. Chr. angelegt wer-
den und die reiches, hiufig aus Italien oder
Griechenland importiertes Luxusgeschirr als
Beigaben enthalten. Fiir eine einzige Person
werden dabei Hiigel von bis zu 80 m Durch-
messer aufgeschiittet.



Heiden und Christen

Nirgends wird das Nebeneinander von Heiden und Christen im Friithmittelalter deutlicher als in Kaiseraugst

und dem gegeniiberliegenden Herten.

In Herten wurden ab dem 5. Jahrhundert auf einem riesigen Friedhof heidnische Germanen beerdigt, die in
Augst in romischen Diensten standen. In Kaiseraugst hingegen residierte ein Bischof und es bestand damals

schon seit langem eine christliche Taufkirche.

Herten

Rhein
T el s
i @ 2 T
. iu g ' =
e A Jfw 1
i '-!Ldl’:_;’ip * Y:f‘ . i [ Kaiseraugst
e g -

Plan von Kaiseraugst CH s x i
und Herten DE mit G g
dem germanischen B
Griiberfeld (1) und der i ¢ A
Taufkirche (2). '[_ -
(Nach Max Martin ; ,,’s‘d B - ¢
1991) '

Im 5. Jahrhundert v. Chr. setzen sich dann ein-
fache Erdgriber durch. Diese Sitte bleibt bis
zum Beginn der Rémerzeit iiblich. Den Toten
werden Amulette und persénlicher Schmuck
und zu bestimmten Zeiten den Minnern auch
ihr Schwert oder andere Waffen beigegeben.
Mit der endgiiltigen Eingliederung ins R6mi-
sche Reich passen sich die einheimischen Kel-
ten schnell der romischen Sitte an, die Toten zu
verbrennen. Die Asche und der Leichenbrand
werden entweder komplett ins Grab gegeben,
oder man liest die Knochenreste aus und be-

stattet sie in einer Urne. Als Urnen dienen viel-
filtige Gefisse, auch aus Glas und Blei.

Im spiten 2. Jahrhundert setzt sich dann wie-
der die Korperbestattung durch und bleibt bis
heute die dominierende Bestattungsweise.

Im 3. und 4. Jahrhundert erhalten die Toten
immer weniger Beigaben mit ins Grab. Dies ist
unter anderem auf den wachsenden christli-
chen Einfluss zuriickzufithren. Die Romanen,
wie die Nachfahren der Rémer ab dem Ende
des Rémischen Reichs genannt werden, behal-
ten diese Sitte bei.

139



Verzierte Grabplatten aus Frick

Lange bevor auf dem «Rampert» in Frick eine Kirche errichtet wurde, hatte hier eine kleine spitrémische Be-
festigung gestanden.

In den Ruinen dieser Befestigung bestattete die ansissige Bevélkerung im 7. und 8. Jahrhundert ihre Toten. Aus
dem 7. Jahrhundert stammen die fiir diese Zeit typischen Erdgriber.

Nach heidnischer Sitte wurden den Toten Waffen, Gerite und Schmuck mitgegeben. Das inderte sich um
700. Jetzt wurden die Verstorbenen ohne Beigaben in Griber gelegt, die mit Steinplatten ausgekleidet und
iiberdeckt waren. Um 800 wurde dann iiber diesen Gribern die erste Kirche von Frick errichtet.

Grabplatte von Grab 15 unter der Kirche von Frick CH. Es handelt sich um eine der ganz seltenen verzierten
Grabiiberdeckungen des 8. Jahrhunderts. Originalgrisse ca. 2,00 X 0,90 m. (Nach Martin Hartmann 1989)

Zu Abbildung 2
Tod auf dem Betberg

Vor zwei Wochen ist auf der grossen Hochebene am Fusse des Tiersteinberges einer der angesehensten Bauern
hinter dem Haus vom Blitz getroffen und getdtet worden. Heute wollen seine Verwandten und Bekannten
den Leichnam auf dem Totenfeld verbrennen und die Asche in einer Urne beisetzen. Alle sind gekommen, hel-
fen mit oder schauen zu. Auf der einen Seite hort man Weinen und Klagen, auf der andern Seite wird emsig
mit einfachen Grabstécken Erde gelockert, in geflochtene Kérbe gefiillt und zu einem Hiigel aufgeschiittet.
Wenn die Urne mit dem Leichenbrand und verschiedenen Beigaben fiir die Reise in die Ewigkeit im untern
Teil des Hiigels niedergelegt sind, wird man noch sehr viel mehr Erde herbeitragen, denn es soll der grisste
Grabhiigel werden. Vier Minner sind mit einem Ochsenkarren dem Melibach nach talabwiirts gefahren, um
einen grossen roten Stein zu holen, den sie dann zuoberst auf den Grabhiigel stellen wollen.* So werden sich
viele Leute hier droben noch lange an den guten Menschen erinnern.

* Bei der Ausgrabung und Zerstérung des Grabhiigels vor iiber 70 Jahren hat man diesen Menhir am Weg-
rand wieder aufgestellt, wo er auch heute noch am Strisschen hinter dem Hangar des Flugplatzes Schupfart
zu sehen ist.

140



154

P1d)
Z 9y

Fuaq1ag wap Jnv poy

(HD 4230 42412498 qclam[ uoa 13uqogaza§’

IﬂﬂH 13’7 u1 B’unamsaqpumg

11221101

124239 [ wap fny

z




Der Landelousstein in Herznach CH

Bei Ausgrabungen wurde 1904 in der
Verenakapelle in Herznach eine Stein-
platte mit Kreuzigungsmotiv gefunden.
Diese Platte hartte der Basler Bischof Lan-
delous, der fiir das Jahr 961 bezeugt ist,
herstellen lassen.

Seit dem siebten Jahrhundert sind ala-
mannische Siedler in Herznach nachweis-
bar. Etwa um diese Zeit diirfte auch der
Herrenhof erbaut worden sein. Im 9. und
10. Jahrhundert wurde er in Stein ausge-
baut. Dies unterstreicht die Stellung sei-
ner Bewohner, da zu dieser Zeit nur die
Oberschicht in Stein baute.

Zum Herrenhof gehdrte auch eine Kapel-
le. Als Verenakapelle bildet sie den letzten
Rest des lingst untergegangenen Hofes.
Es ist gut méglich, dass der «Landelous-
stein» seit iiber 1000 Jahren die Verena-
kapelle zierte.

Damit grenzen sie sich im archidologischen Be-
fund deutlich von den Germanen ab, die ihren
Toten personliche Habe, vor allem Schmuck,
Kleidung und Waften mit ins Grab geben.

Erst um 700 konnen die Kirche und der frin-
kische Kénig auch bei den germanischen Be-
volkerungsteilen durchsetzen, dass die Toten in

beigabenlosen Gribern auf einem Friedhof in
der Nihe der Kirche beigesetzt werden.

Schamanen, Druiden und Priester

Hinweise auf Schamanen liegen bereits fiir die
spiteste Altsteinzeit vor. In einer von Geistern
belebten Welt sorgten sie fiir den nétigen Aus-
gleich. Nach den Vorstellungen animistischer
Gesellschaften wird jedes Ungliick und jede
Krankheit von einem bésen Geist oder dem
bosen Willen eines Menschen verursacht. Um
Ungliick abzuwenden und Krankheiten zu hei-

142

Der Landelousstein.
Die umlaufende
Inschrift besagt, dass
ihn der Basler Bischof
Landelous hat
herstellen lassen.
(Nach Peter Frey
1992)

len, versetzen sich die Schamanen oder Scha-
maninnen in Trance. In ihrer Trance begegnen
sie dann Hilfsgeistern, die mit ihnen verbiindet
sind. Diese helfen den Schamanen bei ihrem
Kampf gegen die bosen oder beleidigten Geis-
ter und entfernen so Krankheit und Ungliick
aus der Welt der Menschen.

Animistische Vorstellungen und schamanisti-
sche Praktiken haben, mehr oder weniger gut
verdeckt, unter allen spiteren Religionen iiber-
dauert.

Im Gegensatz zu den Schamanen, die durch
ein Erlebnis berufen werden und dann ihre
gegebenen Fihigkeiten in bestimmte Bahnen
leiten, kann sich ein Priester aufgrund einer
rationalen Entscheidung fiir sein Amt ausbil-
den lassen, er kann aber beispielsweise auch
sein Amt kaufen. Eine Priesterschaft ist erst-
mals bei den spiten Kelten nachweisbar, da
tiber sie erste schriftliche Berichte vorliegen.



Nach Caesars Bericht ist es den Druiden ver-
boten, ihr Wissen aufzuschreiben. Es bedarf
einer jahrzehntelangen Lehrzeit, bis die Drui-
denschiiler alles geforderte Wissen auswendig
gelernt haben.

In der Romerzeit ist iiber esoterisches Wissen
bemerkenswert wenig bekannt. Priester treten
vor allem in ihrer staatstragenden Rolle auf. So
ist es auch nicht verwunderlich, dass Pries-
teramter gekauft werden kénnen. Sie dienen
den Gemeinden als wichtige Einnahmequellen
und den Kiufern als prestigetrichtige Mog-
lichkeit der Selbstdarstellung.

Mit der zentral organisierten Kirche etabliert
sich ab dem 4. Jahrhundert eine machtvolle
Institution, die sich als sehr viel stabiler erwei-
sen wird als alle politischen Institutionen.

Geister und Gotter

Animistische Vorstellungen von einer beseelten
Natur, vermutlich die ilteste Form religioser
Anschauungen, wurden bereits genannt. Es ist
unbekannt, ab wann ein Pantheon, ein Gotter-
himmel, auftaucht, der dem griechischen oder
romischen vergleichbar wire. Sicher bezeugt
ist er fiir die Kelten. In seiner interpretatio
romana findet Caesar fiir fast alle keltischen
Gotter Parallelen. Dennoch werden zahlrei-
che keltische Gottheiten noch in der romi-
schen Zeit unter ihrem keltischen Namen ver-
ehrt.

Erginzend zum Gétterhimmel gehorte zur
romischen Religion der Kaiserkult. Der Kaiser
wurde in eigenen Tempeln verehrt. Neben dem
Kaiser und den iiberall verehrten Gottern wie
Mars, Merkur, Jupiter oder Venus gab es zahl-
reiche lokale Gottheiten, etwa Orts- oder Fluss-

gotter, Gottinnen von Weggabelungen oder
spezielle Gotter fiir Berufsgruppen. Laren be-
schiitzten das Haus samt der Familie, und
schliesslich hatte jeder Mensch auch noch sei-
nen eigenen Genius, einen Gott, der mit ihm
geboren wurde und mit ihm auch wieder starb.
Als Schutzengel hat diese Vorstellung bis heu-
te iiberdauert.

Neue Religionen, vor allem aus dem Orient,
breiteten sich mit dem rémischen Militir aus.
Am bekanntesten ist neben Christen- und
Judentum der Mithras-Kult, der urspriinglich
aus Persien stammte. Bei der Vielschichtigkeit
des Glaubens gewinnen diejenigen Religionen,
die nur an einen Gott glauben und die vor al-
lem ein besseres Leben im Jenseits versprechen,
gerade in den Krisenzeiten des 3. und 4. Jahr-
hunderts immer mehr Anhinger.

Eine dieser Religionen, das Christentum, wird
391 zur Staatsreligion erhoben. Alle anderen
Glaubensrichtungen und -praktiken sind ver-
boten. Dennoch verehren die pagani, die Leu-
te auf dem Land, die alten rémischen und kel-
tischen Gétter noch lange.

Uber die Gétter der heidnischen Alamannen
ist nichts Sicheres bekannt. Es ist aber davon
auszugehen, dass es sich um das germanische
Pantheon mit Odin, Freya, Thor und anderen
handelte. Dariiber hinaus kénnte das oben
genannte Zitat auch auf die Verehrung von
Naturgeistern und damit auf animistische Vor-
stellungen hinweisen.

Tempel, Kirchen, Opferstitten

Die Hohlenmalereien der jiingeren Altstein-
zeit sind als Teil der Religion oder ganz allge-
mein des Weltbilds aufzufassen. Es werden fast

143



ausschliesslich Tiere und nur in einem einzigen
Fall ein Tiermensch dargestellt. Vermutlich
dienten diese Hoéhlen als Initiationsriume, in
denen die Heranwachsenden in die Geheim-
nisse des Lebens eingeweiht wurden. In der
Bronzezeit werden erstmals religiose Praktiken
deutlich sichtbar, die zuvor allenfalls schemen-
haft erkennbar gewesen waren: so die Sitte der
Deponierungen. Aus der Jungsteinzeit um
4000 v. Chr. existieren zwar Deponierungen
von Prunkbeilen, doch ist nicht sicher, ob es
sich dabei einfach nur um Verstecke handelt,
die spiter vergessen wurden, oder ob es sich
tatsichlich um Gaben an die Gotter handelt.
Eindeutig nachweisbar ist dies in der Bronze-
zeit. Zahlreiche unversehrte Schwerter, aber
auch andere Waffen wurden in Fliissen und
Seen versenkt. Es bestand keine Aussicht, sie je
wieder zu heben. Es muss sich also um Gaben
an die Gotter oder um Dinge handeln, tiber die
man dereinst im Jenseits wieder verfiigen woll-
te. In die gleiche Kategorie gehért nachweislich
Schmuck, der in Siedlungen vergraben wurde
und der eindeutig von Materialdepots und ver-
steckten Wertsachen unterschieden werden
kann. Auffillige Deponierungen von Tieren
und Menschen in Gruben aus der Eisenzeit
kénnten im Rahmen von Ritualen niedergelegt
worden sein.

Ebenfalls eine Neuerung der Bronzezeit sind
Opferstitten an markanten Felsen. Tépfe und
spiter Schmuck und Amulette wurden hier in
die Tiefe geworfen.

Fiir die Kelten beschreibt Caesar Menschen-
opfer. Dabei darf nicht vergessen werden, dass
noch kurz vor Caesars Geburt selbst in Rom
den Gottern Menschenopfer dargebracht wur-
den. Tempel, speziell fiir den Kult errichtete

144

Gebiude, sind ab der spiten Bronzezeit um
1000 v. Chr. bekannt. In grosserer Zahl sind sie
erst ab der spitkeltischen Zeit nachweisbar. In
der Rémerzeit bildet sich in den gallischen Pro-
vinzen ein eigener Tempeltyp, der gallo-romi-
sche Umgangstempel, heraus. Seit dem 4. Jahr-
hundert werden christliche Kirchen im Allge-
meinen in der noch heute iiblichen Gliederung
in Hauptraum und Chor erbaut.

Glaube und Macht

Mit Beginn der schriftlichen Uberlieferung im
1. Jahrhundertv. Chr. werden die Beziehungen
zwischen Macht und Religion sichtbar. Die
spitkeltische Adelsschicht, mit deren Vertre-
tern sich Caesar auseinander zu setzen hatte,
war offenbar mit der Priesterschaft, den be-
rithmten Druiden, weitgehend identisch. Ma-
jestix und Miraculix waren in der Realitit
manchmal eine Person, zumindest aber Vet-
tern. Die Verbindungen von weldicher und
geistlicher Macht waren also schon bei den
Kelten sehr eng.

Extrem ausgeprigt ist diese Verbindung bei
den Rémern. Der Kaiser selbst ist ein Gott und
innerhalb der stidtischen und lindlichen Ge-
meinschaften sind hiufig die politischen Fiih-
rer gleichzeitig auch die hchsten Priester. Mit
dem Christentum als Staatsreligion wird die
Stellung des Kaisers als Gott zwar beendet,
gleichzeitig erhilt der Staat aber auch eine un-
terstiitzende Religion mit Alleinvertretungsan-
spruch, die sich besser und besser organisiert
und schliesslich sogar das Ende des Reichs
{ibersteht.

Die frinkischen Kénige, die sich in rémischer
Tradition sehen, bedienen sich in starkem



Masse der Kirche, wenn es um die Integration
neu eroberter Gebiete geht. Viele Alamannen
orientierten sich anscheinend noch am ariani-
schen Christentum, dem beispielsweise auch
die Langobarden in Oberitalien anhingen. Die
arianischen Christen verneinten die Gleich-
stellung von Gott Vater und Sohn. Sie rium-
ten Gott Vater eine wesentlich héhere Stellung
ein als Jesus. Dagegen bestand die katholische
Kirche auf der Gleichheit von Gott Vater, Sohn
und Heiligem Geist. Erst in den Jahrzehnten
nach 700 setzte sich das katholische Christen-
tum gegeniiber Heidentum und Arianismus

Literatur

Siehe Literaturliste im Beitrag von Christian Maise und
Werner Brogli im ersten Kapitel (Landschafft).

durch. 746 wurde der letzte alamannische Auf-
stand niedergeschlagen, und um diese Zeit
werden zahlreiche Kloster in Alamannien er-
richtet. Die Griindung der Kloster scheint
zweier Voraussetzungen bedurft zu haben, zum
einen der endgiiltigen Zerschlagung der ala-
mannischen Selbststindigkeit, zum anderen
der Durchsetzung des katholischen Christen-
tums gegeniiber Arianismus und Heidentum.
Aufgrund ihres Reichtums und ihrer Einbin-
dung in den Staat ist die Kirche spitestens ab
dem 8. Jahrhundert selbst ein entscheidender
Machtfaktor in der Politik.

145






	Kult und Religion in der Ur- und Frühgeschichte

