
Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blätter für Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung für Heimatkunde

Band: - (2002)

Artikel: Kult und Religion in der Ur- und Frühgeschichte

Autor: Brogli, Werner / Maise, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werner Brogli
Christian Maise

Kult und Religion in der

Ur- und Frühgeschichte

Woher unser Wissen?

Woran
haben die Menschen der Ur¬

zeit geglaubt, woran die Kelten,

woran die Römer? Das sind

Fragen, die aufder einen Seite viele stark bewegen,
worüber die Forschung aber auf der anderen

Seite am wenigsten weiss.

Für die schriftlosen Zeiten von der Altstein- bis

zur Bronzezeit ist man darauf angewiesen, aus

bildlichen und figürlichen Darstellungen, aus

der Gestaltung der Gräber und der Opferplät¬

ze aufdie Art der Religion zu schliessen. Dabei
helfen völkerkundliche und historische
Beispiele zwar, die gesicherten Erkenntnisse bleiben

aber mager.
Die schriftliche Überlieferung setzt erst in der

spätesten Keltenzeit ein. Viele keltische Götter
leben in der Römerzeit in den nordwestlichen
Provinzen des Reiches weiter, meist sogar unter

ihren keltischen Namen. In den Vordergrund

rücken jetzt aber die klassischen
römischen Gottheiten und der für das Reich wichtige

Kaiserkult. Diese beiden Aspekte der Reli-

Schädelkult auf dem Röthekopf
Der Röthekopf oberhalb Bad Säckingen
DE diente am Ende der Eiszeit als Jägerlager.

Von hier oben konnte man die
Rentierherden auf ihrer Wanderung schon

von weitem erkennen. Die Bedeutung des

Platzes scheint über ein einfaches Jagdlager

aber hinausgegangen zu sein.

1927 entdeckte Egon Gersbach unter
zwei dachförmig aneinander gelehnten
Steinplatten eine Schädelkalotte aus dieser

Zeit. Sie stammt von einem Mann,
der gewaltsam umgekommen war. Einige
Zeit nach seinem Tod wurde die Kalotte
vom Schädel getrennt und separat bestattet,

nachdem sie vielleicht für Kulthandlungen

verwendet worden war.

Aufiicht undAnsicht der am Röthekopf
beigesetzten Schädelkalotte.

(Nach Egon Gersbach 1968/69)

133



gion sind auch aus schriftlichen Quellen gut
bekannt. Die beste, wenn auch immer noch

dürftige Quellenlage liegt für den Aufstieg des

Christentums vor, das 391 zur römischen
Staatsreligion erhoben wurde. Die Berichte darüber
hat die Kirche über Jahrhunderte bewahrt.

Für die Religion der Alamannen gilt das, was
auch auf die Kelten zutrifft: Sie selbst haben

nichts darüber aufgeschrieben, und nur vom
spätrömischen Geschichtsschreiber Agathias
von Myrina (-536-582) existiert ein Satz zur
Religion der Alamannen: Sie opfern irgendwelchen

Bäumen und Flüssen, Hügeln und Klüften
und verehren sie wie die Götter.

Neben dieser äusserst spärlichen schriftlichen
Überlieferung bleibt damit nur die Archäologie

als Informationsquelle, ein schwaches

Hilfsmittel, wenn es darum geht, die schriftlichen

Quellen zu überprüfen und wenigstens einige
Hinweise auf die Glaubensvorstellungen in
schriftlosen Zeiten zu erhalten.

Keltomanie

Weil so wenig bekannt ist, blühen bei so manchen

Zeitgenossen die Spekulationen. Da werden

Kutschenfahrten zu keltischen Siedlungen

organisiert, schwülstige Gedichte rezitiert und
keltische Sonnwendfeiern abgehalten. Da wird
sogar offen gefälscht. Errichtete man vor 60

Jahren germanische Thingstätten auf heiligen
Bergen, so erstellt man heute mit öffentlichen
Geldern keltische Steinkreise und erklärt, dass

hier Artus und die Tafelrunde getagt hätten
und dass hier der Weltengeist erfühlt werden
könne — natürlich nur von sensiblen
Besuchern, die frei sind von Zweifeln und
kritischem Denken.
Harmloser wirkt es, wenn Sprachen und
Musiken frei erfunden und als keltische und
archaische Gesänge vor zahlendem Publikum
zum Besten gegeben werden, wenn Aussichtsfelsen,

Schluchten und selbst mittelalterliche

Der Heidenstein in Schwörstadt DE
in einer historischen Aufnahme.
(Nach Egon Gersbach 1968/69)

Der Heidenstein in Schwörstadt

Der Heidenstein ist der einzige verbleibende

Rest eines Steinkammergrabes, in
dem in der Jungsteinzeit mindestens 40
Tote bestattet worden waren. Ausser ein

wenig Schmuck und einigen Steinmesser-
chen hatte man ihnen nichts mit ins Jenseits

gegeben.
Durch das ovale «Seelenloch» wurden die
Leichname in die Kammer geschoben.
Eine heute noch sichtbare Stufe diente
den «Totengräbern» als Ausstiegshilfe.

134



Das Urnenfeld von Niederriburg
Bei der Ausgrabung einer Römervilla in
Möhlin stiessen die Archäologen aufmehrere

Brandgräber aus der Spätbronzezeit.
In dieser Blütezeit wurden die Toten
durchwegs verbrannt und in reich mit Ge-
fässbeigaben versehenen Urnengräbern
bestattet. Die vielfältigen Verzierungen
auf der Keramik waren anscheinend
Besitzmarken. Jede Familie hatte ihre eigenen

Verzierungskombinationen.
Pfahlbauten aus dieser Epoche finden sich

an fast jedem See, Gräber sind aber in der
Schweiz vergleichsweise selten. So erklärt
sich, dass das Gräberfeld von Möhlin
mit seinen nur 15 Gräbern das grösste
«Urnenfeld» aus dieser Epoche in der
Schweiz ist.

Beigaben aus dem Grab 9
des Gräberfeldes von Möhlin-
Niederriburg CH.
Massstab 1:6.

(Nach Franz B. Maier 1986)

KE7

Burgen zu Orten der Kraft erklärt werden,

gemäss der einfachen Formel Was mich heute

beeindruckt, muss früher einmal ein heiliger
Platz gewesen sein.

Besonders beliebt ist es, an Schreibtischen zu
sitzen und Linien über Landkarten zu ziehen,

von Kirchen zu frei stehenden Bäumen und
archäologischen Fundstellen aus allen Jahrtausenden.

Ungeachtet der enormen zeitlichen

Spanne behauptet mancher Forscher, dass alles,

was auf einer Linie liegt, auch irgendeinen
inneren Zusammenhang haben muss.
Diese einfachen linearen Strukturen, die auf
die Landkarten projiziert werden, sagen leider
fast gar nichts aus über die Zustände, die vor
Jahrtausenden herrschten. Sie sagen aber viel

aus über diejenigen, die sie heute erfinden,

über ihre Sehnsucht nach einer einfach geordneten

und leicht erklärbaren Welt.

Gräber - Spiegel des Lebens?

Die ersten Menschen, von denen sicher
bekannt ist, dass sie Jenseitsvorstellungen
empfanden, sind die Neandertaler - eben keine

keulenschwingenden behaarten Monster, die

in Höhlen lauerten, sondern Menschen, die
das Feuer beherrschten, Kleidung trugen, ihre
Kranken pflegten und ihre Toten mit
Blumenschmuck begruben. Selbst wenn sie nicht
unsere direkten Vorfahren sind, so müssen wir
ihnen doch die gleichen Empfindungen
gegenüber ihren Angehörigen zubilligen wie uns,
und die Frage, was nach dem Tod geschieht,

135



scheint sie ebenso beschäftigt zu haben wie uns
heute.

Unser direkter Vorfahr, der moderne Mensch,
verliess vor etwa 120 000 Jahren Afrika. Er
tauchte aber erst vor ca. 35 000 bis 40 000 Jahren

in Europa auf und lebte hier noch für
Jahrtausende neben dem Neandertaler. Wie schon

in der Zeit der Neandertaler wurden Tote in

Erdgräbern beigesetzt. Diese Bestattungen sind
aber so selten, dass unbekannt ist, ob dies die

übliche Form des Umgangs mit Toten war.
Alle anderen Arten, den Leichnam zu behandeln,

etwa ihn auszusetzen, zu verbrennen oder

ihn Flüssen und Seen zu übergeben, hinterlassen

keine Spuren, die für die Archäologen greif¬

bar wären. Vom Ende der Altsteinzeit stammen
die ersten Teilbestattungen. Man begrub den

Toten jetzt nicht mehr komplett, sondern
bewahrte den Schädel oder Teile davon separat
auf. Noch die Kelten praktizierten Ahnliches,
und selbst in christlichen Beinhäusern werden
Schädel und andere Knochen heute noch

getrennt aufbewahrt.

Mit dem Beginn der Sesshaftwerdung vervielfacht

sich die Zahl der bekannten Gräber.

Wieder und wieder ändert sich allerdings die

Art der Bestattung im Lauf der Jahrtausende.
Von ca. 5500 bis 4500 v. Chr. legten die
Menschen der Jungsteinzeit regelrechte Friedhöfe

an mit Dutzenden, teils Hunderten von Kör-

Bönistein und Tierstein: Opferfelsen der Bronze- und Eisenzeit?

Zwei markante Felsformationen im Frick-
taler Jura ziehen seit langem das Interesse
der Forschung auf sich. Am Fuss beider
Felsen fand man grosse Mengen bronze-
bzw. bronze- und eisenzeitlicher Gefäss-

scherben sowie wenige Bronzen. Man
vermutete, dass es sich um Siedlungsüberreste

handelte.
Diese Interpretation vermag aber kaum

zu überzeugen, wenn man berücksichtigt,
dass auf den Felsköpfen jeweils nur wenige

Quadratmeter ebene Fläche vorhanden

waren. Schutz bietende Höhensiedlungen
dieser Epochen sind meist ein bis drei
Hektar gross.
Vermutlich handelte es sich also um
Opferplätze. Auffällige Felsformationen waren

in der Bronze- und Eisenzeit in
Süddeutschland typische Orte religiöser
Handlungen. Sollte diese Interpretation zutreffen,

so wären Tier- und Bönistein die am
weitesten im Südwesten liegenden Opferfelsen. Der Bönistein bei Zeiningen CH.

(Bild: Werner Brogli, Möhlin CH)

136



Kultgruben in Möhlin?

Bei Bauarbeiten entdeckte Werner Brogli
in Möhlin CH mehrere frühkeltische
Vorratsgruben. Obwohl feuchte Erdkeller zur
Aufbewahrung von Fleisch völlig
ungeeignet sind, fanden sich auf ihrem Grund
mehrere Hühner, Hasen und Teile von
Hirschen.
Es ist anzunehmen, dass diese Tiere im
Rahmen von Riten oder Opferhandlungen

hier niedergelegt wurden. Derartige
Deponierungen von Tieren und sogar
Menschen findet man in zahlreichen
Siedlungen dieser Zeit. Häufig wurden, wie in
Möhlin, verschiedene Tierarten deponiert.

Der Grund für diese Handlungen
ist heute rätselhaft.

Vorderlaufeines

Hirsches aus einer der
Möhliner Gruben.

(Nach Werner Brogli/
Jörg Schibier 1999)

pergräbern und einigen Brandbestattungen.
Den Toten wurde persönliche Habe wie
Schmuck und Werkzeug beigegeben. Dies
änderte sich um 4500 v. Chr. Die Toten wurden

jetzt über Jahrhunderte in einer Weise

bestattet, die keine Spuren in der Erde hin-
terliess.

Kollektivgräber

Um so zahlreicher sind dann die Grabstätten
der Zeit zwischen etwa 3300 und 2800 v. Chr.
Aus Holz und Erde, häufig auch aus Stein,
werden Kammern errichtet, in denen alle Toten

einer Gemeinschaft beigesetzt werden. Es

muss schauerlich gewesen sein, das

Gemeinschaftsgrab zu öffnen, zwischen all die halb
und ganz verwesten Toten zu steigen und den

zuletzt Verstorbenen in ihre Mitte zu legen.

Schlagartig taucht um 2800 v. Chr. eine völlig
andere Art des Begräbnisses auf: Die Toten
werden wieder, wie 2000 Jahre zuvor, einzeln

begraben. Sie liegen mit angehockten Beinen
aufder Seite - Frauen aufder rechten, Männer
auf der linken. Auch die Grabbeigaben sind
normiert: ein, zwei Tongefässe, ein wenig
Schmuck und bei Männern häufig eine

steinerne Axt und später ein kupferner Dolch.

Diese normierte Art der Bestattung hält sich,

mit geringen Variationen, fast tausend Jahre

lang.
Danach wird dieser Begräbnismodus nach und
nach aufgegeben. Bronzener Schmuck und
bronzene Waffen werden den Toten beigelegt —

dem einen mehr, dem anderen weniger. Der
unterschiedliche Wohlstand während des

Lebens soll auch für das Jenseits manifestiert
werden.

In der mittleren Bronzezeit, um 1500 v. Chr.,
tauchen in den Gräbern die ersten Schwerter
auf— bis in die Neuzeit ein Symbol besonderen

gesellschaftlichen Rangs. Die Ausstattung der
Toten mit Bronzen und der Aufwand, der für
ein Grab betrieben wird, nehmen immer mehr

zu. Viele Tote werden jetzt unter Hügeln
bestattet. Die mittlere Bronzezeit heisst deswegen
auch Hügelgräberbronzezeit.

Brandgräber

Waren die Toten bis ans Ende dieser Epoche
durchwegs unverbrannt bestattet worden, so

setzt jetzt die Leichenverbrennung ein. Ab 1300

v. Chr. werden Brandgräber immer häufiger.
Zwischen etwa 1100 und 900 v. Chr. werden
dann alle Toten verbrannt. Ihre Asche wird

137



Abb. 1: Möhlin CH, Langacker,
Grab 19.
Frau mit reichem Halsschmuck

aus Glasperlen und
Goldanhängern, um 700.
(Bild: Kantonsarchäologie
Aargau, Brugg CH)

ausgelesen und in Urnen bestattet. Daher führt
die Spätbronzezeit auch den Namen Urnenfel-
derzeit. Doch schon um 900 v. Chr. werden die

ersten Leichname wieder unverbrannt unter
Hügeln beigesetzt, und um 700 v. Chr. hat sich

diese Sitte vollständig durchgesetzt.

Hügelgräber

Die erste Hälfte der Eisenzeit (800-15 v. Chr.)
ist durch Bestattungen unter und in Grabhügeln

charakterisiert. Anfangs liegt immer nur

eine Person unter einem Hügel von 10 bis 30 m
Durchmesser. Später werden in den grossen
Hügeln nach und nach Dutzende von Toten
bestattet.
Besonders spektakuläre Hügelgräber sind die

Prunkgräber früherer Fürstinnen und Fürsten,
die zwischen 600 und 400 v. Chr. angelegt werden

und die reiches, häufig aus Italien oder
Griechenland importiertes Luxusgeschirr als

Beigaben enthalten. Für eine einzige Person

werden dabei Hügel von bis zu 80 m Durchmesser

aufgeschüttet.

138



Heiden und Christen

Nirgends wird das Nebeneinander von Heiden und Christen im Frühmittelalter deutlicher als in Kaiseraugst
und dem gegenüberliegenden Herten.
In Herten wurden ab dem 5. Jahrhundert auf einem riesigen Friedhof heidnische Germanen beerdigt, die in
Äugst in römischen Diensten standen. In Kaiseraugst hingegen residierte ein Bischof und es bestand damals
schon seit langem eine christliche Taufkirche.

Plan von Kaiseraugst CH
und Herten DE mit

Gräberfeld (1) und der

Taufkirche (2).
(Nach Max Martin
1991)

Kaiseraugst

Im 5. Jahrhundert v. Chr. setzen sich dann
einfache Erdgräber durch. Diese Sitte bleibt bis

zum Beginn der Römerzeit üblich. Den Toten
werden Amulette und persönlicher Schmuck
und zu bestimmten Zeiten den Männern auch

ihr Schwert oder andere Waffen beigegeben.

Mit der endgültigen Eingliederung ins Römische

Reich passen sich die einheimischen Kelten

schnell der römischen Sitte an, die Toten zu
verbrennen. Die Asche und der Leichenbrand
werden entweder komplett ins Grab gegeben,
oder man liest die Knochenreste aus und be¬

stattet sie in einer Urne. Als Urnen dienen
vielfältige Gefässe, auch aus Glas und Blei.

Im späten 2. Jahrhundert setzt sich dann wieder

die Körperbestattung durch und bleibt bis

heute die dominierende Bestattungsweise.
Im 3. und 4. Jahrhundert erhalten die Toten
immer weniger Beigaben mit ins Grab. Dies ist

unter anderem auf den wachsenden christlichen

Einfluss zurückzuführen. Die Romanen,
wie die Nachfahren der Römer ab dem Ende
des Römischen Reichs genannt werden, behalten

diese Sitte bei.

139



Verzierte Grabplatten aus Frick

Lange bevor auf dem «Rampen» in Frick eine Kirche errichtet wurde, hatte hier eine kleine spätrömische
Befestigung gestanden.
In den Ruinen dieser Befestigung bestattete die ansässige Bevölkerung im 7. und 8. Jahrhundert ihre Toten. Aus
dem 7. Jahrhundert stammen die für diese Zeit typischen Erdgräber.
Nach heidnischer Sitte wurden den Toten Waffen, Geräte und Schmuck mitgegeben. Das änderte sich um
700. Jetzt wurden die Verstorbenen ohne Beigaben in Gräber gelegt, die mit Steinplatten ausgekleidet und
überdeckt waren. Um 800 wurde dann über diesen Gräbern die erste Kirche von Frick errichtet.

Grabplatte von Grab 15 unter der Kirche von Frick CH. Es handelt sich um eine der ganz seltenen verzierten

Grabüberdeckungen des 8. Jahrhunderts. Originalgrösse ca. 2,00 X 0,90 m. (Nach Martin Hartmann 1989)

Zu Abbildung 2

Tod auf dem Betberg

Vor zwei Wochen ist auf der grossen Hochebene am Fusse des Tiersteinberges einer der angesehensten Bauern
hinter dem Haus vom Blitz getroffen und getötet worden. Heute wollen seine Verwandten und Bekannten
den Leichnam aufdem Totenfeld verbrennen und die Asche in einer Urne beisetzen. Alle sind gekommen, helfen

mit oder schauen zu. Auf der einen Seite hört man Weinen und Klagen, auf der andern Seite wird emsig
mit einfachen Grabstöcken Erde gelockert, in geflochtene Körbe gefüllt und zu einem Hügel aufgeschüttet.
Wenn die Urne mit dem Leichenbrand und verschiedenen Beigaben für die Reise in die Ewigkeit im untern
Teil des Hügels niedergelegt sind, wird man noch sehr viel mehr Erde herbeitragen, denn es soll der grösste
Grabhügel werden. Vier Männer sind mit einem Ochsenkarren dem Melibach nach talabwärts gefahren, um
einen grossen roten Stein zu holen, den sie dann zuoberst auf den Grabhügel stellen wollen.* So werden sich
viele Leute hier droben noch lange an den guten Menschen erinnern.

* Bei der Ausgrabung und Zerstörung des Grabhügels vor über 70 Jahren hat man diesen Menhir am Wegrand

wieder aufgestellt, wo er auch heute noch am Strässchen hinter dem Hangar des Flugplatzes Schupfart
zu sehen ist.

140





Der Landelousstein in Herznach CH
Bei Ausgrabungen wurde 1904 in der

Verenakapelle in Herznach eine Steinplatte

mit Kreuzigungsmotiv gefunden.
Diese Platte hatte der Basler BischofLan-
delous, der für das Jahr 961 bezeugt ist,
herstellen lassen.

Seit dem siebten Jahrhundert sind ala-
mannische Siedler in Herznach nachweisbar.

Etwa um diese Zeit dürfte auch der
Herrenhof erbaut worden sein. Im 9. und
10. Jahrhundert wurde er in Stein ausgebaut.

Dies unterstreicht die Stellung
seiner Bewohner, da zu dieser Zeit nur die
Oberschicht in Stein baute.

Zum Herrenhof gehörte auch eine Kapelle.

Als Verenakapelle bildet sie den letzten
Rest des längst untergegangenen Hofes.
Es ist gut möglich, dass der «Landelousstein»

seit über 1000 Jahren die Verenakapelle

zierte.

Der Landelousstein.

Die umlaufende
Inschrifi besagt, dass

ihn der Basler Bischof
Landelous hat
herstellen lassen.

(Nach Peter Frey
1992)

Damit grenzen sie sich im archäologischen
Befund deutlich von den Germanen ab, die ihren
Toten persönliche Habe, vor allem Schmuck,

Kleidung und Waffen mit ins Grab geben.
Erst um 700 können die Kirche und der
fränkische König auch bei den germanischen
Bevölkerungsteilen durchsetzen, dass die Toten in
beigabenlosen Gräbern auf einem Friedhof in
der Nähe der Kirche beigesetzt werden.

Schamanen, Druiden und Priester

Hinweise auf Schamanen liegen bereits für die

späteste Altsteinzeit vor. In einer von Geistern
belebten Welt sorgten sie für den nötigen
Ausgleich. Nach den Vorstellungen animistischer
Gesellschaften wird jedes Unglück und jede
Krankheit von einem bösen Geist oder dem
bösen Willen eines Menschen verursacht. Um
Unglück abzuwenden und Krankheiten zu hei¬

len, versetzen sich die Schamanen oder
Schamaninnen in Trance. In ihrer Trance begegnen
sie dann Hilfsgeistern, die mit ihnen verbündet
sind. Diese helfen den Schamanen bei ihrem

Kampf gegen die bösen oder beleidigten Geister

und entfernen so Krankheit und Unglück
aus der Welt der Menschen.

Animistische Vorstellungen und schamanisti-
sche Praktiken haben, mehr oder weniger gut
verdeckt, unter allen späteren Religionen
überdauert.

Im Gegensatz zu den Schamanen, die durch
ein Erlebnis berufen werden und dann ihre

gegebenen Fähigkeiten in bestimmte Bahnen

leiten, kann sich ein Priester aufgrund einer
rationalen Entscheidung für sein Amt ausbilden

lassen, er kann aber beispielsweise auch

sein Amt kaufen. Eine Priesterschaft ist
erstmals bei den späten Kelten nachweisbar, da

über sie erste schriftliche Berichte vorliegen.

142



Nach Caesars Bericht ist es den Druiden
verboten, ihr Wissen aufzuschreiben. Es bedarf
einer jahrzehntelangen Lehrzeit, bis die
Druidenschüler alles geforderte Wissen auswendig
gelernt haben.

In der Römerzeit ist über esoterisches Wissen
bemerkenswert wenig bekannt. Priester treten
vor allem in ihrer staatstragenden Rolle auf. So

ist es auch nicht verwunderlich, dass

Priesterämter gekauft werden können. Sie dienen
den Gemeinden als wichtige Einnahmequellen
und den Käufern als prestigeträchtige
Möglichkeit der Selbstdarstellung.
Mit der zentral organisierten Kirche etabliert
sich ab dem 4. Jahrhundert eine machtvolle

Institution, die sich als sehr viel stabiler erweisen

wird als alle politischen Institutionen.

Geister und Götter

Animistische Vorstellungen von einer beseelten

Natur, vermutlich die älteste Form religiöser
Anschauungen, wurden bereits genannt. Es ist
unbekannt, ab wann ein Pantheon, ein
Götterhimmel, auftaucht, der dem griechischen oder
römischen vergleichbar wäre. Sicher bezeugt
ist er für die Kelten. In seiner interpretatio
romana findet Caesar für fast alle keltischen

Götter Parallelen. Dennoch werden zahlreiche

keltische Gottheiten noch in der römischen

Zeit unter ihrem keltischen Namen
verehrt.

Ergänzend zum Götterhimmel gehörte zur
römischen Religion der Kaiserkult. Der Kaiser
wurde in eigenen Tempeln verehrt. Neben dem
Kaiser und den überall verehrten Göttern wie
Mars, Merkur, Jupiter oder Venus gab es

zahlreiche lokale Gottheiten, etwa Orts- oder Fluss¬

götter, Göttinnen von Weggabelungen oder

spezielle Götter für Berufsgruppen. Laren
beschützten das Haus samt der Familie, und
schliesslich hatte jeder Mensch auch noch
seinen eigenen Genius, einen Gott, der mit ihm
geboren wurde und mit ihm auch wieder starb.

Als Schutzengel hat diese Vorstellung bis heute

überdauert.
Neue Religionen, vor allem aus dem Orient,
breiteten sich mit dem römischen Militär aus.

Am bekanntesten ist neben Christen- und
Judentum der Mithras-Kult, der ursprünglich
aus Persien stammte. Bei der Vielschichtigkeit
des Glaubens gewinnen diejenigen Religionen,
die nur an einen Gott glauben und die vor
allem ein besseres Leben im Jenseits versprechen,
gerade in den Krisenzeiten des 3. und 4.
Jahrhunderts immer mehr Anhänger.
Eine dieser Religionen, das Christentum, wird
391 zur Staatsreligion erhoben. Alle anderen

Glaubensrichtungen und -praktiken sind
verboten. Dennoch verehren die pagani, die Leute

auf dem Land, die alten römischen und
keltischen Götter noch lange.
Uber die Götter der heidnischen Alamannen
ist nichts Sicheres bekannt. Es ist aber davon

auszugehen, dass es sich um das germanische
Pantheon mit Odin, Freya, Thor und anderen
handelte. Darüber hinaus könnte das oben

genannte Zitat auch auf die Verehrung von
Naturgeistern und damit aufanimistische

Vorstellungen hinweisen.

Tempel, Kirchen, Opferstätten

Die Höhlenmalereien der jüngeren Altsteinzeit

sind als Teil der Religion oder ganz allgemein

des Weltbilds aufzufassen. Es werden fast

143



ausschliesslich Tiere und nur in einem einzigen
Fall ein Tiermensch dargestellt. Vermutlich
dienten diese Höhlen als Initiationsräume, in
denen die Heranwachsenden in die Geheimnisse

des Lebens eingeweiht wurden. In der

Bronzezeit werden erstmals religiöse Praktiken
deutlich sichtbar, die zuvor allenfalls schemenhaft

erkennbar gewesen waren: so die Sitte der

Deponierungen. Aus der Jungsteinzeit um
4000 v. Chr. existieren zwar Deponierungen
von Prunkbeilen, doch ist nicht sicher, ob es

sich dabei einfach nur um Verstecke handelt,
die später vergessen wurden, oder ob es sich

tatsächlich um Gaben an die Götter handelt.

Eindeutig nachweisbar ist dies in der Bronzezeit.

Zahlreiche unversehrte Schwerter, aber

auch andere Waffen wurden in Flüssen und
Seen versenkt. Es bestand keine Aussicht, sie je
wieder zu heben. Es muss sich also um Gaben

an die Götter oder um Dinge handeln, über die

man dereinst im Jenseits wieder verfügen wollte.

In die gleiche Kategorie gehört nachweislich

Schmuck, der in Siedlungen vergraben wurde
und der eindeutig von Materialdepots und
versteckten Wertsachen unterschieden werden
kann. Auffällige Deponierungen von Tieren
und Menschen in Gruben aus der Eisenzeit
könnten im Rahmen von Ritualen niedergelegt
worden sein.

Ebenfalls eine Neuerung der Bronzezeit sind

Opferstätten an markanten Felsen. Töpfe und

später Schmuck und Amulette wurden hier in
die Tiefe geworfen.
Für die Kelten beschreibt Caesar Menschenopfer.

Dabei darf nicht vergessen werden, dass

noch kurz vor Caesars Geburt selbst in Rom
den Göttern Menschenopfer dargebracht wurden.

Tempel, speziell für den Kult errichtete

Gebäude, sind ab der späten Bronzezeit um
1000 v. Chr. bekannt. In grösserer Zahl sind sie

erst ab der spätkeltischen Zeit nachweisbar. In
der Römerzeit bildet sich in den gallischen
Provinzen ein eigener Tempeltyp, der gallo-römi-
sche Umgangstempel, heraus. Seit dem 4.

Jahrhundert werden christliche Kirchen im
Allgemeinen in der noch heute üblichen Gliederung
in Hauptraum und Chor erbaut.

Glaube und Macht

Mit Beginn der schriftlichen Uberlieferung im
1. Jahrhundert v. Chr. werden die Beziehungen
zwischen Macht und Religion sichtbar. Die
spätkeltische Adelsschicht, mit deren Vertretern

sich Caesar auseinander zu setzen hatte,

war offenbar mit der Priesterschaft, den
berühmten Druiden, weitgehend identisch. Ma-
jestix und Miraculix waren in der Realität
manchmal eine Person, zumindest aber

Vettern. Die Verbindungen von weltlicher und
geistlicher Macht waren also schon bei den

Kelten sehr eng.
Extrem ausgeprägt ist diese Verbindung bei

den Römern. Der Kaiser selbst ist ein Gott und
innerhalb der städtischen und ländlichen
Gemeinschaften sind häufig die politischen Führer

gleichzeitig auch die höchsten Priester. Mit
dem Christentum als Staatsreligion wird die

Stellung des Kaisers als Gott zwar beendet,

gleichzeitig erhält der Staat aber auch eine
unterstützende Religion mit Alleinvertretungsanspruch,

die sich besser und besser organisiert
und schliesslich sogar das Ende des Reichs

übersteht.

Die fränkischen Könige, die sich in römischer
Tradition sehen, bedienen sich in starkem

144



Masse der Kirche, wenn es um die Integration
neu eroberter Gebiete geht. Viele Alamannen
orientierten sich anscheinend noch am ariani-
schen Christentum, dem beispielsweise auch

die Langobarden in Oberitalien anhingen. Die
arianischen Christen verneinten die
Gleichstellung von Gott Vater und Sohn. Sie räumten

Gott Vater eine wesentlich höhere Stellung
ein als Jesus. Dagegen bestand die katholische
Kirche aufder Gleichheit von Gott Vater, Sohn

und Heiligem Geist. Erst in den Jahrzehnten
nach 700 setzte sich das katholische Christentum

gegenüber Heidentum und Arianismus

durch. 746 wurde der letzte alamannische
Aufstand niedergeschlagen, und um diese Zeit
werden zahlreiche Klöster in Alamannien
errichtet. Die Gründung der Klöster scheint
zweier Voraussetzungen bedurft zu haben, zum
einen der endgültigen Zerschlagung der ala-

mannischen Selbstständigkeit, zum anderen
der Durchsetzung des katholischen Christentums

gegenüber Arianismus und Heidentum.

Aufgrund ihres Reichtums und ihrer Einbindung

in den Staat ist die Kirche spätestens ab

dem 8. Jahrhundert selbst ein entscheidender
Machtfaktor in der Politik.

Literatur

Siehe Literaturliste im Beitrag von Christian Maise und
Werner Brogli im ersten Kapitel (Landschaft).

145




	Kult und Religion in der Ur- und Frühgeschichte

