
Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blätter für Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung für Heimatkunde

Band: - (2002)

Artikel: Aberglaube und Sagen

Autor: Hüsser, Linus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Linus Hüsser Aberglaube und Sagen

Der Aberglaube

Dem
volkstümlichen Aberglauben liegt

eine magische Weltanschauung
zugrunde, die grösstenteils aus

vorchristlicher Zeit stammt und sich u.a. in
Sagen, Bräuchen, in der Volksheilkunde, in
Zaubersprüchen und -handlungen erhalten
hat. Der abergläubische Mensch glaubt an das

Wirken magischer Kräfte, an Schad- und
Abwehrzauber sowie an Dämonen und Geister.1

Welch wichtigen Stellenwert der Aberglaube
im Alltag der Menschen in unserem Gebiet
einst besass, zeigt das Buch Badisches Volksleben

im neunzehnten Jahrhundert ,2 wie auch die zu
Beginn der 1670er-Jahre geäusserte Klage des

Pfarrers von Hochsal: Es ist unmöglich, zu
erzählen, wie der Aberglauben eingeschlichen ist.

Dieses teuflische Unkraut ist unter den Leuten
auch bei den heiligsten Sachen derartig erwachsen,

dass es auf der Kanzel und im Beichtstuhl
Geduld und Müh' erfordert, es auszurotten. Der
Aberglaube zeigt sich besonders bei Kindsgeburten,

Kindbetterinnen, Kindern, bei der hl. Taufe,

bei Hochzeiten, Begräbnis der Toten, sonderlich

bei Kindbetterinnen, Kinderbegräbnissen von

ganz Kleinen, Taufbringen usw.3 Sogar sakrale

Räume blieben von den zweifelhaften

abergläubischen Praktiken einiger Leute nicht
verschont. So war eine 1653 am Fricker Kirchhügel

erbaute Kapelle für Zauberei äusserst

ergiebig. DerMissbrauch des Kirchleinsfur
abergläubische Dinge war nebst der Feuchtigkeit der

Grund, weshalb es in der Mitte des 18.

Jahrhunderts beseitigt wurde.4 Allerdings war es

auch für die Kirche oft nicht einfach, zwischen

abergläubischen und christlich-religiösen
Handlungen klar zu unterscheiden. So wurden im

Zeitalter des Josephinismus und auch später
von aufgeklärten und liberalen geistlichen und
weltlichen Personen Wallfahrten, Prozessionen

und Heiligenverehrung dem Aberglauben
zugeordnet. Tatsächlich vermengten sich im
Volksglauben christliche und abergläubische
Vorstellungen. So wurden früher in Öflingen
DE, und sicher auch andernorts, die in der

Osternacht geweihten Osterscheite zuhause bei

Blitzgefahr und zur Abwehr von Krankheiten
und Hexen verbrannt.5 Ein von der Kirche
geweihter Gegenstand erhielt damit sozusagen
eine magische Funktion in der Abwehr böser

Einflüsse. Daneben vertraute das Volk freilich
auch auf rein heidnische Mittel zur Abwendung

von Unheil, wie die im alemannischen
Raum vielfach an oder in Gebäuden
angebrachten Pferde- und Ochsenschädel zeigen.6
Auch in Sisseln hing einst ein Pferdeschädel

unter einem Dach. Er sollte das Haus vor Blitz
und Unwetter schützen, weiss eine Sage zu
berichten.7 Als Mittel zur Abwehr von Blitz und

Ungewittern galten die Donnerkeile, die bei

Bauernhausuntersuchungen immer wieder

aufgefunden werden. Im Glauben, dass dort,
wo ein Blitz einschlägt, ein Donnerkeil wachse,

wurden Versteinerungen wie Belemniten, aber

auch neolithische Steinbeile, im Volksmund so

benannt. Ein Steinbeil kam in Oeschgen sogar
unter einer Türschwelle zum Vorschein.8 Auch
die bei Hausumbauten in Mauerlöchern oder
Böden immer wieder aufgefundenen Schuhe

und Spielsachen stehen wahrscheinlich mit
dem Aberglauben in Verbindung und könnten

ursprünglich so etwas wie Opfergaben an die

Hausgeister gewesen sein.9

Auch Beschwörungen setzten sich in der Regel

aus christlichen und abergläubischen Elemen-

351



Abb. 1: Die weisseJungfrau am Wasenbrunnen

in Laufenburg.
(Bild: Angelika Arzner, Laufenburg DE)

ten zusammen, wie folgendes Beispiel aus

Rickenbach aufdem Hotzenwald verdeutlicht.
Dort wurden Mehl, Brot und Salz in den Wind
gestreut, um das Haus bei einem aufkommenden

Sturm zu schützen. Dazu sprach man:
Do hest'n drifach Almosen in den höchsten

NamenD
Ein grosser Stellenwert kam dem Aberglauben
in der Volksheilkunde zu, und auch hier war
vielfach christliches und magisches Glaubensgut

miteinander vermischt, wie ein Rezept aus

Hochsal zeigt. Dort empfahl man gegen die

Gicht neun Zweige von einer Esche, die am

Karfreitag Schlag 12 Uhr in den drei heiligen
Namen gehauen werden musste, in Leinwand
einzunähen.11

Das Reich der Sagen

In manchen heimischen Sagen klingen
religiöse Vorstellungen nach, die weit in die

graue Vorzeit zurückreichen, als für die
Menschen die Natur noch mit Göttern und Geistern

beseelt war. So schimmern in den

Erzählungen über geheimnisvolle Erscheinungen

bei Quellen und Brunnen alte

Wassergottheiten durch.12 Auch in der Sage aus

Laufenburg, wo in hellen Nächten, wenn der Mond
die Dächer blass erhellte und Silberfäden in
das plätschernde Wasser wob, beim
Wasenbrunnen droben am Tor eine weisse Jungfrau
(erschien). Deutlich sah man sie aufdem Troge

sitzen. In goldenen Wellen fluteten ihre

aufgelösten Haare über ihre blanken Schultern

(Abb. 1). Auch am Weg nach Gansingen oberhalb

von Bütz im Sulztal erschien bei einem
Brünnlein oft eine weibliche Gestalt, die mit
trauriger Miene einen Kamm durch die Flut ihrer

gelben Haarezog, welche ihren Nacken und die

Schultern umflossen. Das lange offene Haar galt
einst als Zeichen der Jungfräulichkeit, die hier
die Reinheit des frischen Wassers symbolisiert.
Zu den Naturgeistern zählen auch die
Erdmännchen, die einst in den Höhlen und
Erdlöchern hausten. Sie bewohnten die Hasler
Höhle am Dinkelberg, doch verschwanden sie,

nachdem neugierige Menschen die Form ihrer
Füsse herausgefunden hatten - ein weit
verbreitetes Sagenmotiv. Auch im Fricktal sind aus

zahlreichen Orten Geschichten über die Härd-
männli überliefert.

Historische Sagen

Wie andernorts ranken sich um unsere
Burgruinen fantasievolle Geschichten, ja um die

352



Abb. 2: Die Ruine der Burg Wieladingen DE,
Wohnsitz des sagenhaften Raubritters Hans

mit der Gige.

(Bild: Kurt Bächle, Murg DE)

beiden benachbarten Ruinen Homberg und
Alt-Tierstein hat der Volksmund einen dichten

Sagenkranz gewoben. Auf der rechten Rheinseite

wird die Geschichte eines Raubritters
erzählt, der auf der Burg Wieladingen wohnte.
Man nannte ihn nur den Hans «mit der Gige»,

weil er ein trefflicher Fiedler war und, wie alle

Wieladinger, eine Geige in seinem Wappen führte

(Abb. 2).13 In solchen historischen Sagen
steckt oft ein wahrer Kern, was auch für
den vorliegenden Fall zutrifft. Der sagenhafte
Raubritter dürfte identisch sein mit dem Ritter

Diebold von Geroldseck, der am Ende des

15. Jahrhunderts die Burg Wieladingen
bewohnte. Geroldseck gehörte zu jenem Teil des

spätmittelalterlichen Adels, der immer mehr

an Bedeutung verlor, verarmte und unter dem
sozialen Abstieg litt. Die Sage berichtet denn
auch über die letzten Bewohner der Burg
Wieladingen: Die späteren Burgherren veräusserten

leichtsinnigerweise ihre Familiengüter undgerieten

dadurch mit derZeit in grosse Armut. Daher
kam es denn auch, dass der letzte Bewohner des

Schlosses bis zur Stufe einesgefährlichen Raubritters

herabsank. Tatsächlich verkam der historisch

belegbare Geroldsecker zum Raubritter.14

Die zahlreichen Kriege, die unsere Region
heimsuchten, schlugen sich auch in den Sagen
nieder. Aus manchen Ortschaften links und
rechts des Rheins haben sich — zum Teil sehr

ausführliche — Erzählungen erhalten, denen
Geschehnisse aus der Zeit des Dreissigjährigen
Krieges zugrunde liegen. Und wer kennt nicht
die Geschichte, in der die von den Schweden

belagerten Rheinfelder ihr letztes Viertel Korn
einer abgemagerten Kuh gaben und diese ins

Lager des Feindes schickten. Um die Hörner
des Tieres hatte man einen Zettel gewickelt mit

der Aufschrift: So schnell wie diese Kuh lernt

spinnen, wird der Schwed Rheinfelden gewinnen!
Als die schwedischen Soldaten das magere Tier
erblickten, fingen sie es ein undschlachteten es. Sie

waren verwundert, als sie in seinem Magen eine

Menge Korn fanden. Der schwedische General

sagte: Wenn da drinnen das Vieh noch so viel
Getreide zu fressen bekommt, so haben die Leute
noch lange keinen Mangel an Brot. Noch am
selben Tag liess der General die Belagerung
abbrechen. Ähnliche Geschichten sind
allerdings auch aus anderen Orten Deutschlands
überliefert.. ,15

Auch die nach 1648 geführten Kriege des 17.

und 18. Jahrhunderts finden sich in manchen

Sagen des Hochrheingebiets wieder. Franzo-

353



Abb. 3: Aufden als Fähren benutzten Weidlingen l)

spielten sich in alten Zeiten oft unheimliche Geschichten ab.

(Bild: Edwin Klomki, Murg DE)

seneinfälle und Einquartierungen französischer

Truppen werden vor allem auf der rechten
Rheinseite in zahlreichen Sagen thematisiert.
In unseren Sagen sind zudem die Pestzüge des

17. Jahrhunderts in Erinnerung geblieben, und
die mündliche Uberlieferung berichtet auch

vom Aussterben ganzer Dörfer. In Wallbach CH
bringt der Volksmund das Verschwinden des

benachbarten Dorfes Rappertshäusern - in der

Sage Abbizüs genannt - mit einem Pestzug in
Verbindung, ebenso gibt eine Sage dem
Schwarzen Tod die Schuld am Untergang des

Weilers Rotzelwihl auf dem Walde.16

Hexensagen
Zwischen 1545 und 1624 fanden allein in
Rheinfelden 62 Hexenprozesse statt, die in 60
Fällen mit dem Tod der angeklagten Person

endeten. Unter den der Hexerei Beschuldigten
waren lediglich zwei Männer. Das Volk gab

Hexen die Schuld an Unwettern, Krankheiten
und Seuchen. 1613 verlangten Bauern aus dem

oberen Fricktal von der vorderösterreichischen

Regierung in Ensisheim ein schärferes Vorgehen

gegen Hexen, die man für die damaligen
Unwetter und Missernten verantwortlich
machte. Bereits im Jahr zuvor hatte das Oberamt

der Herrschaft Rheinfelden in einem

einzigen Dorf sieben Hexen hinrichten lassen.17

Der Glaube an die Existenz unheilbringender
Personen hielt sich in unserer Gegend teilweise

bis ins 20. Jahrhundert hinein, und noch in
den 1960er-Jahren gab es in Kaisten Leute, die
diverse Vorkommnisse im Dorfund in einigen
Familien auf den Einfluss von Hexen
zurückführten.18 Dass der stark verwurzelte

Hexenglaube auch in unserer Sagenlandschaft seine

Spuren hinterlassen hat, verwundert nicht,

wenn auch am Hochrhein die Hexengeschichten

nicht so zahlreich sind wie in manchen

Gebieten des Alpenraums.
In der Gemeinde Wittnau trieb vor vielen Jahren
einmal eine Hexe ihr Unwesen. Kam der Bauer

am Morgen in den Stall, fand er das Vieh mit
geflochtenen Schwänzen und halb erstickt vor.

Wollte man Milch kochen, wurde diese blutrot
und sauer. Das Butterfass konnte man stundenlang

drehen, es gab keine Butter. Zur Abwehr
solch böser Kräfte stellte man alle Besen im
Haus verkehrt auf den Stiel, dann musste die
Hexe aufeinem von diesen wieder unverrichteter
Sache aus dem Stall reiten. Dasselbe Mittel wurde

auch im benachbarten Badischen gegen die
Hexen angewandt.19 Als die Wittnauer Hexe
ein Kind erkranken liess, reichten umgekehrte
Besen nicht mehr aus. Man rief einen Mann,
der dem kranken Kinde betend die Hände
auflegte. Dann nahm er drei spitze Messer und
schlug sie im Namen Gottes, des Vaters, des Sohnes

und des Heiligen Geistes oberhalb der Türfalle
ins Holz. Nun leerte er das Wasser des Knaben

in eine Schweinsblase und hängte diese in den

Stubenkasten. Darunter legte er drei
Buchsbaumzweige vom Friedhof. Schliesslich verschloss

er den Kasten und umwand ihn mit einem Seil,

in das er drei Knoten schlug. Aufdie Kastentüre
malte er ein Dreieck. Nun sprach er ein starkes

Gebet. Während die Schweinsblase allmählich
austrocknete und verdorrte, magerte die Hexe
ab und starb. Derartige Rituale und
Beschwörungen werden uns nicht nur in den

Sagen überliefert, sondern beispielsweise auch

in der 1739 in Freiburg im Breisgau
herausgegebenen obrigkeitlichen Viehverordnung.
Als Mittel gegen eine als Gall- und
Lungensucht bezeichnete Viehseuche schlug der

354



Volksglaube damals vor, die Lunge oder Galle
eines verendeten Tieres im Rauchfang zu dörren

und dann unter einem abgedorrten Baum

zu vergraben.20 Die Behörden bezweifelten

allerdings in der Viehverordnung die Wirksamkeit

derartiger Methoden.

Flusssagen

Auch der Rhein hat unsere Sagenlandschaft
beeinflusse Vor allem um den tosenden Laufen
bei Laufenburg bildeten sich zahlreiche
fantasievolle Geschichten. Eine davon ist jene vom
Wäldermaitli, das einst sein Kind beim Laufen
in die Fluten geworfen hatte. Nach seinem
Tode musste das Mädchen als ruheloser Geist

am Tatort umgehen. In dieser Erzählung
widerspiegelt sich die Tatsache, dass in früheren
Jahrhunderten manch unerwünschtes Kind nach
seiner Geburt heimlich umgebracht wurde.

Zu den Flusssagen gehören auch die Erzählungen

der einst zahlreichen Fährleute. Ein Etzger

Fährmann soll einmal einen brennenden
Mann - einen Brünnlig - übersetzt haben, der

beim Abschied fünf Finger ins Ruder
einbrannte. Ähnliches passierte einem Schiffer aus

Laufenburg und einem Murger Fährmann.
Wie viele andere Sagenmotive ist auch dieses

weit verbreitet.
Fähren galten einst als Asylplätze, wohin sich

ein verfolgter Übeltäter flüchten konnte. FFier

durfte er vorderhand nicht verhaftet werden
und konnte mit seinen Verfolgern
Sühneverhandlungen aufnehmen. Vielleicht klingt
dies in obigen Sagen nach, in denen ruhelose
Seelen auf einer Fähre für kurze Zeit einen
Aufenthalt finden (Abb. 3).

Rechtssagen

Ein grosser Teil unserer lokalen Sagen sind

Rechtssagen, genauer Rechtsschutzsagen.21 In
ihnen werden oft Missetäter bestraft, die dem

Arm des Gesetzes entkommen sind oder Taten

begangen haben, die von Gesetzes wegen nicht
strafbar sind, wie Geiz, unsoziales Verhalten,

Gotteslästerung usw. In manchen Rechtssagen
sind noch Spuren des alten germanischen
Volksrechts erkennbar. Dieses enthielt
einfaches, von religiösem Gedankengut
durchzogenes Gewohnheitsrecht mit sinnfälligen
Rechtshandlungen voller Symbolik. Das Recht

355



Abb. 4: Zahlreiche heimische

Sagen berichten von Geistern, die

von Kapuzinern in Flaschen

gebannt und an abgelegenen
Plätzen vergraben wurden. Auch
der hier abgebildete «Fondlefelsen»
bei Herznach CH diente als

Verbannungsort eines Geistes.

(Bild: Linus Flüsser, Ueken CH)

wurde als Teil einer göttlichen Weltordnung
aufgefasst. Gerade hinsichtlich des Strafrechts

galt in diesem Volksrecht die uralte Ansicht,
dass, wo Recht ist, Friede herrscht, und ein
Rechtsbruch folglich diesen Frieden bricht.
Ein Missetäter zerstört sozusagen die göttliche
Friedensordnung, die jedoch durch eine

Sühneleistung wiederhergestellt werden kann.22

Schuld und Sühne spielten daher im germanischen

Strafrecht wie auch in den Rechtssagen
eine zentrale Rolle. Hinzu kam, dass auch im
Christentum Schuld und Sühne einen wichtigen

Platz einnehmen.

Früher, als die Landwirtschaft noch die

Lebensgrundlage der ländlichen Bevölkerung
bildete, war der Bodenbesitz der eigentliche
Reichtum der dörflichen Bevölkerung. Die
Bauern hüteten sorgsam die Grenzen ihres

Landbesitzes, gab es doch immer wieder Frevler,

die — meist im Schutze der Nacht — heimlich

Marchsteine zu ihren Gunsten versetzten

und so ihre Grundstücke vergrösser-
ten. Viele Marcher konnten jedoch nicht überführt

werden, weshalb sie der Volksmund in
den Sagen bestrafte. Diese Geschichten warn¬

ten auch all jene, die ähnliche Freveltaten im
Sinne hatten.
Die Seele eines toten Grenzfrevlers konnte
nicht ins jenseits gelangen und blieb mit der

diesseitigen Welt verbunden. Als ruheloser
Geist musste der Übeltäter nachts wandeln,
manchmal sogar als Brünnlig. Für seine

Erlösung war der Geist meist auf die Hilfe eines

Lebenden angewiesen, wie uns auch die Sage

vom Sandrütigeist berichtet: In der Sandrüti
zwischen Etzgen und Rheinsulz erschien einem
Fuhrknecht nachts öfters ein Geist. Dieser

verlangte einmal vom Fuhrknecht eine Haue,
die ihm der Geist zwei Wochen später wieder

zurückgab. Seitdem war die Gestalt nie mehr

aufgetaucht. Me seit, das sig de Geischt vo eim

gsi, wo i sine Läbzite emol en Marchstei versetzt

und änedra im Jenseits) kei Rueh gha heig, bis

er de Frävel wieder heig chönne guetmache.

Einige Sagen zeigen den sozialen Aufbau der
früheren ländlichen Bevölkerung. In den Dörfern

bildeten die Grossbauern meist zusammen
mit den Wirten und Müllern die bestimmende

Oberschicht, die auch wichtige Ämter
besetzte. Oft betrachtete das Volk diese Leute mit

356



Neid, und man munkelte, dass deren Wohlstand

auf unrechtmässige Art und Weise
zustande gekommen sei. Von einem reichen

Dorfgenossen erzählt auch eine Möhliner Sage.

Laut dieser war Fritz Böni der habgierigste,
herzloseste und wüsteste Mensch weit im Lande
herum. Nie schenkte er einem armen Menschen

etwas, und wenn Bettler seinem Hause nahten,
liess er sie mit den Hunden wegtreiben. Dabei be-

sass er im Dorffünfmächtige Scheunen mit breiten

Dächern und weiten Kornschütten, die er alle

von seiner Wohnstube aus überblicken konnte.

Die Sage lässt den habgierigen Bauern durch
einen Mann in grüner Jägerkleidung umbringen.

Eine Magd fand Böni in seiner Stube mit
umgedrehtem Halse und schrecklich herausgereckter

Zunge. Die ruhelose Seele aber musste

von einem Kapuziner in eine Flasche gebannt
und abseits des Dorfes begraben werden. Alle
hundert Jahre darf sich der Geist Möhlin um
einen Hahnenschritt nähern - erneut ein weit
verbreitetes Sagenmotiv. Ahnliche Geschichten

werden in Kaisten und Eiken über einen
reichen Bauern und Stabhalter erzählt. Der als

Chinzhaldejoggeli bekannte Geist ist mittlerweile

zum Sujet der Kaister Fasnacht geworden.

Immer wieder treten in unseren Sagen Kapuziner

als Exorzisten auf, auch auf der rechten

Rheinseite, wo ein Kapuziner etwa den Geist

einer betrügerischen Müllerin aus Oflingen
bannen musste.23 Diese Ordensleute waren
einst beliebte Seelsorger des einfachen Volkes.

Durch ihre umfangreiche seelsorgerische

Tätigkeit kannten die Patres die Nöte und
Ängste der Bevölkerung, weshalb sie als geistliche

Vertrauenspersonen auch als Geisterbanner

herbeigerufen wurden (Abb. 4).

Wenig Vertrauen im Volk besassen hingegen
die Müller. Ihnen wurde im Umgang mit den

Kunden Betrügereien vorgeworfen. So musste
in der Schupfarter Mühle ein habgieriger Müller

nach seinem Tode als Brünnlig büssen.

Auch der Pfaffenstegjoggeli, der in der Nähe

von Hottingen im Hotzenwald sein Unwesen

treibt, ist der ruhelose Geist eines Müllers. Dieser

ging zu seinen Lebzeiten ofi über Land,

kaufte Korn und betrog dabei die armen Leute.

Für das Mahlen nahm der Müller einen guten

Lohn und dazu behielt er vom Mehl noch

einen Teil zurück. Diese Ungerechtigkeiten
blieben nicht ohne Folgen, denn eines Nachts
wurde bei einem Unwetter die Mühle samt
dem Müller von den reissenden Fluten der

Murg fortgerissen. Wo aber die Mühle stand,

geht seither der Pfaffenstegjoggeli um. Spät in der

Nacht treibt er sich da herum und springt dem

ahnungslosen Wanderer, der über den Steg geht,

aufden Rücken. Bis zum Morgengrauen lässt er
sich von diesem Armen, der den Heimweg nicht
mehr findet, herumtragen, und erst wenn das

Morgenglöcklein läutet, verschwindet derPfaffen-
stegjoggeli.2A Durch diese Untaten versündigt
sich der Wiedergänger stets aufs Neue und
wird wohl nie erlöst werden.
Solche und ähnliche Sagen waren einst
Bestandteil der Rechtspflege des einfachen
Volkes, weil sie aufmenschliches Fehlverhalten
hinweisen und vor einem Rechtsbruch warnen
wollen: Sagen also als Waffen im Kampf für ein

gerechtes und geordnetes Zusammenleben. In
diesem Sinn bleiben die Aussagen solcher

Erzählungen von dauernder Aktualität. Die
Rechtssagen zeigen uns aber auch uraltes
menschliches Rechtsempfinden und lassen uns

so zu den Wurzeln unseres Rechts vordringen.

357



Anmerkungen
1 MÜLLER, ULRIKE (Hrsg.): Handbuch des

Aberglaubens. Bd. 1. - Wien 1996, S. 18 f.

2 MEYER, ELARD HUGO: Badisches Volksleben im
neunzehnten Jahrhundert. Reprint der Ausgabe von
1900. - Stuttgart 1984. Das Buch enthält auch wertvolle

Informationen über das Fricktal.
3 Zitiert nach EBNER, JAKOB: Geschichte der

Ortschaften der Pfarrei Hochsal. - O. O. 1958, S. 58.

4 EGLOFF, ANTON: Aus der Geschichte der Pfarrei
Frick. - Gipf-Oberfrick 1976, S. 70.

5 MEYER (wie Anm. 2), S. 98.
6 MEYER (wie Anm. 2), S. 369.

7 Diese und die nachfolgenden Sagen aus dem Fricktal
sind entnommen aus: FRICKER, TRAUGOTT;
MÜLLER, ALBIN: Sagen aus dem Fricktal. — Frick
1987.

8 RIGERT, ERWIN; WÄLCHLI, DAVID: Das «He-
bandehuus» in Kaisten. - In: Vom Jura zum Schwarzwald

70(1996), S. 55.
9 Zur Bedeutung der Schuhe im Aberglauben

vgl. HOFFMANN-KRAYER, E.; BÄCHTOLD-
STÄUBLI, H. (Hrsg.): Handwörterbuch des
deutschen Aberglaubens. — Berlin 1927-1942.

i° MEYER (wie Anm. 2), S. 367.
11 FEHRLE, EUGEN: Badische Volkskunde. Nachdruck

von 1924. - Frankfurt am Main 1979, S. 28.
12 RUNGE, HEINRICH: Wasserkult in der Schweiz. -

In: Mythologische Landschaft Schweiz. Hrsg. von
DERUNGS, KURT. - Bern 1997.

13 BISCHOF, HEINZ: Im Schwarzwald und am Hohen
Rhein. Sagen aus Südbaden und der Nordschweiz. -
Kehl/Basel 1983, S. 165-168. Die Wieladinger führten

sogar drei Geigen in ihrem Wappen.
14 NAUWERCK, GOTTFRIED: Die Burg Wiela-

dingen. - In: Vom Jura zum Schwarzwald 73 (1999),
S.60.

13 FRICKER (wie Anm. 7), S. 189.

16 EBNER (wie Anm. 3), S. 17.

17 HURNI, HANS: Hexenprozesse in Rheinfelden. -
In: Rheinfelder Neujahrsblätter 52 (1995), S. 16.

18 HUGGER, PAUL: Fricktaler Volksleben. Stein, Sis-

seln, Kaisten, Gansingen. Eine Studie zum Kulturwandel

der Gegenwart. - Basel 1977, S. 151 f.

19 MEYER (wie Anm. 2), S. 396.

20 Dazu und zur Abwehr von Viehseuchen in Hornus-
sen vgl. KURMANN, FRIDOLIN: Beten undhagen.

- In: Fenster zur Geschichte. 20 Quellen — 20
Interpretationen. Festschrift für Markus Mattmüller. Hrsg.
von DEGEN, BERNHARD u. a. - Basel/Frankfurt
a. M. 1992.

21 HÜSSER, LINUS: Rechtsgut in den Volkssagen des

Fricktals. - In: Vom Jura zum Schwarzwald 69 (1995).
22 CARLEN, LOUIS: Rechtsgeschichte der Schweiz.

Eine Einführung. 3. Aufl. - Bern 1988, S. 39.

23 BISCHOF (wie Anm. 13), S. 136 f.

24 MATT-WILLMATT, HANS und BRIGITTE: Sagen

vom Hochrhein und Hotzenwald. - Lahr 1986.

358


	Aberglaube und Sagen

