Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blatter fur Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung fir Heimatkunde
Band: - (2002)

Artikel: Vom Brauchtum

Autor: Husser, Linus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914062

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Linus Hiisser

Brauchtumsformen
aus vorchristlicher Zeit?

ie Annahme, in zahlreichen Volks-
Dbrﬁuchen Uberreste magisch-religic-

ser Handlungen aus vorchristlichen
Epochen vor sich zu haben, faszinierte beson-
ders im 19. Jahrhundert die Brauchtumsfor-
scher. Damals setzten sich jene Stereotypen fest,
die zum Arger vieler Volkskundler bis heute nicht
ausgerottet sind: die Vorstellungen vom Urzeit-
lichen und Heidnischen in vielen Briuchen, von
Fruchtbarkeitsmagie, vom Verjagen niichtlicher
Diimonen und anderer biser Geister, beklagte
sich vor wenigen Jahren der bekannte Schwei-
zer Volkskundler Paul Hugger.! Tatsichlich ist
es wegen fehlender Glieder in der Kette der
Uberlieferung unméglich, die Geschichte un-
serer dltesten Brauchtumsformen bis in die vor-
christliche Zeit zuriickzuverfolgen und eine
Kontinuitit zu erkennen. Da die Briuche
einem steten Wandel unterworfen sind und die
Brauchtumstriger jahrhundertelang von der
christlichen Denk- und Lebensweise geprigt
waren, ist es ohnehin sehr schwierig, allfillige
heidnische Wurzeln der Briuche nachzuweisen.

Die Fasnacht
Der heilige Pirmin, der 724 das Kloster

Reichenau griindete, kimpfte immer wieder
gegen heidnische Uberreste im Alltagsleben
und befahl den Christen: Am ersten Tag des
Monats sollt ihr nicht Felle von Hirschen und
Pferden anziehen. Minner sollen keine Frauen-
kleider und Frauen keine Minnerkleider an die-
sen Tagen oder zu anderen Spielen tragen? Dass
sich Menschen in einigen Gegenden Mittel-

Vom Brauchtum

europas zu gewissen Zeiten als Hirsche und
alte Weiber verkleideten, geht auch aus schrift-
lichen Quellen aus dem 4. bis 6. Jahrhundert
hervor. In vielen Regionen Europas sind Mas-
kentreiben, Lirmumziige und Heischbriuche,
bei denen man von Haus zu Haus zieht und
Esswaren erbettelt, von der Adventszeit bis zum
Frithling seit dem Mittelalter nachgewiesen.
Der Zweck derartiger Briuche ist wohl eher auf
der psychologischen Ebene als auf der magisch-
kultischen anzusiedeln, dienten sie doch der
Jugend als Ventil, um ihren Ubermut abzu-
lassen und die Eintonigkeit der wenig arbeits-
intensiven Wintermonate mit ihren langen
Nichten zu durchbrechen. Mit der Vertrei-
bung béser Geister oder des Winters haben
solche Briuche demnach kaum etwas zu tun.

Die Kirche wies den Volksbriuchen im
Kirchenjahr einen geeigneten Platz zu und
setzte auch den wilden Briuchen der Winters-
zeit vor der vierzigtigigen vordsterlichen
Fastenzeit einen Hohe- und Endpunkt, an dem
sich das Volk im Angesicht der kommenden
entbehrungsreichen Wochen nochmals aus-
leben konnte. So entstand die Fasnacht als ein
letztes lustvolles Ventil vor dem Anbruch der
Fastenzeit, eben als «Nacht vor dem Fasten».
Fasnacht und katholische Kirche standen ur-
spriinglich in einem engen Zusammenhang.?

Der Begriff Fasnacht wird ab dem 13. Jahr-
hundert vermehrt fassbar. In ithrem Zusam-
menhang finden Tanzveranstaltungen, Trink-
gelage und iippige Mihler vor allem in den
Stidten und an Adelshéfen Erwihnung. Da
der Genuss von Produkten warmbliitiger Tiere
wihrend der Fastenzeit verboten war, mussten
vorher die verderblichen Vorrite solcher Nah-
rungsmittel aufgezehrt werden, was oft mit

345



festlichen und ausgelassenen Anlissen verbun-
den wurde. Mit der Herstellung der weit ver-
breiteten Fasnachtskiichlein verwertete man
Eier, Fett und Schmalz. Bereits um 1430 nann-
te der aus Laufenburg stammende Dichter
Heinrich von Laufenberg die vastnaht kuechli,
die im heissen Fett schwimmend zubereitet
werden. Wahrscheinlich leiten sich von dieser
fettigen Speise die Bezeichnungen Faisse und
Schmutzige Dunnschtig, wie in unserem Gebiet
die Fasnachtsdonnerstage heissen, ab, wobei
faiss tettig bedeutet und Schmutz ein alter Aus-
druck fiir Fett darstelle.* Im Laufe des Spit-
muittelalters erfuhren in der Fasnachtszeit Ver-
kleidungen, Masken und Lirmumziige vor
allem in den Stidten eine zunehmende Be-
liebtheit. Allmihlich wurde die Vermummung
an der Strassenfasnacht iiblich, wobei neben
Hexen und Teufeln lokale Sagengestalten zu
Fasnachtsfiguren wurden, so wie heute noch

346

Abb. 1: Der Laufenburger Narro-Lauf.
(Bild: Fotostudio Hickendorff, Laufenburg DE)

der Maisenhardtjoggeli in Bad Sickingen, ein
Waldgeist, der Leute in die Irre fithre.> In
Rheinfelden sind Fasnachtsumziige seit dem
Ende des 16. Jahrhunderts bezeugt. 1618
erlaubte der Stadtrat den jungen Handwerks-
gesellen das Tanzen vom Fasnachtssonntag bis
zum kommenden Dienstag. Jene, die am
Aschermittwoch noch tanzten und Mumme-
reien betrieben, wurden bestraft.¢

Eine Hochburg der schwibisch-alemannischen
Fasnacht am Hochrhein und mit Abstand das
eindrucksvollste Exempel fiir vorderisterreichische
Kontinuitiit in der Fastnacht stellt Laufenburg
dar.” 1581 werden hier von Schiilern aufge-
fihrte Fasnachtsspiele erwihnt. Im Pestjahr
1611 verbot der Stadtrat an der Fasnacht
das haffenklopffen, die Urform der heutigen
Tschittermusik, als auch das kuechlinholen, das
Betteln um Fasnachtskiichlein.?

Die Laufenburger Holzmasken haben ihren
Ursprung wahrscheinlich im 17. Jahrhundert.
Der Maskentypus kommt auch an anderen
Orten Siidwestdeutschlands vor. Dass das Lau-
fenburger Fasnachtskleid 1386 von Herzog
Leopold III. von Habsburg den Laufenburgern
als Ehrenkleid, das die Stadt von allen ande-
ren Stidten unterscheiden sollte, iibergeben
wurde, ist historisch nicht haltbar.? Ahnliche
Kostiime gibt es auch in anderen Hochburgen
der schwibisch-alemannischen Fasnacht, zu-
mal man derartige Blitzlichleider einfach und
billig aus alten Stoffresten herstellten konnte.
Trigerin des grenziiberschreitenden Laufen-
burger Fasnachtsbrauchtums ist heute die
Narro-Alt-Fischerzunft, die sich 1924 neu or-
ganisiert hat. Einen Héhepunkt neben der
Tschittermusik und dem Umzug am Fas-
nachtssonntag bildet der am Fasnachtsdienstag



Abb. 2: Hiigiler aus Bad Sickingen DE.
(Bild: Adelbeid Enderle, Murg DE)

abgehaltene Narro-Lauf, bei dem Wurst, Weg-
gen und Friichte an die Zuschauer verteilt wer-
den, wobei die Kinder den traditionellen Vers

rufen (Abb. 1):

Es hocke drei Narre
Ufs Hanselis Chare.
Wie lache die Narre?
Narri! Narro!

An manchen Orten wird die Fasnacht symbo-
lisch durch das Verbrennen einer Puppe be-
endet. In Bad Sickingen werden zudem die
nirrischen Tage mit einem eigenartigen Trau-
erzug verabschiedet: Weiss gekleidete Hiidiler
mit weinerlichem Gesichtsausdruck ziehen
durch die Gassen und Wirtschaften der Alt-
stadt und murmeln (Abb. 2):

Hoorig, hoorig, hoorig, isch die Chatz.
Und wenn die Chatz nid hoorig isch,
Denn fangt sie keini Miiiis nit.

Fasnachtsfeuer

und Scheibenschlagen

Zum Feuerbrauchtum am Anfang des Friih-
lings gehoren das Fasnachtsfeuer und das
Scheibenschlagen (Scheibensprengen, Schei-
benwerfen), die an der Alten Fasnacht, am so
genannten Funkensonntag (ersten Fastensonn-
tag), abgehalten werden. Beide Briuche kon-
nen in Mitteleuropa bis ins 11. Jahrhundert
zuriickverfolgt werden und waren friiher in fast
allen Dorfern unserer Region bekannt.

Das Holz fiir die Fasnachtsfeuer wurde meist
von Knaben bei der Dorfbevélkerung gesam-
melt, wobei sie oft mit einem Sammlerspruch

auf sich aufmerksam machten. So hiess es einst

in Gipf-Oberfrick:

Stiir, stiir, fiir’s Fasnachtsfiir,
En Welle Strau, en alti Frau,
En alte Filzhuet, sisch alles guet! 10

Noch werden an einigen Orten Fasnachtsfeuer
angeziindet. Am eindriicklichsten gestaltet sich
der Brauch in Wittnau, wo er seit etwa 1500
nachgewiesen ist. An der Alten Fasnacht kon-
kurrieren in Wittnau die Bewohner des unte-
ren und des oberen Dorfteils um die schonsten
Feuer und man neckt sich gegenseitig mit dem
Spottvers:

Biirli, Biirls, reiab,

Die obere (undere) schisse d’Bei ab,
Die undere (obere) ziend de Charre,
Die obere (undere) si alles Narre.

Beide Parteien lassen am Abend an den Hin-

gen iiber dem Dorf mit Feuer Symbole,
Schriftziige und Jahreszahlen in die Nacht hin-

347



Abb. 3: Im Rahmen der Feierlichkeiten 700 Jahre Eidgenossenschaft préisentierten die Wittnauer CH 1991
in Bellinzona vor historischer Kulisse ein mit Feuer dargestelltes Jubiliumssujet. Symbole, Wirter und Jahres-

zahlen aus Feuer sind ein Merkmal des Wittnauer Brauchtums an der Alten Fasnacht.
(Bild: Hans Beck, Herznach CH)

ausleuchten (Abb. 3). Die seit dem letzten Fun-
kensonntag verheirateten Paare aus dem Dorfe
versorgen jeweils die Helfer mit Speis und

Trank.!

Beim noch im Hotzenwald und Wehratal, in
Oeschgen und Kaiseraugst durchgefiihrten
Scheibenschlagen wird eine im Feuer ange-
glithte Buchenholzscheibe an eine Haselgerte
gesteckt und iiber eine Holzrampe durch die
Luft geschleudert. Der Vorgang ist oft mit dem
Ausruf eines Verses verbunden. Fin alter
Spruch aus Gérwihl fiir die letzte Scheibe des
Abends lautet:

D’Schiba fliegt iiber de Rai ab,
D’Chiiechlipfanna hiit e Bai ab,
Da Ankahafa hiit de Bode us,
Und jetz ischt d'alt Fasnacht us!12

Fasnachtsfeuer als auch Scheibenschlagen wer-
den oft fiir Relikte eines heidnischen Sonnen-
kults gehalten, der die symbolische Vertrei-
bung des Winters und die Begriissung der war-
men Jahreszeit bezweckte. Versinnbildlicht

348

demzufolge eine durch die Luft fliegende
glithende Scheibe die wirmende Sonne?
Grosse Skepsis ist auch bei dieser Deutung
angebracht.

Der Miesme

Der Miesme (Moosmann) ist ein Brauch, der
etwa noch in Karsau, Beuggen und Riedmatt
lebendig ist. Hier wird jeweils am vierten
Fastensonntag (Laetaresonntag) eine rund
2,5 Meter grosse, mit einem Strohrock beklei-
dete Puppe, deren Oberteil aus Buchs und
Moos besteht und die eine holzerne Maske so-
wie eine Markgrifler Trachtenkappe (Horner-
kappe) trigt, von einer Schar Buben herumge-
fithrt (Abb. 4). Dabei ziehen die mit Gerten
bewaffneten Jugendlichen von Haus zu Haus
und heischen eine Gabe, die ithnen in Form
von Essen oder Geld ausgehindigt wird. Man-
che sehen in der Figur ein Symbol fiir den Win-
ter oder einen Winterdimon, der ein letztes
Mal vor Beginn der warmen Jahreszeit herum-
getithrt und dann verbrannt wird. 13



Abb. 4: Der Miesme aus Karsau DE.
(Bild: Bernhard Oeschger, Inzlingen DE)

Das Eierlesen

Das Eierlesen oder Eierlaufen war friiher in
Siidwestdeutschland und in der Schweiz weit
verbreitet. Meist geht es darum, dass ein Liu-
fer auf einem Platz die auf einer Linie in regel-
missigen Abstinden auf dem Boden liegenden
Eier einzeln einsammelt und diese an einer be-
stimmten Stelle deponiert oder in ein Ziel
wirft. In der Zwischenzeit muss der gegneri-
sche Wettkdmpfer Eier auf einer zweiten Bahn
einsammeln bzw. zu Fuss oder auf einem Pferd
eine vorgeschriebene Strecke zuriicklegen.

Der Brauch wird heute als Wettkampf zwi-
schen Winter und Friihling ausgegeben, wo-
rauf sein Ablauf als auch das Ei als Symbol der
Fruchtbarkeit hinzudeuten scheinen. Es er-
staunt deshalb nicht, wenn die Urspriinge des
Brauches, der seit dem 16. Jahrhundert bezeugt

ist, in der vorchristlichen Zeit angesiedelt wer-

Abb. 5: Randgestalten des Wilflinswiler Eierlesens.
(Bild: Patrick Bircher, Wolflinswil CH)

den. Die ersten Beschreibungen solcher Eier-
spiele zeigen allerdings, dass diese nicht nur im
Friihling, sondern auch in anderen Jahreszeiten
und bei festlichen Anlissen durchgefiihrt wur-
den. Die einst verbotene Konsumation von
Eiern und Eierspeisen wihrend der voréster-
lichen Fastenzeit fiihrte bis Ostern zu einer
Eierschwemme, was wohl die zeitliche Fest-
legung des Eierlesens kurz nach Ablauf der
Fastenzeit forderte. Gemiss den im 19. Jahr-
hundert vermehrt auftauchenden Quellen
iiber das Eierlesen erfreute sich der Brauch
damals in den lindlichen Gebieten einer zu-
nehmenden Beliebtheit, was zumindest fiir die
Kantone Aargau und Baselland nachgewiesen
werden kann. Wihrend des 20. Jahrhunderts
verschwand das Eierlesen an den meisten Or-
ten, wurde aber, wie die Beispiele Oeschgen,
Oberhof und Wolflinswil zeigen, in einigen

Dérfern wiederbelebt (Abb. 5).14

349



Der Phingstspriitzlig

Im Zusammenhang mit dem Erstarken der
Vegetation und dem Wunsch nach einem
fruchtbaren Sommer soll der Pfingstspriitz-
lig in Sulz und Gansingen stehen. Dort wer-
den am Phingstsonntag von der ilteren Dorf-
jugend im Wald heimlich Burschen in Bu-

Anmerkungen

! HUGGER, PAUL: Fest und Brauch — ewig jung, ewig
aktuell. — In: Feste im Alpenraum. Hrsg. vom Migros-
Genossenschafts-Bund. — Ziirich 1997, S. 12. Zu den
vermeintlichen Spuren der germanischen Mythologie
in unserem Brauchtum vgl. HOLZAPFEL, OTTO:
Die Germanen. Mythos und Wirklichkeit. — Frei-
burg/Basel/Wien 2001.

2 SCHAEDLER, KARL-FERDINAND: Masken der
Welt. Sammlerstiicke aus fiinf Jahrtausenden. — Miin-
chen 1999, S. 319.

3 MEZGER, WERNER: Die vorderosterreichische
Fastnacht: Tradition und Nachklinge. — In: Vorder-
osterreich nur die Schwanzfeder des Kaiseradlers? Die
Habsburger im deutschen Siidwesten. Hrsg. vom
Wiirttembergischen Landesmuseum Stuttgart. — Ulm

1999, 5. 315.

4 LEU, MARTIN: Vom fasnichtlichen Treiben in
Rheinfelden einst und jetzt. — In: Rheinfelder Neu-
jahrsblitter 49 (1993), S. 132 £

5 WERNET, KARL FRIEDRICH: Fasnacht am Hoch-
rhein. — In: Der Kreis Waldshut. 2. Aufl. — Stuttgart
1975, S. 180.

¢ LEU (wie Anm. 4), S. 133 f.
7 MEZGER (wie Anm. 3), S. 318.

350

Abb. 6: Ein Sulzer Pfingstspriitzlig.
(Bild: Roland Obrist, Sulz CH)

chenlaubzweige eingehiillt. Begleitet von Ju-
gendlichen werden die Laubgestalten zu den
Dorfbrunnen gefiihrt, wo sie unter den An-
feuerungsrufen des anwesenden Publikums das
Wasser im Trog aufpeitschen und die Um-
stehenden anspritzen, was gemiss Volksmund
einen ertragreichen Erntesommer garantieren

soll (Abb. 6).15

8 Zur Laufenburger Fasnacht vgl. Fasnacht Laufenburg,.
Festbuch der Narro-Alt-Fischerzunft 1386 Laufen-
burg anlisslich des 600-jihrigen Jubildums. Hrsg. von
der Narro-Alt-Fischerzunft beider Laufenburg. — Lau-
fenburg 1985.

9 FRICKER, TRAUGOTT; MULLER, ALBIN: Sagen
aus dem Fricktal. (= Vom Jura zum Schwarzwald

61/62 (1981),S. 7 £.

10 REHMANN, ERWIN: Geister, Dimonen, Masken.
Ausstellungsfithrer des Museums Schiff in Laufen-
burg. — Laufenburg 1983, S. 17.

11 SCHMID, KARL: Altes Brauchtum. —In: Adlerauge.
Jg. 8 (Wittnau 1995).

12 REHMANN (wie Anm. 10), S. 18.

13 OESCHGER, BERNHARD: Brauchtum. — In: Der
Landkreis Lorrach. Bd.1. — Sigmaringen 1993, S. 292 f.

14 Zur Geschichte des Eierlesens vgl. BIRCHER, PAT-
RICK: Das Eierlesen. — In: Riickblende. Jg. 28 (Walf-
linswil 1996).

15 HUGGER, PAUL: Frickealer Volksleben. Stein, Sis-
seln, Kaisten, Gansingen. Eine Studie zum Kultur-
wandel der Gegenwart. — Basel 1977, S. 248-253.



	Vom Brauchtum

