
Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blätter für Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung für Heimatkunde

Band: - (2002)

Artikel: Vom Brauchtum

Autor: Hüsser, Linus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Linus Hüsser Vom Brauchtum

Brauchtumsformen
aus vorchristlicher Zeit?

Die
Annahme, in zahlreichen Volks¬

bräuchen Überreste magisch-religiöser

Handlungen aus vorchristlichen

Epochen vor sich zu haben, faszinierte besonders

im 19. Jahrhundert die Brauchtumsforscher.

Damals setzten sich jene Stereotypen fest,

die zum Arger vieler Volkskundler bis heute nicht

ausgerottet sind: die Vorstellungen vom Urzeitlichen

und Heidnischen in vielen Bräuchen, von

Fruchtbarkeitsmagie, vom Verjagen nächtlicher

Dämonen und anderer böser Geister, beklagte
sich vor wenigen Jahren der bekannte Schweizer

Volkskundler Paul Hugger.1 Tatsächlich ist

es wegen fehlender Glieder in der Kette der

Überlieferung unmöglich, die Geschichte

unserer ältesten Brauchtumsformen bis in die

vorchristliche Zeit zurückzuverfolgen und eine

Kontinuität zu erkennen. Da die Bräuche

einem steten Wandel unterworfen sind und die

Brauchtumsträger jahrhundertelang von der
christlichen Denk- und Lebensweise geprägt

waren, ist es ohnehin sehr schwierig, allfällige
heidnische Wurzeln der Bräuche nachzuweisen.

Die Fasnacht

Der heilige Pirmin, der 724 das Kloster
Reichenau gründete, kämpfte immer wieder

gegen heidnische Überreste im Alltagsleben
und befahl den Christen: Am ersten Tag des

Monats sollt ihr nicht Felle von Hirschen und
Pferden anziehen. Männer sollen keine Frauenkleider

und Frauen keine Männerkleider an diesen

Tagen oder zu anderen Spielen tragen.2 Dass

sich Menschen in einigen Gegenden Mittel¬

europas zu gewissen Zeiten als Hirsche und
alte Weiber verkleideten, geht auch aus schriftlichen

Quellen aus dem 4. bis 6. Jahrhundert
hervor. In vielen Regionen Europas sind
Maskentreiben, Lärmumzüge und Heischbräuche,
bei denen man von Haus zu Haus zieht und
Esswaren erbettelt, von der Adventszeit bis zum
Frühling seit dem Mittelalter nachgewiesen.
Der Zweck derartiger Bräuche ist wohl eher auf
der psychologischen Ebene als aufder
magischkultischen anzusiedeln, dienten sie doch der

Jugend als Ventil, um ihren Übermut
abzulassen und die Eintönigkeit der wenig
arbeitsintensiven Wintermonate mit ihren langen
Nächten zu durchbrechen. Mit der Vertreibung

böser Geister oder des Winters haben
solche Bräuche demnach kaum etwas zu tun.
Die Kirche wies den Volksbräuchen im
Kirchenjahr einen geeigneten Platz zu und
setzte auch den wilden Bräuchen der Winterszeit

vor der vierzigtägigen vorösterlichen
Fastenzeit einen Höhe- und Endpunkt, an dem
sich das Volk im Angesicht der kommenden

entbehrungsreichen Wochen nochmals
ausleben konnte. So entstand die Fasnacht als ein
letztes lustvolles Ventil vor dem Anbruch der

Fastenzeit, eben als «Nacht vor dem Fasten».

Fasnacht und katholische Kirche standen

ursprünglich in einem engen Zusammenhang.3
Der Begriff Fasnacht wird ab dem 13.

Jahrhundert vermehrt fassbar. In ihrem
Zusammenhang finden Tanzveranstaltungen, Trinkgelage

und üppige Mähler vor allem in den
Städten und an Adelshöfen Erwähnung. Da
der Genuss von Produkten warmblütiger Tiere
während der Fastenzeit verboten war, mussten
vorher die verderblichen Vorräte solcher

Nahrungsmittel aufgezehrt werden, was oft mit

345



Abb. 1: Der Laufenburger Narro-Lauf.
(Bild: Fotostudio Höckendorfs Laufenburg DE)

festlichen und ausgelassenen Anlässen verbunden

wurde. Mit der Herstellung der weit
verbreiteten Fasnachtsküchlein verwertete man
Eier, Fett und Schmalz. Bereits um 1430 nannte

der aus Laufenburg stammende Dichter
Heinrich von Laufenberg die vastnaht kuechli,
die im heissen Fett schwimmend zubereitet
werden. Wahrscheinlich leiten sich von dieser

fettigen Speise die Bezeichnungen Faisse und
Schmutzige Dunnschtig, wie in unserem Gebiet
die Fasnachtsdonnerstage heissen, ab, wobei

faiss fettig bedeutet und Schmutz ein alter
Ausdruck für Fett darstellt.4 Im Laufe des

Spätmittelalters erfuhren in der Fasnachtszeit

Verkleidungen, Masken und Lärmumzüge vor
allem in den Städten eine zunehmende
Beliebtheit. Allmählich wurde die Vermummung
an der Strassenfasnacht üblich, wobei neben

Hexen und Teufeln lokale Sagengestalten zu
Fasnachtsfiguren wurden, so wie heute noch

der Maisenhardtjoggeli in Bad Säckingen, ein

Waldgeist, der Leute in die Irre führt.5 In
Rheinfelden sind Fasnachtsumzüge seit dem

Ende des 16. Jahrhunderts bezeugt. 1618
erlaubte der Stadtrat den jungen Handwerksgesellen

das Tanzen vom Fasnachtssonntag bis

zum kommenden Dienstag. Jene, die am
Aschermittwoch noch tanzten und Mummereien

betrieben, wurden bestraft.6

Eine Hochburg der schwäbisch-alemannischen
Fasnacht am Hochrhein und mit Abstand das

eindrucksvollste Exempelfür vorderösterreichische

Kontinuität in der Fastnacht stellt Laufenburg
dar.7 1581 werden hier von Schülern
aufgeführte Fasnachtsspiele erwähnt. Im Pestjahr
1611 verbot der Stadtrat an der Fasnacht
das haffenklopffen, die Urform der heutigen
Tschättermusik, als auch das kuechlinholen, das

Betteln um Fasnachtsküchlein.8

Die Laufenburger Holzmasken haben ihren

Ursprung wahrscheinlich im 17. Jahrhundert.
Der Maskentypus kommt auch an anderen
Orten Südwestdeutschlands vor. Dass das

Laufenburger Fasnachtskleid 1386 von Herzog
Leopold III. von Habsburg den Laufenburgern
als Ehrenkleid, das die Stadt von allen anderen

Städten unterscheiden sollte, übergeben
wurde, ist historisch nicht haltbar.9 Ahnliche
Kostüme gibt es auch in anderen Hochburgen
der schwäbisch-alemannischen Fasnacht,
zumal man derartige Blätzlichleider einfach und
billig aus alten Stoffresten herstellten konnte.

Trägerin des grenzüberschreitenden Laufenburger

Fasnachtsbrauchtums ist heute die

Narro-Alt-Fischerzunft, die sich 1924 neu
organisiert hat. Einen Höhepunkt neben der
Tschättermusik und dem Umzug am
Fasnachtssonntag bildet der am Fasnachtsdienstag

346



Abb. 2: Hüiiler aus Bad Säckingen DE.
(Bild: Adelheid Enderle, Murg DE)

abgehaltene Narro-Lauf, bei dem Wurst, Weggen

und Früchte an die Zuschauer verteilt werden,

wobei die Kinder den traditionellen Vers

rufen (Abb. 1):

Es hocke drei Narre
Ufs Hanseiis Chare.

Wie lache die Narre?

Narri!Narro!

An manchen Orten wird die Fasnacht symbolisch

durch das Verbrennen einer Puppe
beendet. In Bad Säckingen werden zudem die

närrischen Tage mit einem eigenartigen Trauerzug

verabschiedet: Weiss gekleidete Hüüler
mit weinerlichem Gesichtsausdruck ziehen

durch die Gassen und Wirtschaften der
Altstadt und murmeln (Abb. 2):

Hoorig, hoorig, hoorig, isch die Chatz.

Und wenn die Chatz nid hoorig isch,

Denn fangt sie keini Müüs nit.

Fasnachtsfeuer
und Scheibenschlagen

Zum Feuerbrauchtum am Anfang des Frühlings

gehören das Fasnachtsfeuer und das

Scheibenschlagen (Scheibensprengen,
Scheibenwerfen), die an der Alten Fasnacht, am so

genannten Funkensonntag (ersten Fastensonntag),

abgehalten werden. Beide Bräuche können

in Mitteleuropa bis ins 11. Jahrhundert
zurückverfolgt werden und waren früher in fast

allen Dörfern unserer Region bekannt.
Das Holz für die Fasnachtsfeuer wurde meist

von Knaben bei der Dorfbevölkerung gesammelt,

wobei sie oft mit einem Sammlerspruch

aufsich aufmerksam machten. So hiess es einst
in Gipf-Oberfrick:

Stür, stür, für's Fasnachtsfür,
En Welle Strau, en alti Frau,
En alte Filzhuet, s'isch alles guet!10

Noch werden an einigen Orten Fasnachtsfeuer

angezündet. Am eindrücklichsten gestaltet sich

der Brauch in Wittnau, wo er seit etwa 1500

nachgewiesen ist. An der Alten Fasnacht
konkurrieren in Wittnau die Bewohner des unteren

und des oberen Dorfteils um die schönsten

Feuer und man neckt sich gegenseitig mit dem

Spottvers:

Bürli, Bürli, reiab,

Die obere (undere) schisse d'Bei ab,

Die undere (obere) ziend de Charre,

Die obere (undere) si alles Narre.

Beide Parteien lassen am Abend an den Hängen

über dem Dorf mit Feuer Symbole,
Schriftzüge und Jahreszahlen in die Nacht hin-

347



*1
I
%

%

%

M-* * $
I
I
W M

f é V. I » » V
i *

v * i *
V % ^

i% ft * *

?1N
> «>*3

: 5
^ *
A -*
Là * *

4 lM uU^»4MM
I
<

*

I'll
T££.3.' Im Rahmen der Feierlichkeiten 700Jahre Eidgenossenschafipräsentierten die Wittnauer CH1991
in Bellinzona vor historischer Kulisse ein mit Feuer dargestelltesJubiläumssujet. Symbole, Wörter undJahreszahlen

aus Feuer sind ein Merkmal des Wittnauer Brauchtums an derAlten Fasnacht.

(Bild: Hans Beck, Herznach CH)

ausleuchten (Abb. 3). Die seit dem letzten

Funkensonntag verheirateten Paare aus dem Dorfe

versorgen jeweils die Helfer mit Speis und
Trank.11

Beim noch im Hotzenwald und Wehratal, in
Oeschgen und Kaiseraugst durchgeführten
Scheibenschlagen wird eine im Feuer
angeglühte Buchenholzscheibe an eine Haselgerte
gesteckt und über eine Holzrampe durch die
Luft geschleudert. Der Vorgang ist oft mit dem
Ausruf eines Verses verbunden. Ein alter

Spruch aus Görwihl für die letzte Scheibe des

Abends lautet:

D'Schibafliegt über de Rai ab,

D'Chüechlipfanna hät e Bai ab,

Da Ankahafa hät de Bode us,

Undjetz ischt d'alt Fasnacht us!12

Fasnachtsfeuer als auch Scheibenschlagen werden

oft für Relikte eines heidnischen Sonnenkults

gehalten, der die symbolische Vertreibung

des Winters und die Begrüssung der warmen

Jahreszeit bezweckte. Versinnbildlicht

demzufolge eine durch die Luft fliegende
glühende Scheibe die wärmende Sonne?

Grosse Skepsis ist auch bei dieser Deutung
angebracht.

Der Miesme

Der Miesme (Moosmann) ist ein Brauch, der

etwa noch in Karsau, Beuggen und Riedmatt

lebendig ist. Hier wird jeweils am vierten
Fastensonntag (Laetaresonntag) eine rund
2,5 Meter grosse, mit einem Strohrock bekleidete

Puppe, deren Oberteil aus Buchs und
Moos besteht und die eine hölzerne Maske
sowie eine Markgräfler Trachtenkappe (Hörnerkappe)

trägt, von einer Schar Buben herumgeführt

(Abb. 4). Dabei ziehen die mit Gerten
bewaffneten Jugendlichen von Haus zu Haus
und heischen eine Gabe, die ihnen in Form

von Essen oder Geld ausgehändigt wird. Manche

sehen in der Figur ein Symbol für den Winter

oder einen Winterdämon, der ein letztes

Mal vor Beginn der warmen Jahreszeit herumgeführt

und dann verbrannt wird.13

348



Abb. 4: Der Miesme aus Karsau DE.
(Bild: Bernhard Oeschger, Inzlingen DE)

Das Eierlesen

Das Eierlesen oder Eierlaufen war früher in
Südwestdeutschland und in der Schweiz weit
verbreitet. Meist geht es darum, dass ein Läufer

auf einem Platz die auf einer Linie in
regelmässigen Abständen auf dem Boden liegenden
Eier einzeln einsammelt und diese an einer
bestimmten Stelle deponiert oder in ein Ziel
wirft. In der Zwischenzeit muss der gegnerische

Wettkämpfer Eier auf einer zweiten Bahn
einsammeln bzw. zu Fuss oder aufeinem Pferd
eine vorgeschriebene Strecke zurücklegen.
Der Brauch wird heute als Wettkampf
zwischen Winter und Frühling ausgegeben,
worauf sein Ablauf als auch das Ei als Symbol der
Fruchtbarkeit hinzudeuten scheinen. Es

erstaunt deshalb nicht, wenn die Ursprünge des

Brauches, der seit dem 16. Jahrhundert bezeugt
ist, in der vorchristlichen Zeit angesiedelt wer-

Abb. 5: Randgestalten des Wölflinswiler Eierlesens.

(Bild: Patrick Bircher, Wölflinswil CH)

den. Die ersten Beschreibungen solcher
Eierspiele zeigen allerdings, dass diese nicht nur im
Frühling, sondern auch in anderen Jahreszeiten
und bei festlichen Anlässen durchgeführt wurden.

Die einst verbotene Konsumation von
Eiern und Eierspeisen während der vorösterlichen

Fastenzeit führte bis Ostern zu einer
Eierschwemme, was wohl die zeitliche
Festlegung des Eierlesens kurz nach Ablauf der
Fastenzeit förderte. Gemäss den im 19.
Jahrhundert vermehrt auftauchenden Quellen
über das Eierlesen erfreute sich der Brauch
damals in den ländlichen Gebieten einer
zunehmenden Beliebtheit, was zumindest für die
Kantone Aargau und Baselland nachgewiesen
werden kann. Während des 20. Jahrhunderts
verschwand das Eierlesen an den meisten

Orten, wurde aber, wie die Beispiele Oeschgen,
Oberhof und Wölflinswil zeigen, in einigen
Dörfern wiederbelebt (Abb. 5).14

349



Abb. 6: Ein Sulzer Pfingstsprützlig.
(Bild: Roland Obrist, Sulz CH)

Der Pfingstsprützlig

Im Zusammenhang mit dem Erstarken der

Vegetation und dem Wunsch nach einem
fruchtbaren Sommer soll der Pfingstsprützlig

in Sulz und Gansingen stehen. Dort werden

am Pfingstsonntag von der älteren

Dorfjugend im Wald heimlich Burschen in Bu-

Anmerkungen
1 HUGGER, PAUL: Fest und Brauch - ewig jung, ewig

aktuell. — In: Feste im Alpenraum. Hrsg. vom Migros-
Genossenschafts-Bund. — Zürich 1997, S. 12. Zu den
vermeintlichen Spuren der germanischen Mythologie
in unserem Brauchtum vgl. HOLZAPFEL, OTTO:
Die Germanen. Mythos und Wirklichkeit. —

Freiburg/Basel/Wien 2001.

2 SCHAEDLER, KARL-FERDINAND: Masken der
Welt. Sammlerstücke aus fünfJahrtausenden. - München

1999, S. 319.

3 MEZGER, WERNER: Die vorderösterreichische
Fastnacht: Tradition und Nachklänge. — In:
Vorderösterreich nur die Schwanzfeder des Kaiseradlers? Die
Habsburger im deutschen Südwesten. Hrsg. vom
Württembergischen Landesmuseum Stuttgart. — Ulm
1999, S. 315.

4 LEU, MARTIN: Vom fasnächtlichen Treiben in
Rheinfelden einst und jetzt. - In: Rheinfelder
Neujahrsblätter 49 (1993), S. 132 f.

5 WERNET, KARL FRIEDRICH: Fasnacht am Hochrhein.

- In: Der Kreis Waldshut. 2. Aufl. — Stuttgart
1975, S. 180.

« LEU (wie Anm. 4), S. 133 f.

7 MEZGER (wie Anm. 3), S. 318.

chenlaubzweige eingehüllt. Begleitet von
Jugendlichen werden die Laubgestalten zu den
Dorfbrunnen geführt, wo sie unter den An-
feuerungsrufen des anwesenden Publikums das

Wasser im Trog aufpeitschen und die
Umstehenden anspritzen, was gemäss Volksmund
einen ertragreichen Erntesommer garantieren
soll (Abb. 6).15

8 Zur Laufenburger Fasnacht vgl. Fasnacht Laufenburg.
Festbuch der Narro-Alt-Fischerzunft 1386 Laufenburg

anlässlich des 600-jährigen Jubiläums. Hrsg. von
der Narro-Alt-Fischerzunft beider Laufenburg. -
Laufenburg 1985.

f FRICKER, TRAUGOTT; MÜLLER, ALBIN: Sagen
aus dem Fricktal. Vom Jura zum Schwarzwald
61/62 (1981), S. 7 f.

10 REHMANN, ERWIN: Geister, Dämonen, Masken.

Ausstellungsführer des Museums Schiff in Laufenburg.

-Laufenburg 1983, S. 17.

11 SCHMID, KARL: Altes Brauchtum. - In: Adlerauge.
Jg. 8 (Wittnau 1995).

12 REHMANN (wie Anm. 10), S. 18.

13 OESCHGER, BERNHARD: Brauchtum. - In: Der
Landkreis Lörrach. Bd. 1. - Sigmaringen 1993, S. 292 f.

14 Zur Geschichte des Eierlesens vgl. BIRCHER,
PATRICK: Das Eierlesen. - In: Rückblende. Jg. 28 (Wölf-
linswil 1996).

15 HUGGER, PAUL: Fricktaler Volksleben. Stein, Sis-

seln, Kaisten, Gansingen. Eine Studie zum Kulturwandel

der Gegenwart. — Basel 1977, S. 248-253.

350


	Vom Brauchtum

