
Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blätter für Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung für Heimatkunde

Band: - (2002)

Artikel: Die Volksfrömmigkeit

Autor: Hüsser, Linus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Linus Hüsser Die Volksfrömmigkeit

Regionale und lokale Pilgerstätten

Noch
heute haben viele Christen das

Bedürfnis, einzeln oder in Gruppen
Orte aufzusuchen, wo man sich Maria,

den Heiligen und somit Gott nahe fühlt -
Orte, an denen der Kontakt zum Göttlichen
intensiver empfunden wird als anderswo.
Wallfahrten und Prozessionen zu solchen Gnadenstätten

gehören daher zu den vielfältigen
Ausdrucksformen der Volksfrömmigkeit und spielten

einst in unserem Gebiet eine wichtige Rolle

im religiösen Leben der Menschen.

Zu den ältesten Pilgerstätten in unserem
Hochrheinabschnitt gehört neben dem Grab
der heiligen Verena in Zurzach dasjenige des

heiligen Fridolin in Bad Säckingen. Fridolin
war ein beliebter Volksheiliger. Reste des

jahrhundertealten Fridolinskults sind die alljährlich

stattfindenden Feierlichkeiten zu Ehren
des Bad Säckinger Stadtpatrons, wozu auch die

1347 erstmals erwähnte Fridolinsprozession
gehört. Am Fridolinstag (6. März, Todestag des

Heiligen) findet ein Gottesdienst sowie ein

Jahrmarkt statt, und am Sonntag danach wird
das Fridolinsfest mit einem Festgottesdienst
und der traditionellen Prozession begangen.
Fridolini war bis ins 20. Jahrhundert hinein ein
Grossanlass, der viel Volk von beiden Seiten des

Rheins nach Säckingen lockte. Man kann sich

heutzutage kaum noch eine Vorstellung machen,

was das Fridolinsfest alljährlichfürJung undAlt
bis in die Zeiten vor dem Ersten Weltkrieg
bedeutet hat. Mit Ungeduld erwartete man jedes

Jahr dieses Ereignis, das die Bevölkerung diesseits

und jenseits des Rheins gemeinsam erlebte, als

wäre man ein Volk, undfür einmal vergass, dass

man zwei verschiedenen Staaten mit verschiede¬

ner politischer Struktur angehörte. An einem
solchen Tage wurde die ehemalige Einheit tatsächlich

geistig wiederhergestellt.1 Nebenbei sei

bemerkt, dass an der Gründungsversammlung
der Fricktalisch-Badischen Vereinigung 1925
der Hoffnung Ausdruck gegeben wurde, mit
einem grenzüberschreitenden heimatkundlichen

Verein auch eine Renaissance der

gemeinsamen Fridolinsverehrung herbeizuführen.

Seine letzten Höhepunkte erlebte das

Fridolinsfest in den Jahren nach dem Zweiten

Weltkrieg. 1946 wurde an Fridolini erstmals

seit Jahren der Grenzübergang bei Säckingen
geöffnet. 5000 Schweizer nutzten die Gelegenheit,

wieder einmal deutschen Boden betreten

zu können. Zwei Jahre später zählte man am
Fridolinsfest rund 30 000 Besucher, davon
8000 aus der Schweiz.2

Eine grosse Verehrung fand während des

Hochmittelalters in Säckingen eine

Kreuzreliquie, weshalb die Siedlung auf der Rheininsel

im 11. Jahrhundert als Ort des heiligen
Kreuzes bezeichnet wurde.3

Weit ins Mittelalter zurück reicht die
Verehrung der drei Jungfrauen von Eichsei auf
dem Dinkelberg. Gemäss einer Sage gehörten
diese zur Gefolgschaft der heiligen Ursula, die

im 4. oder 5. Jahrhundert nach einer
Romwallfahrt zusammen mit 11 000 Jungfrauen in
Köln von den Hunnen getötet wurde. Zuvor
sollen Kunigundis, Mechtundis und Wibran-
dis den Zug der Jungfrauen verlassen und sich

bei Eichsei niedergelassen haben. 1192 werden
die drei heiligen Jungfrauen erstmals urkundlich

erwähnt, doch wurde ihre Legende erst
1504 aufgeschrieben.4 Die Gräber der Eichseier

Jungfrauen waren über Jahrhunderte hinweg
Ziel von Prozessionen aus den umliegenden

331



Pfarreien. Wallfahrten aus der nahen Stadt
Rheinfelden nach Eichsei sind seit dem
15. Jahrhundert belegt.
Drei geheimnisvolle heilige Frauen sind auch

in anderen Gegenden Mitteleuropas bekannt.
Im Tirol tragen sie die Namen Ambeth, Wil-
beth und Worbeth, deren Kult unter anderem
auch in der Region von Bonn und Worms
verbreitet war. Manche Volkskundler erkennen in
den drei Frauen Göttinnen aus einer vorchristlichen

Mythologie, die nach der Christianisierung

im Volksglauben weiterlebten.5
Eine ehemalige Pilgerstätte war auch der

Sarkophag der seligen Mechthildis in der Kirche

von Hochsal. Besonders Menschen mit Rücken-

Abb. 1: Das Todtmooser Gnadenbild.
(Bild: Kath. Pfarramt, Todtmoos DE)

leiden suchten gerne diesen Ort auf. Die Jungfrau

soll um das Jahr 1200 im dortigen Kirchturm

gewohnt und ein heiligmässiges Leben

geführt haben. Möglicherweise handelt es sich

bei der seligen Mechthildis um eine adlige
Wohltäterin, vielleicht aus dem Geschlecht
der Tiefensteiner, die in Hochsal bestattet
wurde.6

Eine Marienerscheinung in der Mitte des

13. Jahrhunderts soll den Wallfahrtsort Todtmoos

begründet haben. Die Uberlieferung
berichtet, dass hier 1255 dem Leutpriester
Dietrich von Rickenbach die Gottesmutter
erschien. Diese liess eine Tanne fällen und dort,
wo der Wipfel des Baumes hinfiel, eine Kapelle
errichten. Maria selbst schenkte dem Kirchlein
ein Gnadenbild. Historisch gesichert ist, dass

der Inhaber der Herrschaft Wehr, Walther von
Klingen, den Wald im hinteren Wehratal 1260
der Deutschordenskommende Beuggen und
dem Bischofvon Konstanz schenkte und beide

verpflichtete, dort eine Kirche zu bauen. Der
oben genannte Leutpriester ist in einer Urkunde

von 1257 fassbar. Offenbar siedelten sich in
der Mitte des 13. Jahrhunderts in der Gegend

von Todtmoos vermehrt Menschen an. Die in
jener Zeit erbaute Kapelle wurde 1268 zur
Pfarrkirche erhoben, die von 1319 bis 1806
dem Benediktinerkloster St. Blasien unterstand
(Abb. 1). Todtmoos entwickelte sich zu einer
der bedeutendsten Wallfahrtsstätten im
südwestdeutschen Raum und darüber hinaus.7

Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts zählte neben

Todtmoos auch Murg zu den wichtigsten
Marien-Wallfahrtsorten der Region. Die Legende
berichtet von drei Brüdern namens Döbele aus

der Schweiz, die während der Reformation
eine Marienstatue vor dem Bildersturm geret-

332



Abb. 2.1: Das Buschbergkreuz zwischen

Wittnau und Wegenstetten CH.
(Bild: Angelika Arzner, Laufenburg DE)

tet und in den Rhein geworfen haben. Sie

verfolgten das Bildnis, bis es bei Murg ans Ufer
gespült wurde. Hier nahmen die drei Brüder
Wohnsitz und die Madonna fand in der
Pfarrkirche einen neuen Platz. Im 19. Jahrhundert
kam das Gnadenbild ins Säckinger Münster
und kehrte erst 1983 wieder nach Murg
zurück.8

Nebst Todtmoos, Murg und der Kapelle Maria
im Buchs bei Wyhlen waren — und sind —

Einsiedeln und, wenn auch in einem geringeren
Masse, Mariastein wichtige marianische
Wallfahrtsorte der katholischen Bevölkerung unserer

Region.
Gut fassbar ist die Entstehung eines Gnadenortes

auf dem Buschberg zwischen Wittnau
und Wegenstetten. Hier stand schon 1553 ein

Helgenstöckli, bei dem sich gemäss dem
Mirakelbuch des Klosters Mariastein 1668 ein
Wunder ereignete. Damals führte der Müller
Benedikt Martin von Kienberg zusammen mit
einem Fuhrmann ein mit einem Mühlstein
beladenes Fuhrwerk von Degerfelden nach

Kienberg. Auf dem Buschberg fiel der Müller
unter den von 14 Pferden gezogenen Wagen.
In diesem Augenblick dachte der Fuhrmann an
die wundertätige Madonna von Mariastein
und schrie: Jesus und Maria kommet ihm zu

Hiljf. Trotz des verzweifelten Stossgebetes rollten

die Räder über beide Beine des Müllers.
Wer solte nicht vermeint haben, dass ein solcher

23 Zentner schwerer Last diesem fromen Mann
das Marek nicht auss Beinen solte gepresst haben?

Doch nichts dergleichen passierte: Nicht nur
allein wurde der vom Himmelgesegnete Benedict

ohn einiges Mahlzeichen nicht beschädigt, sonder

so bald der völlig Wagen vorbey gangen, stuhnde

er sonder allen Schmertzen, gleich wol vor

Abb. 2.2: Die Buschbergkapelle zwischen Wittnau
und Wegenstetten CH.
(Bild: Angelika Arzner, Laufenburg DE)

333



Abb. 4: Die Lourdesgrotte von Murg DE.
(Bild: Angelika Arzner, Laufenburg DE)

334

Abb. 3: Alte Kreuzwegstation am Kalvarienberg
von Murg.
(Bild: Helga Brutschy, Murg DE)

Schrecken noch etwas erstaunend, widerum auff,
begleitete und steurete den Wagen noch etliche

Stunden biss nacher Hauss..
An der Stelle, wo das Wunder passiert war,
wurde ein Kreuz errichtet, das bald von
Wallfahrern aufgesucht wurde (Abb 2.1). Dass der

Buschberg noch im 19. Jahrhundert ein gut
besuchter Pilgerort war, verdeutlicht das 1868

mit Hilfe von Geldspenden aus den umliegenden

Gemeinden beim Kreuz erstellte Bethaus

mit ungefähr fünfzig Sitzplätzen (Abb. 2.2).
Noch bis zum Ersten Weltkrieg sah das

wundertätige Kreuz auf der einsamen Hochfläche
des Buschbergs sogar Pilgerzüge aus dem Elsass

und dem Badischen, dann aber nahmen die

Wallfahrten ab und auch die regelmässigen
Prozessionen aus den umliegenden Ortschaften

hörten auf. Die Kapelle ist aber bis heute

Ziel von Einzelpilgern geblieben. Mittlerweile
haben Esoteriker den Buschberg als Kraftort
ausgemacht und unweit der Kapelle 1994 ein

Energiezentrum eröffnet.10

Ausser den genannten Wallfahrtsorten gab und

gibt es in unserem Raum noch weitere
Pilgerstätten. Beim bäuerlichen Volk beliebt waren
einst die den Viehpatronen Wendelin oder
Antonius dem Einsiedler geweihten Kapellen. Aus

nicht mehr nachvollziehbaren Gründen zog
noch im 19. Jahrhundert die Hohkreuzkapelle
bei Laufenburg zahlreiche Pilger an, und
besonders schwangere Frauen aus dem benachbarten

Hotzenwald besuchten an
Sonntagnachmittagen den Ort. Leider sind die einst
zahlreichen Votivtafeln der Kapelle 1925
vernichtet worden.11

Ziel von Wallfahrern und Kreuzgängen von
beiden Rheinseiten waren einst auch die

Ursulakapelle in Münchwilen sowie die Herz-



Abb. 5: Votivtafel aus der Herznacher Pfarrkirche

CH. Das 1831 entstandene Exvoto dankt
dem heiligen Felizian für seine hilfreiche Fürbitte

in einem Krankheitsfall.
(Bild: Erich Treier, OberhofCH)

nacher Verenakapelle. Letztgenannte könnte
bis zum Beginn des 17. Jahrhunderts ein
Heiligtum der im Eisenerzgewerbe Tätigen gewesen

sein, zeigt doch der gotische Flügelaltar aus

dem Jahre 1516 (heute auf Schloss Lenzburg)
die drei Heiligen Eligius, Agatha und Barbara,
die von den Berg- und Fuhrleuten, den

Köhlern, Schmieden und Eisenschmelzern
verehrt wurden.12 Noch bis weit ins 19. Jahrhundert

hinein wurde die Kapelle besonders von
Pilgern aus dem Schwarzwald aufgesucht.13

In Waldshut wurde das von Schultheis Johann
Jakob Straubhaar nach dem Dreissigjährigen

Krieg 1650 errichtete Kreuz auf dem Aarberg
zu einer beliebten Wallfahrtsstätte, an der

später eine Kapelle und 1715 gar eine Kirche
erbaut wurde.14 Als Wallfahrtsort gilt auch die

Kirche in Oberwihl auf dem Hotzenwald mit
dem Gnadenbild Lieber Heilandzur Ruh. 1798
wurde hier als Dank für die Verschonung vor
plündernden französischen Truppen eine

Kapelle erbaut.15

Zu den neueren Betstätten zählen die

Nachbildungen der Marienerscheinungen von 1858

in einer Grotte bei der französischen Ortschaft
Lourdes. Eine zunehmende Marienverehrung
führte zur Errichtung zahlreicher Imitationen
der Erscheinungsszene. 1890 wurde unter
Pfarrer Franz Josef Thoma in Murg eine Lour-
desgrotte erstellt (Abb. 4). In der Absicht,
die Wallfahrt nach Murg zu beleben, hatte
Thoma wenige Jahre zuvor eine Kalvarien-

bergkapelle und einen Kreuzweg errichten lassen

(Abb. 3).16 1892 erhielt Hochsal eine Lour-
desgrotte und Kaisten eine Lourdeskapelle.
Weitere Lourdesgrotten befinden sich unter
anderem im Münster von Bad Säckingen, in
Hornussen, Wittnau und Eiken.

Auch bei uns lebte einst der Brauch, als Dank
für eine Gebetserhörung am Gnadenort eine

Votivgabe, ein Exvoto auf Grund eines

Gelübdes) zu stiften. Besonders die Votivbil-
der, die meist den Moment der
Gebetserhörung darstellen, vermitteln uns wertvolle
Informationen etwa zur Sachkultur in früheren

Jahrhunderten. Die Blütezeit der Votivkunst
lag in unserer Gegend zwischen 1650 und
1850. Leider wurden vor allem im letzten
Jahrhundert unzählige Votivbilder vernichtet.17
Als Beispiele für erhalten gebliebene Votivbilder,

die der echten volkstümlichen Votivkunst
angehören - in unserem Raum eine Rarität —,

seien an dieser Stelle diejenigen aus der Kirche

von Herznach genannt (Abb. 5).18 Sie verdeutlichen,

wie in der Mitte des 19. Jahrhunderts
die Heiligenverehrung wieder einmal sonderbare

Blüten trieb: 1830 kamen menschliche
Knochen aus einer kurz zuvor in Rom
aufgefundenen Katakombe nach Herznach. Die
kirchlichen Behörden schrieben die Gebeine
einem Märtyrer aus der Zeit der römischen

Christenverfolgung zu, dem man willkürlich

335



Abb. 6: Einzug der Hornusser Wallfahrer in Todtmoos DE. [)

(Bild: Hans Herde, Hornussen CH)

den Namen Felizian gab. Auf einem Seitenaltar

der Pfarrkirche zur Verehrung ausgesetzt,
wurde der Herznacher Katakombenheilige
bald zum Ziel Hilfe suchender Menschen aus

der nahen Umgebung, die Felizian vor allem
bei schweren Krankheitsfällen anriefen.

Wallfahrten und Prozessionen

Das bis ins Mittelalter zurückreichende Wall-
fahrts- und Prozessionswesen im Rahmen der

Volksfrömmigkeit erlebte im 17. und 18.
Jahrhundert eine Blütezeit und wurde zu einer

eigentlichen Massenbewegung.19 Die Leiden
des Dreissigjährigen Krieges förderten derartige

Frömmigkeitsübungen, zudem war im Zeitalter

des Barocks in den katholischen Gegenden

allgemein ein Aufschwung des religiösen
Lebens zu beobachten.
Es gilt hervorzuheben, dass es vielfach die
weltlichen Stadt- und Gemeindevorsteher waren,
die Wallfahrten und Prozessionen anordneten.
Auch heute noch wird die Wallfahrt der

Hornusser nach Todtmoos von Privatpersonen und
nicht von der Kirche organisiert und
durchgeführt (Abb. 6).
Die Menschen in früheren Jahrhunderten
erblickten in der Anrufung einer höheren Macht
oft das einzige Abwehrmittel gegen Unwetter,
Kriege, Seuchen und Krankheiten. Bei

Pestgefahr betete man zu den heiligen Rochus und
Sebastian, deren Figuren in zahlreichen
Kirchen und Kapellen stehen. Bei Viehseuchen
wandte man sich an die heiligen Wendelin,
Antonius den Einsiedler und Fridolin. Wie
verzweifelt die Menschen in Notlagen Zuflucht
im Gebet suchten, verdeutlicht das folgende
Beispiel aus Hornussen auf eindrückliche

Weise. Dort reagierte man im Spätherbst 1705
auf eine Viehseuche mit einer Gemeindewallfahrt

zum heiligen Fridolin nach Säckingen
sowie zu den heiligen Jost, Luzia und Ottilia in
der neu errichteten Kapelle in Niederzeihen.
Als die Seuche weiter wütete, fanden im folgenden

Jahr zusätzliche Bittgänge zur Antoniuskapelle

auf der Laufenburger Brücke und zu
den beiden Kirchenpatronen von Herznach,
Nikolaus und Martin, statt; zudem pilgerten
etwa 200 Hornusser nach Todtmoos!20
Selbstverständlich reagierte man in anderen
Gemeinden und Pfarreien auf dieselbe Weise

auf Seuchen und andere existenzielle

Bedrohungen, sodass zu den bereits bestehenden

jährlichen Kreuzgängen zu Gnadenorten oder
in die Nachbarpfarreien noch ausserordentliche

Bittgänge hinzukamen. Der deutsche

Südwesten sei von Wallfahrten so übersäet, dass sie

einander selbst an dem Opfer wehe thaten, und
der Bauerglaubte schon aufewiggerettet zu sein,

wenn er neben dem jährlichen Gang nach

Einsiedeln noch alle Quartal eine kleinere

Wallfahrt besuchte2', bemerkte 1771 ein katholischer

Pfarrer zum Ausmass des Wallfahrtswesens.

So ist es nicht verwunderlich, dass die
weltliche Obrigkeit im Zeitalter der Kaiserin
Maria Theresia und ihres Sohnes Kaiser Josef

II., aber auch die von Josef und dem
Konstanzer Generalvikar Ignaz von Wessenberg

geprägte Kirchenpolitik im Grossherzogtum
Baden und im Kanton Aargau, die beim Volk
beliebten Wallfahrten und Prozessionen wie
auch die kirchlichen Feiertage zu reduzieren
versuchte (vgl. Kap. Kirchengeschichte). Diese
staatlichen Eingriffe in die Ausübung der

Volksfrömmigkeit erfolgten vor allem aus
wirtschaftlichen Überlegungen, doch wollte

336



man auch Missbräuche abstellen. Unbestreitbar

förderte die Vielzahl der Wallfahrten und
Prozessionen kaum die Qualität der Frömmigkeit.

Vor allem die Jungmänner gaben sich bei

manchen Kreuzgängen nicht nur der frommen
Andacht hin. 1769 beklagte sich das Rheinfelder

Oberamt bei der vorderösterreichischen

Regierung, dass am Fest des heiligen Fridolin
sowie am Markustag, an denen zahlreiche
Prozessionen von den umliegenden Dörfern
links und rechts des Rheins nach Säckingen
führten, viele Wallfahrer lieber in den
Wirtshäusern herumsässen als zur Kirche gingen.22

Gegen Missbräuche bei den Prozessionen

kämpfte auch der Gansinger Pfarrer Johann
Brentano. Bemüht um eine vernünftige
Volksfrömmigkeit, reduzierte er die Kreuzgänge
seiner Pfarrei. 1807 schaffte er den Bittgang
nach Laufenburg ab. Als die Gansinger 1820
diesen wieder einführen wollten, erlaubte ihn
Brentano nur bis ins benachbarte Mettau.
Doch schon zwei Jahre später zogen die

Gansinger sowie die anderen Talgemeinden
wieder hordenmässig, brüllend nach Laufenburg.23

Wie beliebt Kreuzgänge bei einem

grossen Teil der Bevölkerung waren, zeigte

auch die 1810 verbotenerweise durchgeführte
Wallfahrt nach Todtmoos, an der rund 950
Personen aus der Region Frick teilnahmen.
Ebenso organisierte 1829 die Gemeinde Hor-
nussen trotz behördlichem Verbot eine Prozession

zum nämlichen Ort und setzte damit die
Tradition der Hornusser Wallfahrten nach
Todtmoos fort, die im Spätmittelalter ihren

Anfang genommen hatten. Noch heute findet
alljährlich am Montag und Dienstag vor
Pfingsten die bekannte zweitägige Fusswallfahrt

von Hornussen ins Todtmoos statt - ein
Relikt der einst zahlreichen Kreuzgänge in
unserer Region.24

Die Bruderschaften

Ein weiteres Ausdrucksmittel der Frömmigkeit
und zugleich ein wichtiger Bestandteil des

religiösen Lebens in den Pfarreien teilweise bis

ins 19. Jahrhundert hinein stellten die
Bruderschaften dar. Diese waren freiwillige Vereinigungen

von Gläubigen zur Förderung der

Frömmigkeit und der christlichen Nächstenliebe

durch Gebete und caritative Werke. Auch

waren in den Städten, am eindrücklichsten in

337



Abb 7: Die Rheinfelder Sebastianibrüder anlässlich ihres traditionellen Brannensingens.
(Bild: Fricktaler Museum Rheinfelden CH)

Laufenburg, die Handwerkerzünfte
bruderschaftsähnlich ausgerichtet.
Ende 1604 unterstellte Papst Clemens VIII.
die Gründung neuer Bruderschaften der
kirchlichen Autorität. Als Mittel im Abwehrkampf
des Abendlandes gegen die Türken förderte die

katholische Kirche das Rosenkranzgebet. In
diesem Zusammenhang stehen die zahlreichen

Gründungen von Rosenkranzbruderschaften

im 17. Jahrhundert, so in Herten, Schwörstadt
und Wyhlen. 1628 entstand eine
Rosenkranzbruderschaft in Waldshut und 1633 eine in
Säckingen, wo es bereits 1519 eine
Fridolinsbruderschaft gab.25

Es verwundert nicht, dass im Zeitalter der
barocken Volksfrömmigkeit zahlreiche neue
Bruderschaften entstanden, sodass in jeder
Pfarrei eine, oft sogar mehrere derartige Vereinigungen

bestanden. Kaiser Josef II. reduzierte
die Zahl der Bruderschaften, wobei allerdings
nach seinem Tode mehrere aufgehobene
Bruderschaften wieder auflebten. Im 19. Jahr¬

hundert kam es erneut zur Auflösung von
Bruderschaften (vgl. Kap. Kirchengeschichte).
Uberlebt hat in Rheinfelden die Sebastiani-

bruderschaft, die während der Pestzeit von
1541 gegründet wurde. Damals gelobten zwölf
Männer, einander in Not und Tod beizustehen

sowie Pestopfer wegzuschaffen und zu beerdigen.26

Noch heute ziehen die Sebastianibrüder
anlässlich des Brunnensingens in der Weih-
nachts- und Silvesternacht in der Rheinfelder
Altstadt von Brunnen zu Brunnen, wo jeweils
ein altes Lied vorgetragen wird. Am letzten
Abend des Jahres erbitten die Brüder in einer

Strophe des Neujahrsliedes den Beistand des

heiligen Sebastian (Abb. 7):

Wir wünschen Euch zum neuen Jahr
Den heiligen Sebastian,

Dass er in Kriegs-, Pest- und Todesgefahr

Mit seiner Fürbitt uns wolle beistahn.

Er wird uns beistahn, und das ist wahr,

Wir wünschen Euch allen ein gutes neuesJahr!

338



Anmerkungen
1 MÜLLER, ALBIN: Aus der Geschichte der Frickta-

lisch-Badischen Vereinigung für Heimatkunde
1925-1975. - In: Vom Jura zum Schwarzwald 49
(1975), S. 24.

2 MÜLLER, PETER CH.: Die Fridolinsprozession in
Bad Säckingen. - In: Heimat am Hochrhein. Jahrbuch

des Landkreises Waldshut. Bd. XI (1986).
3 JEHLE, FRIDOLIN; ENDERLE, ADELHEID: Die

Geschichte des Stiftes Säckingen. — Aarau 1993, S. 17,
S.94.

4 BISCHOF, HEINZ: Im Schwarzwald und am Hohen
Rhein. Sagen aus Südbaden und der Nordschweiz. —

Kehl/Basel 1983, S. 52-55.
5 DERUNGS, KURT: Mythologische Landschaft

Schweiz. - Bern 1997, S. 226.

6 EBNER, JAKOB: Geschichte der Ortschaften der
Pfarrei Hochsal. - O. O. 1958, S. 21-26.

2 MÜLLER, PETER CH.: Zur Geschichte der
Todtmooser Wallfahrt. - In: Das Markgräflerland. 2/1996.

8 OESCHGER, BERNHARD: Die Geschichte der
Gemeinde Murg mit ihren Ortsteilen Hänner,
Niederhof und Oberhof. - Murg 1994, S. 259 ff., S. 373.

9 Zitiert nach SENTI, ANTON: Hauptziele und
Niedergang der fricktalischen Wallfahrten und
Bruderschaften.-In: Vom Jura zum Schwarzwald 18 (1943),
S. 24 f.

10 KÜNG, CHRISTOPH: Die Wittnauer Wallfahrtskapelle

aufdem Buschberg. - Wittnau 2000. - SENTI
(wie Anm. 9), S. 24-27.

11 JEHLE, FRIDOLIN: Geschichte der Stadt Laufenburg.

Bd. 1. - Laufenburg 1979, S. 175. - SENTI
(wie Anm. 9), S. 26.

12 HÜSSER, LINUS: Der Herznacher Flügelaltar: Ein
Zeuge des Fricktaler Erzbergbaus? - In: Vom Jura zum
Schwarzwald 68 (1994).

13 REINLE, ADOLF: Die heilige Verena von Zurzach.
-Basel 1948, S. 126.

14 RUCH, JOSEPH: Geschichte der Stadt Waldshut. —

Waldshut 1966, S. 192 f.

15 METZ, RUDOLF: Geologische Landeskunde des

Hotzenwalds. - Lahr/Schwarzwald 1980, S. 774f.
16 OESCHGER (wie Anm. 8), S. 261.

12 EDERMATT, KATHARINA; WUNDERLIN,
DOMINIK: Geheilt! Votivgaben als Zeichen geistiger
Genesung. - Basel 1996. Über die Votivkunst im Fricktal
vgl. SENTI, ANTON: Votivbilder. - In: Vom Jura
zum Schwarzwald 18 (1943), Heft 1.

18 SENTI (wie Anm. 17), S.3, S. 18f. Im Gegensatz zu
den Ausfuhrungen Sentis sind in Herznach nicht zwei,
sondern fünfVotivbilder erhalten geblieben.

19 Eine Aufstellung der Kreuzgänge und Wallfahrten
im 17. und 18. Jahrhundert gibt WALDMEIER,
FRIDOLIN F.: Der Josephinismus im Fricktal
1780-1830. - In: Vom Jura zum Schwarzwald 24/25
(1949/50), S. 83ff.

20 KURMANN, FRIDOLIN: Beten und hagen. - In:
Fenster zur Geschichte. 20 Quellen — 20
Interpretationen. Festschrift fur Markus Mattmüller. Hrsg.
von DEGEN, BERNHARD u. a. - Basel/Frankfurt a.

Main 1992.

21 Zitiert nach MEYER, ELARD HUGO: Badisches
Volksleben im 19. Jahrhundert. Reprint der Ausgabe
von 1900. - Stuttgart 1984, S. 530.

22 SENTI (wie Anm. 9), S. 39.

23 Zitiert nach HUGGER, PAUL: Fricktaler Volksleben.
Stein, Sisseln, Kaisten, Gansingen. Eine Studie
zum Kulturwandel der Gegenwart. - Basel 1977,
S. 235-239. Der Bittgang nach Laufenburg wurde in
den 1860er-Jahren abgeschafft.

24 HUGGER, PAUL: Die Wallfahrt von Hornussen
nach Todtmoos. — Hornussen 1975.

23 OESCHGER, BERNHARD: Die Geschichte der
Stadt Säckingen. - In: Säckingen. Die Geschichte der
Stadt. Hrsg. von OTT, HUGO. — Stuttgart/Aalen
1978, S. 134.

26 MÜNZNER, FRITZ: Das Brunnensingen der Sebas-

tianibruderschaft in Rheinfelden. - In: Rheinfelder
Neujahrsblätter 27 (1971).

339




	Die Volksfrömmigkeit

