
Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blätter für Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung für Heimatkunde

Band: 69 (1995)

Artikel: Rechtsgut in den Volkssagen des Fricktals

Autor: Hüsser, Linus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-747123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-747123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rechtsgut in den Volkssagen des Fricktals
Linus Hüsser

Einleitung
Die Zeiten des ergiebigen Sammelns
alter Volkssagen gehen zur Neige. Wohl
mögen sich zumeist ältere Fricktalerin-
nen und Fricktaler noch an die eine oder
andere Geschichte erinnern, oft auch
nur noch an Fragmente einer solchen,
die mündliche Weitergabe des Sagenguts
ist jedoch kaum mehr gewährleistet. Im
Zeitalter der Massenmedien sind Gross-
mutters und Grossvaters altertümliche
Erzählungen ohnehin wenig gefragt.

In Anbetracht dieser Tatsachen
kommt all jenen ein grosses Verdienst zu,
die in früheren Jahren die Sagen ihrer
Region gesammelt, niedergeschrieben
und somit der Nachwelt erhalten haben.
Dies trifft glücklicherweise auch für das
Fricktal zu.

Von 1935 bis 1938 veröffentlichte Traugott

Fricker, Lehrer in Kaisten, in dieser
Zeitschrift über 200 Fricktaler Sagen.
Den Grundstock dieser Publikation
bildeten bereits gesammelte Erzählungen
des Aarauer Kantonsschullehrers Ernst
Ludwig Rochholz und des in Laufenburg
tätigen Bezirkslehrers Andreas Birrcher.
Mit Unterstützung der Lehrerschaft in
der Region gelang es Fricker, weitere
Erzählungen zusammenzutragen. Mitte
der siebziger Jahre war die zweite Auflage

dieser Sagensammlung vergriffen,
und die Fricktalisch-Badische Vereinigung

für Heimatkunde beschloss die
Herausgabe eines neuen Ruches über die
regionale Sagenwelt. Die Arbeit wurde
Albin Müller, Bezirkslehrer in Rheinfel-
den und Schwager von Traugott Fricker,
übertragen. Kollege Arthur Heiz aus

Rheinfelden stand hilfreich zur Seite.
Albin Müller begnügte sich nicht einfach
mit einer Neuaullage des bereits
veröffentlichten Sagenguts, sondern
sammelte emsig weiter — mit Erfolg. Die
bestehende Sagensammlung konnte um
128 Nummern erweitert werden. 1987
erschienen als Frucht dieser Arbeit die
Sagen aus dem Fricktal ', ein heute zweifellos

bedeutendes heimatkundliches
Werk, mit dem sich auch wissenschaftlich

arbeiten lässt.
Die nun folgenden Ausführungen

bilden einen Querschnitt durch die frickta-
lischen Rechtssagen. Viele Geschichten
im oben erwähnten Sagenbuch gehören
dieser Sagengattung an, enthalten doch
rund 150 der alten Erzählungen rechtliches

Gut. Dies verwundert mcht, spielen
doch Recht und Gerechtigkeit im Alltag
der Menschen eine bedeutende Rolle.

Recht und Sage
Zwischen dem Recht und der Sage lassen
sich drei Beziehungen erkennen: In den
Rechts ursprungssagen wird die Entstehung

eines Rechts bzw. eines Gesetzes
beschrieben, die Rechts denkmalssagen
erzählen von Orten und Objekten, die mit
dem Rechtsleben im Zusammenhang
standen, und die Rechtssc/mtesagen handeln

vom Rechtsbruch und dessen
Bestrafung2. Den grössten Anteil an den
Rechtssagen hat die letztgenannte Kate-

1 Fricker, Traugott/Müller, Albin: Sagen aus dem
Fricktal, in: Vom Jura zum Schwarzwald. Frick
1987.

2 Vgl. von Künssberg, Eberhard: Rechtsgeschichte
und Volkskunde. Köln 1965, S. 2.

71



gorie. In den Rechtsschatzsagen werden
meist Missetäter, die dem Arm des Gesetzes

entkommen sind oder Taten begangen

haben, die von Gesetzes wegen nicht
strafbar sind (Geiz, unsoziales Verhalten
usw.), nach ihrem Tod bestraft.

Viele unserer Rechtssagen sind
geprägt vom alten germanischen Recht.
Dieses enthielt einfaches, von religiösem
Gedankengut durchzogenes
Gewohnheitsrecht mit sinnfälligen Rechtshandlungen

voller Symbolik. Das Recht wurde
als Teil der göttlichen Weltordnung auf-
gefasst. Gerade hinsichtlich des
Strafrechts lebte in diesem Volksrecht die
uralte Ansicht, dass, wo Recht ist, Friede
herrscht. Durch die Missetat wird das
Recht verletzt und dadurch der Friede
gebrochen. Der Missetäter hat etwas Hei-
liges zerstört, er hat den Frieden aufgehoben3.

Durch eine Sühneleistung konnte
der Friede wiederhergestellt werden. So

wurde auch die Todesstrafe ursprünglich
als Sühneopfer verstanden4.

Rechlsursprungssagen
Rechtsursprungssagen sind eher selten.
Ein Beispiel aus dem Fricktal stammt aus
dem Sagenreichen Wegenstetten. Dort
sollen die Freiherren von Schönau — als
Grossmeier des Stiftes Säckingen geboten

sie über das Dorf — das Roden von
Wacholderpflanzen verboten haben,
denn darunterfanden die Rehe im Winter
Schutz vor Wind und Wetter, vor Eis und
Schnee, und ausserdemfanden sie in Zeiten

der Not ein willkommenes Futter5.

Rech tsden km a I ssagen
Das Seelenloch
Zahlreicher als die Rechtsursprungssagen

sind Rechtsdenkmalssagen. Besonders

um die einstige Blutgerichtsbarkeit
ranken sich viele Geschichten. So wird
von einem Stein mit einem runden Loch

berichtet, der einst unter dem ehemaligen

Galgen bei Wegenstetten lag. Durch
das genannte Loch konnte die Seele eines
Gehängten in den Boden hineinfahren.
Nun war sie gebannt und konnte nicht
mehr zurückkehren, um die Lebenden zu
belästigen. Das ist das Seelenloch6, erklärt
die Sage.

Die Rhein felder Scharfrichter
Die Henker beflügelten seit eh und je die
Phantasie der Menschen. Scharfrichter
galten als Zauberer und Medizinmänner,
da sie im Besitz von Kleidungsstücken
und Leichenteilen Hingerichteter waren.
Der Volksglaube vermutete besonders in
den Leichenteüen gewaltsam Getöteter
noch lebendige Kräfte. Hinzu kam, dass
nach dem Opfertod (vgl. oben) die Leiche
des Hingerichteten geheiligt und gereinigt

war. Tatsächlich gab es Henker, die
beispielsweise aus LeichenfettHeilmittel
herstellten und mit schwarzer Magie
einen Nebenerwerb betrieben7. Die
Rheinfelder Scharfrichter aus der Familie

der Mengis bildeten hier keine
Ausnahme:

Der Scharfrichter Mengis arbeitete
mit Sympathie (Geheimmittel, Anm.) und
auch mit Spiegeln8, weiss die Sage. Die
seltsamen Praktiken des Henkers
veranschaulicht die nachfolgende Erzählung:

3 Carlen, Louis: Rechtsgeschichte der Schweiz.
Eine Einführung. Bern 19883, S. 39.

4 Vgl. von Hentig, Hans: Die Strafe; Bd. 1, Frühformen

und kulturgeschichtliche Zusammenhänge.
Berlin 1954, S. 133.

r' Wie Anm. 1, Nr. 32ö.

6 Wie Anm. 1, Nr. 319.

7 Vgl. Hoffmann-Krayer E., Bächtold-Stäubli H.
(Hrsg.): Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens

(abgek. HDA). Berlin 1927-1942, Bd. 3,
Sp. 1448 f. und 1454 f.

8 Wie Anm. 1, Nr. 216.

72



Dem Vater einer von einer Hexe heimgesuchten

Familie übergab Mengis eine
Nadel. Diese sollte hinter sieben Schlössern

verwahrt werden; ausserdem durfte
man keinem Menschen etwas davon
sagen. Der Rat wurde befolgt und die
Nadel in eine Kassette mit sieben Schlössern

eingeschlossen. Bald daraufkam eine
Frau ins Haus und forderte die Entfernung

des Schutzmittels. Zuerst zögerte
man; auf ihr dringendes Bitten entsprach
man schliesslich ihrem Wunsche. Bevorsie
das Haus verlassen konnte, musste sie das
Wasserfahren lassen9.

Abb. I

Einsam steht heute
der Marchstein auf
Ärfenmatt, der
einen herrenlosen
Platz bezeichnete,
wo im Dreieck
Wegenstetten -
Hellikon-Hemmiken
mehrere
1 lerrschaftsgrenzen
zusammenstiessen.

Sühnekreuze
Zum früheren Sühneverständnis gehörte
das Errichten von Sühnekreuzen an
Orten, wo Gewalttaten die Friedensordnung

zerstört hatten. Eine Hornusser
Sage berichtet von einem Ereignis aus
der Zeit des Dreissigjährigen Krieges, als
ein Reiter ein Mädchen ins Feld hinunter
schleppte, wo heute das Kreuz steht. Dort
tötete er es und sprengte davon. ZurStrafe
dafür muss er jede Nacht um zwölf Uhr
über das Feld beim Kreuz drunten reiten,

das man zur Sühne seiner Untat dort
errichten liess10.

Zu den Rechtsdenkmalssagen gehören

auch Erzählungen über Freiungen
und Asylplätze, wo Rechtsstillstand
herrschte. Als derartige Orte galten oft
Mühlen, Fähren, Gasthäuser, Klöster
usw. In Rheinfelden ist der Rogen im
Schelmengässchen zu nennen. Dorthin
konnte ein Straffälliger flüchten, um
dann mit seinen Verfolgern
Sühneverhandlungen aufzunehmen.

An Stellen, wo mehrere Herrschaftsgrenzen

zusammentrafen, gab es manchmal

ebenfalls herrenlose Plätze, wo
Rechtsstillstand herrschte. Dies lag wohl
in der Heiligkeit der Grenzlinien begründet,

die schon aus römischer Zeit überliefert

ist. Als eine solche Stätte galt die
sagenumwobene Ärfenmatt oberhalb
Wegenstetten, wo heute die Gemeindegrenzen

von Wegenstetten, Hellikon und
Hemmiken aufeinandertreffen. Dort
lösten einst drei Adlige einen Grenzstreit
und setzten einen Stein. Dieser bezeichnet

auf der Spitze des Berges den Platz,
welcher herrenloserBoden ist, weil da drei
Grenzen in einem Dreieckzusammenstos-
sen. Er giltfür eine Freiung und wird von
den Heimatlosen oft aufgesucht, weil den
Landjägern da keine Macht über sie gegeben

ist11.

Rech tsschu tzsagen
Mord und Totschlag
Noch heute sollen im Fricktal mehrere
Geister toter Soldaten aus dem Dreissigjährigen

Krieg umherwandeln, besonders

am Örkenbach bei Wölflinswil. Eine
Sage berichtet von drei Soldaten, die

9 Wie Anm. 1, Nr. 222.
10 Wie Anm. 1, Nr. 202.
11 Wie Anm. 1, Nr. 320 a.

73



während des Krieges von Bauern
überfallen und grausam zu Tode gequält wurden.

Ihre Leichen wurden im Bache
verscharrt. Seither sind sie ruhelos und müssen

alle Nächte wiederkommen, bis ihre
Knochen ingeweihterErde beigesetzt
werden12.

Ein weiteres Ereignis aus der Zeit des
Dreissigjährigen Krieges erzählt eine
eindrückliche Sage aus Herznach, wo ein
plündernder Krieger in ein Haus
eindrang und weder Essen noch Wein fand:
Da wird dergrausige Krieger wütend und
reisst der schwachen Frau das Kindlein
aus den Armen, schwingten durch dieLuft
und lässtes derMutter totzuBodenfallen.
Mit einem schrecklichen Fluch verlässt
der Mörder die Kammer und die junge
Mutter, die um ihr totes Kindzum Himmel
um Bache schreit13. Der Racheschrei

wurde erhört. Bei den Vondle-Felsen
westlich des Dorfes traf ein Blitz den
Mörder. Als der Geist des toten Soldaten
später aufdem Friedhof keine Ruhe fand,
wurde er in ein Fläschchen gebannt und
unter den Vondle-Felsen begraben. Seither

darf sich der Ruhelose alle hundert
Jahre nur einen Hahnenschritt weit dem
Friedhof nähern.

Die alleingelassene und völlig hilflose
Mutter übte in ihrer Verzweiflung Selbstjustiz.

Sie schrie den Himmel um Rache
an und vertraute dabei auf die magische
Macht des Wortes, also an einen Schad-
zauber. Im Volksglauben galt der
Hilfeschrei zum Himmel oder der Fluch einer
Mutter als besonders wirksam'4. Wohl
deshalb fand die Seele des Mörders nicht
einmal auf dem geweihten Friedhof
Ruhe. Kam noch hinzu, dass es sich beim
Mord an einem Kleinkind um eines der
übelsten Verbrechen handelt.

Um Mord geht es auch in der folgenden

Erzählung. Hinter dem Benken im
Pilger lebte eine Heidenfamilie, die sich
auch in der Hexerei auskannte. Nach
einem Streit erstach eines Tages der
Heidensepp die Heidenmarie. Die schreckliche

Tat veranlasste den Ludi, dem das
Haus gehörte, den Wölflinswiler Pfarrer
aufzusuchen. Dieser riet folgendes:
Unter der Stuben- und Haustürschwelle
müsst ihr einLoch graben, dieAlte an den
Karst haken, sie darunter durch zum
Hause hinausziehen und draussen verlochen.

Macht ihr's anders, so kommt sie
euch wieder und geistert15. Dadurch sollte
der Geist den Weg ins Haus nicht mehr

12 Wie Anm. 1, Nr. 164.

13 Wie Anm. 1, Nr. 190 b.

14 Wie Anm. 4, S. 369 IT., und Fehr, Hans: Das Recht
in den Sagen der Schweiz. Frauenfeld 1955, S. 89 f.

15 Wie Anm. 1, Nr. 185.

Abb. 2

Der Vondle-Felsen
in Herznach, unter
dem gemäss einer
Rechtsschutzsage
der Geist eines
Kindsmörders
begraben liegt.

74



finden und zudem die Türschwelle nicht
verunreinigt werden, wurde diese doch
schon zur Römerzeit als Ort geehrt, wo
gute Geister den Ilausfrieden bewachten

16. Die Leiche verscharrte man abseits
des Hofes, wo die Tote seither als rotes
Schwein umgehen muss. Von einer
gerichtlichen Verfolgung des Täters
berichtet die Sage nichts; sie lässt den
Heidensepp auf ihre Art biissen: Bei
Oberhof erscheint er jeweils als grosser,
bärtiger Mann.

Selbstmord
Der Selbstmord findet in der Sagenwelt
keine Gnade. Er musste gesühnt werden,
galt er doch im Christentum als Verstoss

gegen den göttlichen Lebensplan, wie
nachfolgende Erzählung veranschaulicht:

Ein Mann aus Hornussen stürzte
sich bei Stein in den Rhein. Jahre später
tauchte an derselben Stelle eine Hand
aus den Fluten, und eine Stimme ertönte:
Sechs Johr am Lebe verlöre, und sechs
Johr im Wasser verfroreDie Seele fand
so lange keine Ruhe, bis ihre
vorbestimmte irdische Lebenszeit abgelaufen
war.

Ein wohl einmaliges Schicksal widerfuhr

einem Selbstmörder in Wölflinswil,
den die Sage als Strafe in einen Bienenkorb

verwandelte1S.

Sühnewallfahrt
Ein Knecht des Grafen von Tierstein
versalzte einst den gräflichen Jagdhunden
das Fressen, so dass diese zum nächsten
Bächlein stürmten und ihren Durst stillten.

Für die angesagte Jagd waren die
Tiere nicht mehr zu gebrauchen. In der
Not versprach der Knecht gar eine Wallfahrt

nach Einsiedcln; ohne Erfolg. Der
wütende Graf tötete seinen Hundewärter

und liess ihn verscharren. Der
wandelnde Geist des Toten erschien später

einem Müller aus Wittnau und bat ihn,
die einst versprochene Wallfahrt für ihn
nachzuholen. Der Müller erfüllte diesen
Wunsch und pilgerte nach Einsiedeln.
Wieder daheim, begegnete ihm die
unheimliche Gestalt aufs neue. Sie war,
wie zum Zeichen der beginnenden Sühne,
weissgekleidetgekommen10. Die Überführung

der Gebeine des Knechtes auf den
Friedhof setzte dem Spuk ein Ende.

Rechtsgeschichtlich ist die Sage wegen
der erwähnten Wallfahrt interessant.
Sühnewallfahrten konnten einst als
Strafe verhängt werden und stellten eine
Form der Verbannung dar. Der Verurteilte

trug seine Schuld an einen heiligen
Ort und sühnte somit die begangene
Untat20.

Heilige Grenzen
In der einstigen dörflich-bäuerlichen
Gemeinschaft spielte das gegenseitige
Vertrauen der Einwohner untereinander
eine wichtige Rolle. Vergehen gegen die
Dorfordung mussten gebüsst werden.
Man denke etwa an das heimliche Versetzen

von Marksteinen. Eine solche Tat
wog um so schwerer, als der Bodenbesitz
die eigentliche Lebensgrundlage der
bäuerlichen Bevölkerung darstellte. Die
besitztrennenden Grenzen galten als heilig,

so dass eine unzulässige Versetzung
der Marksteine einem Religionsdelikt
gleichkam, das in Sagen mit dem Wieder-
gängertum bestraft wurde. Oft konnte
ein Markfrevel nicht bewiesen,
geschweige denn bestraft werden. Der

16 Wie Anm. 4, S.268.
17 Wie Anm. 1, Nr. 355.
18 Wie Anm. 1, Nr. 159.

19 Wie Anm. 1, Nr. 142.

20 Wie Anm. 4, S. 108 IT., sowie Carlen, Louis: Wallfahrt

und Recht im Abendland. Freiburg i. Ü. 1987.

75



Volksmund musste hier einmal mehr
durch die Sage Gerechtigkeit schaffen.
Die Seelen solcher Frevler mussten am
Ort ihrer Tat als Wiedergänger wandeln,
teilweise gar als feu rige Männer, als
sogenannte Brünnlige. Solche Gespenster
wurden früher häufig auf den Feldern
zwischen Eiken und Oeschgen gesehen.
Sie zogen von Markstein zu Markstein,
flackernd und lodernd21.

Büssende Marksteinfrevler konnten
jedoch erlöst werden. In einigen fast
gleichlautenden Sagen aus dem Fricktal
verlangen die Wiedergänger von einer
lebenden Person Werkzeuge, um den
verschobenen Stein wieder an seinen
ursprünglichen Platz zu setzen. Nach
vollendeter Arbeit ist die arme Seele
erlöst22.

Durch das einst begangene Unrecht
blieben die Seelen der Frevler mit der
irdischen Welt verbunden; der versetzte
Stein hielt sie zurück. Erst nach der
Beseitigung des Unrechts, unter Mithilfe
eines Bebenden, durfte der Geist endgültig

ins Jenseits hinübertreten.
Hoffnungslos ist die Lage eines Marksteinfrevlers

in Ueken. Nachts muss die ruhelose

Seele Wanderer in die Irre führen23.
Während der Wiedergänger büsst,
versündigt er sich täglich aufs neue und
wird deshalb wohl nie Erlösung finden.

Abhandengekommene oder im Laufe
der Jahre verschobene Grenzzeichen
führten früher, als es noch keine exakten
Vermessungen gab, oft zu Streitigkeiten24.

Von der sagenumwobenen Sinzen-
matt bei Gansingen, wo sich alte
Grenzrechtsprozesse in verschiedenen
Erzählungen niedergeschlagen haben, wird
eine Grenzziehung durch das Markgericht

überliefert, die einem Gottesurteil
gleichkommt: Jeder Markrichter nahm
einen fusslangen Stab. Der Vogt steckte
den seinigen ungefähr da ein, wo nach sei¬

nerAnsichtder Grenzpfahl stecken dürfte.
Hierauf warfen die acht andern
Markrichter so lange mit ihren Stäben nach
dem Stock des Vogtes, bis dieser umfiel. Wo

er lag, wurde von seiner Spitze aus die
Grenze drei Fuss nach Abend gestellt25.

Der Stab spielte in der alten Bechts-
symbolik ohnehin eine bedeutende Bolle,
denken wir nur etwa an den Vogts- und
Gerichtsstab oder auch an das Stabbrechen

über dem Haupt eines Verurteilten.
Von einem Grenzstreit zwischen den

beiden Dörfern Zuzgen und Hellikon
berichtet die Sage vom Hübelhans. In der
Geschichte treffen wir auf ein
weitverbreitetes Sagenmotiv.

Die beiden genannten Dörfer stritten
sich um den Wald auf dem Neulig.
Urkundliche Beweise über die Besitzverhältnisse

fehlten, und das Markgericht
musste sich mit Zeugenaussagen alter
Leute begnügen, ein damals übliches
Vorgehen. Der älteste unter den Zeugen,
der Hiibelhans, behauptete entgegen der
Wahrheit, dass das umstrittene Waldgebiet

seit eh und je den Hellikern gehört
hätte. Er leistete auf seine Aussage einen
— von seinen Dorfgenossen bezahlten —

Eid, ein in der alten Bechtspflege wichtiges

Beweismittel2": So wahr ich meinen
Schöpfer und R ichter hier in meinem Hute
habe, so wahr gehört der Wald den Helli-
konern, schwor der Llübelhans. Die

21 Wie Anm. 1, Nr. 112.

22 Vgl. Anm. 1, Nr. 50 (Sulztal), Nr. 75 (Oberhofen),
Nr. 201 (Ilornussen), Nr. 352 (Schupfart).
23 Vgl. Anm. 1, Nr. 188.
24 Zu den Grenzstreitigkeiten vgl. Senti, Anton:
Recht, Brauch und Symbol im Grenzwesen der
alten Herrschaft Rheinfelden, in: Vom Jura zum
Schwarzwald, Hefte 1 und 2, Frick 1939. Derselbe:
Von altem Recht und Rechtsbrauch im Fricktal,
Sonderdruck des «Fricktal-ßoten», Frick 1962.
23 Wie Anm. 1, Nr. 79.
26 Wie Anm. 3, S. 35 und 84.

76



Abb. 3

In seinem Hut
versteckte ein
Helliker Bürger
Schöpfer
(Suppenlöffel) und
Richter (Kamm),
um einen Meineid
zur Verschiebung
einer Grenze zu
schwören.

anwesenden Zuzger glaubten nun, der
Schwörer habe unter seinem Hut ein
Kruzifix, was dem geleisteten Eid ein
besonderes Gewicht verlieh, und gaben
sich geschlagen. Höhnisch nahm der
Hübelhans seinen Hut ab und rief den
Betrübten ein Lebewohl nach; dann aber
zog er daraus einen Milchlöffel (Schöpfer)
und einen Haarkamm (Richter) hervor
und zeigte den Seinigen pfiffig, wie man
mit solch billigen Dingen den einträglichsten

Meineid schwören könne. Die
verdiente Strafe blieb nicht aus. Der Übeltäter

sitztseit seinem Tode bis heute aufdem
Neulig und überzählt mit glühenden
Fingern seine hundert Gulden21. Durch den
Meineid hatsich derHübelhans selbst
verflucht.

Müller und reiche Bauern
Gewisse Sagen verdeutlichen den einstigen

Aufbau der Dorfhierarchie. Eine
eigentliche dörfliche Oberschicht wurde
von den reichen Bauern, den Wirten und
den Müllern gebildet. Unzählige Sagen
befassen sich mit dieser einflussreichen
«Dorfaristokratie», die auch Vögte und
Geschworene stellte. Der Reichtum dieser

Eamilien wollte erklärt sein, wobei
natürlich auch ein gewisser Neid
mitspielte.

Wenig Vertrauen brachte man den
Müllersleuten entgegen, denen oft
Retrügereien nachgesagt wurden. In der
Mühle ist das beste, dass die Säcke nicht
reden können, lautet ein altes deutsches
Sprichwort. Lange Zeit galten die Müller
neben den Henkern, Schindern und
anderen als unehrliche, das heisst in
ihren Rechten geminderte, Personen. Aus
diesem Grunde erhielt das Müllerge-
werbe erst 1577 das Zunftrecht28.

In das Schema vom betrügerischen
Müller passt die folgende Erzählung: In
der Mühle von Schupfart lebte vor Zeiten
ein habgieriger Müller. Er war ein böser
Kerl undstahl den Bauern, die ihrKorn bei
ihm mahlen Hessen, einen Teil ihres Meh-
les29. Nach dem Tode musste er wegen
seiner Untaten als feuriger Mann in der
Mühle umgehen.

Auch die Grossbauern förderten das
Entstehen mancher Sagen. Als Reispiel
soh an dieser Stelle die Sage vom Kinzig-
haldenjoggeli, dem Geist eines reichen
Bauern aus Kaisten, stehen. Er war früher

ein reicher Bauer; vier Steinhäuser in
der Gemeinde gehörten ihm. Aber
dennoch hatte er nicht genug. Er pflügte den
Nachbarn die Grenzfurchen weg und
mähte im Heuet über die Grenze seiner
Wiesen, und in derErnte stahl er die
aufgeschoberten Zehntgarben. Er war auch ein
arger Schnapstrinker, ein Flucher und
Schwörer. Sonntags dengelte er seine Sensen,

während andereLeutezurKirche
gingen, oder er fuhr mit dem Wagen aufs
Feld50. Trotz ahem wurde er Untervogt in
Eiken, der seine Befugnisse selbstredend
27 Wie Anm. 1, Nr. 300 a.

28 Vgl. Pleticha, Heinrich: Verfemte Berufe —

«Unehrliche Leute», in: Pleticha, H. (Hrsg.), Deutsche

Geschichte, Bd. 5. Gütersloh 1993, S. 147—155.

29 Wie Anm. 1, Nr. 341.

30 Wie Anm. 1, Nr. 35.

77



zu seinen Gunsten missbrauchte. Auf
einer Jagd holte ihn der Teufel. Von nun
an trieb sein Geist in Kaisten sein Unwesen.

Kapuzinern aus dem Kloster Laufenburg

gelang es, den Geist in einen Kupferkessel

zu bannen und in der sogenannten
Teufelsküche an der Kinzhalde zu
versenken. Alle Jahre darf sich der Geist um
einen Hahnenschritt dem Dorf nähern.
Inzwischen haust und lärmt er nun in den
weiten Waldungen des Hard.

Kapuziner treten in vielen Sagen als
Geisterbanner auf. Sie waren beliebte
Seelsorger des einfachen Volkes und
kannten dessen Aberglauben. Die Kapuziner

besassen daher das Vertrauen der
Leute und wurden notfalls auch als
Exorzisten herbeigerufen31.

Doch die Mönche konnten ihre Fähigkeiten

auch missbrauchen, will man der
Erzählung aus Leidikon glauben,
wonach Kapuziner den Schatz aus der
Kapelle'in Leidikon raubten, nachdem sie
vorher den Schatzgeist in den nahen
Wassergraben gebannt hatten, der seither der
Kapuzinergraben heisst32.

Religionsdelikte
Oft unverhältnismässig hart liess der
Volksmund Vergehen gegen Gott und die
Kirche bestrafen, wie das Schicksal eines
Mädchens auf dem Ebnet bei Frick zeigt.
Der Geist des armen Geschöpfs, der
nachts im Ebnet herumwandelte,
erzählte einem Bauern: Ich kniete einst
nicht nieder vor dem Sakrament, als der
Priester es zu einem Kranken trug; drum
muss ich hier aufErlösung harren33.

Schluss
Die Rechtsschutzsagen lösen im Jenseits
die Gerechtigkeitsprobleme des Diesseits.

Die Sagen gehören somit zur
Rechtspflege des einfachen Volkes, auch
deshalb, weü sie auf menschliches
Fehlverhalten hinweisen und vor einem
Rechtsbruch warnen wollen. Sagen also
als Waffe im Kampf für ein gerechtes und
geordnetes Zusammenleben. In diesem
Sinn bleiben die Aussagen der alten
Erzählungen von bleibender Aktualität.
Die Rechtssagen zeigen uns aber auch
uraltes menschliches Rechtsempfinden
und lassen uns so zu den Wurzeln unseres

Rechts überhaupt vordringen.

Abb. 4
Kapuziner sollen
der Sage nach
den Schatzgeist der
Kapelle Leidikon
gebannt haben, um
danach den Schatz
an sich zu bringen.

31 Vgl. HDA, Bd. 4, Sp. 980 ff., und Bd. 6, Sp. 473 f.

32 Wie Anm. 1, Nr. 59.

33 Wie Anm. t, Nr. 124.

78


	Rechtsgut in den Volkssagen des Fricktals

