Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blatter fur Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung fir Heimatkunde
Band: 69 (1995)

Artikel: Rechtsgut in den Volkssagen des Fricktals

Autor: Husser, Linus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-747123

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-747123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rechtsgut in den Volkssagen des Fricktals

Linus Hiisser

Einleitung

Die Zeiten des ergiebigen Sammelns
alter Volkssagen gehen zur Neige. Wohl
mogen sich zumeist dltere Fricktalerin-
nen und Fricktaler noch an die eine oder
andere Geschichte erinnern, oft auch
nur noch an Fragmente einer solchen,
die miindliche Weitergabe des Sagenguts
ist jedoch kaum mehr gewahrleistet. Im
Zeitalter der Massenmedien sind Gross-
mutters und Grossvaters altertiimliche
Erzahlungen ohnehin wenig gefragt.

In Anbetracht dieser Tatsachen
kommt all jenen ein grosses Verdienst zu,
die in friitheren Jahren die Sagen ihrer
Region gesammelt, niedergeschrieben
und somit der Nachwelt erhalten haben.
Dies trifft gliicklicherweise auch fur das
Fricktal zu.

Von 1935 bis 1938 veroffentlichte Trau-
gott Fricker, Lehrer in Kaisten, in dieser
Zeitschrift tiber 200 Fricktaler Sagen.
Den Grundstock dieser Publikation bil-
deten bereits gesammelte Erzihlungen
des Aarauer Kantonsschullehrers Ernst
Ludwig Rochholz und des in Laufenburg
tatigen Bezirkslehrers Andreas Birrcher.
Mit Unterstiitzung der Lehrerschaft in
der Region gelang es Fricker, weitere
Erzihlungen zusammenzutragen. Mitte
der siebziger Jahre war die zweite Auf-
lage dieser Sagensammlung vergriffen,
und die Fricktalisch-Badische Vereini-
gung fir Heimatkunde beschloss die
Herausgabe eines neuen Buches tiber die
regionale Sagenwelt. Die Arbeit wurde
Albin Miiller, Bezirkslehrer in Rheinfel-
den und Schwager von Traugott Fricker,
ubertragen. Kollege Arthur Heiz aus

Rheinfelden stand hilfreich zur Seite.
Albin Miiller begntigte sich nicht einfach
mit einer Neuauflage des bereits verof-
fentlichten Sagenguts, sondern sam-
melte emsig weiter — mit Erfolg. Die
bestehende Sagensammlung konnte um
128 Nummern erweitert werden. 1987
erschienen als Frucht dieser Arbeit die
Sagen aus dem Fricktal', ein heute zwei-
fellos bedeutendes heimatkundliches
Werk, mit dem sich auch wissenschaft-
lich arbeiten lasst.

Die nun folgenden Ausfiihrungen bil-
den einen Querschnitt durch die frickta-
lischen Rechtssagen. Viele Geschichten
im oben erwahnten Sagenbuch gehoren
dieser Sagengattung an, enthalten doch
rund 150 der alten Erzdhlungen rechtli-
ches Gut. Dies verwundert nicht, spielen
doch Recht und Gerechtigkeit im Alltag
der Menschen eine bedeutende Rolle.

Recht und Sage

Zwischen dem Recht und der Sage lassen
sich drei Beziehungen erkennen: In den
Rechtsursprungssagen wird die Entste-
hung eines Rechts bzw. eines Gesetzes
beschrieben, die Rechtsdenkmalssagen
erzahlen von Orten und Objekten, die mit
dem Rechtsleben im Zusammenhang
standen, und die Rechtsschutzsagen han-
deln vom Rechtsbruch und dessen
Bestrafung?®. Den grissten Anteil an den
Rechtssagen hat die letztgenannte Kate-

! Fricker, Traugott/Miiller, Albin: Sagen aus dem
Fricktal, in: Vom Jura zum Schwarzwald. Frick
1987.

2 Vgl. von Kiinssberg, Eberhard: Rechtsgeschichte
und Volkskunde. K6ln 1965, S. 2.

71



gorie. In den Rechtsschutzsagen werden
meist Missetiter, die dem Arm des Geset-
zes entkommen sind oder Taten began-
gen haben, die von Gesetzes wegen nicht
strafbar sind (Geiz, unsoziales Verhalten
usw.), nach ihrem Tod bestraft.

Viele unserer Rechtssagen sind
gepragt vom alten germanischen Recht.
Dieses enthielt einfaches, von religiosem
Gedankengut durchzogenes Gewohn-
heitsrecht mit sinnfélligen Rechtshand-
lungen voller Symbolik. Das Recht wurde
als Teil der gottlichen Weltordnung auf-
gefasst. Gerade hinsichtlich des Straf-
rechts lebte in diesem Volksrecht die
uralte Ansicht, dass, wo Recht ist, Friede
herrscht. Durch die Missetat wird das
Recht verletzt und dadurch der Friede
gebrochen. Der Missetdter hat etwas Hei-
liges zerstort, er hat den Frieden aufgeho-
ben®. Durch eine Siihneleistung konnte
der Friede wiederhergestellt werden. So
wurde auch die Todesstrafe urspriinglich
als Siithneopfer verstanden*.

Rechtsursprungssagen
Rechtsursprungssagen sind eher selten.
Ein Beispiel aus dem Fricktal stammt aus
dem sagenreichen Wegenstetten. Dort
sollen die Freiherren von Schéonau — als
Grossmeier des Stiftes Sackingen gebo-
ten sie tiber das Dorf — das Roden von
Wacholderpflanzen verboten haben,
denn darunter fanden die Rehe im Winter
Schutz vor Wind und Wetter, vor Eis und
Schnee, und ausserdem fanden sie in Zei-
ten der Not ein willkommenes Futter’.

Rechtsdenkmalssagen

Das Seelenloch

Zahlreicher als die Rechtsursprungssa-
gen sind Rechtsdenkmalssagen. Beson-
ders um die einstige Blutgerichtsbarkeit
ranken sich viele Geschichten. So wird
von einem Stein mit einem runden Loch

berichtet, der einst unter dem ehemali-
gen Galgen bei Wegenstetten lag. Durch
das genannte Loch konnte die Seele eines
Gehingten in den Boden hineinfahren.
Nun war sie gebannt und konnte nicht
mehr zuriickkehren, um die Lebenden zu
beldistigen. Das ist das Seelenloch®, erkldrt
die Sage.

Die Rheinfelder Scharfrichter

Die Henker befliigelten seit eh und je die
Phantasie der Menschen. Scharfrichter
galten als Zauberer und Medizinméanner,
da sie im Besitz von Kleidungsstiicken
und Leichenteilen Hingerichteter waren.
Der Volksglaube vermutete besonders in
den Leichenteilen gewaltsam Getoteter
noch lebendige Krifte. Hinzu kam, dass
nach dem Opfertod (vgl. oben) die Leiche
des Hingerichteten geheiligt und gerei-
nigt war. Tatsichlich gab es Henker, die
beispielsweise aus Leichenfett Heilmittel
herstellten und mit schwarzer Magie
einen Nebenerwerb betrieben’. Die
Rheinfelder Scharfrichter aus der Fami-
lie der Mengis bildeten hier keine Aus-
nahme:

Der Scharfrichter Mengis (...) arbeitete
mit Sympathie(Geheimmittel, Anm.)und
auch mit Spiegeln®, weiss die Sage. Die
seltsamen Praktiken des Henkers veran-
schaulicht die nachfolgende Erzdhlung:

> Carlen, Louis: Rechtsgeschichte der Schweiz.
Eine Einfiihrung. Bern 19883, S. 39.

* Vgl. von Hentig, Hans: Die Strafe; Bd. 1, Friihfor-
men und kulturgeschichtliche Zusammenhinge.
Berlin 1954, S.133.

5 Wie Anm. 1, Nr. 326.
5 Wie Anm. 1, Nr. 319.

7 Vgl. Hoffmann-Krayer E., Bichtold-Staubli H.
(Hrsg.): Handwaorterbuch des deutschen Aberglau-
bens (abgek. HDA). Berlin 1927—1942, Bd.3,
Sp. 1448 f. und 1454 f.

8 Wie Anm. 1, Nr. 216.

72



ol
af
=
Sh
E/i
=}
)
2

Abb. 1

Einsam steht heute
der Marchstein auf
Arfenmatt, der
einen herrenlosen
Platz bezeichnete,
wo im Dreieck
Wegenstetten-
Hellikon-Hemmiken
mehrere
Herrschaftsgrenzen
zusammenstiessen.

Dem Jater einer von einer Hexe heimge-
suchten Familie tibergab Mengis eine
Nadel. Diese sollte hinter sieben Schlos-
sern verwahrt werden; ausserdem durfte
man keinem Menschen elwas davon
sagen. Der Rat wurde befolgt und die
Nadel in eine Kassette mit sieben Schlos-
serneingeschlossen. Bald daraufkam eine
Frau ins Haus und forderte die Entfer-
nung des Schutzmittels. Zuerst zogerte
man; ayf ihr dringendes Bitten entsprach
manschliesslich ihrem Wunsche. Bevor sie
das Haus verlassen konnte, musste sie das
Wasser fahren lassen®.

Siihnekreuze

Zum fritheren Stihneverstandnis gehorte
das Errichten von Siihnekreuzen an
Orten, wo Gewalttaten die Friedensord-
nung zerstort hatten. Eine Hornusser
Sage berichtet von einem Ereignis aus
der Zeit des Dreissigjiahrigen Krieges, als
ein Reiter ein Madchen ins Feld hinunter
schleppte, wo heute das Kreuz steht. Dort
Lotete eres und sprengte davon. Zur Strafe
daftir muss er jede Nacht um zwolf Uhr
uber das Feld beim Kreuz drunten reiten,

4

das man zur Sithne seiner Untat dort
errichten liess'.

Zu den Rechtsdenkmalssagen geho-
ren auch Erzdhlungen iiber Freiungen
und Asylplitze, wo Rechtsstillstand
herrschte. Als derartige Orte galten oft
Miihlen, Fahren, Gasthiuser, Kloster
usw. In Rheinfelden ist der Bogen im
Schelmengisschen zu nennen. Dorthin
konnte ein Straffilliger fliichten, um
dann mit seinen Verfolgern Siihnever-
handlungen aufzunehmen.

An Stellen, wo mehrere Herrschafts-
grenzen zusammentrafen, gab esmanch-
mal ebenfalls herrenlose Plitze, wo
Rechtsstillstand herrschte. Dies lag wohl
in der Heiligkeit der Grenzlinien begriin-
det, die schon aus romischer Zeit iiberlie-
fert ist. Als eine solche Stitte galt die
sagenumwobene Arfenmatt oberhalb
Wegenstetten, wo heute die Gemeinde-
grenzen von Wegenstetten, Hellikon und
Hemmiken aufeinandertreffen. Dort
losten einst drei Adlige einen Grenzstreit
und setzten einen Stein. Dieser bezeich-
net ayf der Spitze des Berges den Plalz,
welcher herrenloser Boden ist, weil da drei
Grenzen in einem Dreieck zusammenstos-
sen. Er gilt fiir eine Freiung und wird von
den Heimatlosen oft aufgesucht, weil den
Landjagern da keine Macht iiber sie gege-
ben ist",

Rechtsschutzsagen

Mord und Totschlag

Noch heute sollen im Fricktal mehrere
Geister toter Soldaten aus dem Dreissig-
jahrigen Krieg umherwandeln, beson-
ders am Orkenbach bei Wolflinswil. Eine
Sage berichtet von drei Soldaten, die

9 Wie Anm. 1, Nr. 222.
0'Wie Anm. 1, Nr. 202.
"'Wie Anm. 1, Nr. 320 a.

73



wihrend des Krieges von Bauern tiber-
fallen und grausam zu Tode gequalt wur-
den. lhre Leichen wurden im Bache ver-
scharrt. Seither sind sie ruhelos und miis-
sen alle Ndchte wiederkommen, bis ihre
Knochen in gewethter Erde beigesetzt wer-
den'.

Ein weiteres Ereignis aus der Zeit des
Dreissigjiahrigen Krieges erzihlt eine
eindriickliche Sage aus Herznach, wo ein
pliindernder Krieger in ein Haus ein-
drang und weder Essen noch Wein fand:
Da wird der grausige Krieger wiitend und
reisst der schwachen Frau das Kindlein
aus den Armen, schwingt es durch die Luft
und lasstes der Mutter totzu Boden, fallen.
Mit einem schrecklichen Fluch verldsst
der Morder die Kammer und die junge
Mutter, dieumihr totes Kind zum Himmel
um Rache schreit™. Der Racheschrei

wurde erhort. Bei den Vondle-Felsen
westlich des Dorfes traf ein Blitz den
Morder. Als der Geist des toten Soldaten
spater auf dem Friedhof keine Ruhe fand,
wurde er in ein Flaschchen gebannt und
unter den Vondle-Felsen begraben. Seit-
her darf sich der Ruhelose alle hundert
Jahre nur einen Hahnenschritt weit dem
Friedhof ndahern.

Die alleingelassene und vollig hilflose
Mutter libte in ihrer Verzweiflung Selbst-
justiz. Sie schrie den Himmel um Rache
an und vertraute dabei auf die magische
Macht des Wortes, also an einen Schad-
zauber. Im Volksglauben galt der Hilfe-
schrei zum Himmel oder der Fluch einer
Mutter als besonders wirksam'. Wohl
deshalb fand die Seele des Mdrders nicht
einmal auf dem geweihten Friedhof
Ruhe. Kam noch hinzu, dass es sich beim
Mord an einem Kleinkind um eines der
iibelsten Verbrechen handelt.

Um Mord geht es auch in der folgen-
den Erzahlung. Hinter dem Benken im
Pilger lebte eine Heidenfamilie, die sich
auch in der Hexerei auskannte. Nach
einem Streit erstach eines Tages der Hei-
densepp die Heidenmarie. Die schreckli-
che Tat veranlasste den Ludi, dem das
Haus gehorte, den Waolflinswiler Pfarrer
aufzusuchen. Dieser riet folgendes:
Unter der Stuben- und Haustiirschwelle
muisst thr ein Loch graben, die Alte an den
Karst haken, sie darunter durch zum
Hause hinausziehen und draussen verlo-
chen. Macht ihr’s anders, so kommt sie
euch wieder und geistert'. Dadurch sollte
der Geist den Weg ins Haus nicht mehr

2 Wie Anm. 1, Nr. 164.
5 Wie Anm. 1, Nr. 190 b.

'Wie Anm. 4, S. 369 fT., und Fehr, Hans: Das Recht
in den Sagen der Schweiz. Frauenfeld 1955, S. 89 f.

5 Wie Anm. 1, Nr. 185.

Abb. 2

Der Vondle-Felsen
in Herznach, unter
dem gemass einer
Rechtsschutzsage
der Geist eines
Kindsmorders
begraben liegt.

74



finden und zudem die Tiirschwelle nicht
verunreinigt werden, wurde diese doch
schon zur Romerzeit als Ort geehrt, wo
gute Geister den Hausfrieden bewach-
ten ', Die Leiche verscharrte man abseits
des Hofes, wo die Tote seither als rotes
Schwein umgehen muss. Von einer
gerichtlichen Verfolgung des Taters
berichtet die Sage nichts; sie lidsst den
Heidensepp auf ihre Art biissen: Bei
Oberhof erscheint er jeweils als grosser,
bartiger Mann.

Selbstmord

Der Selbstmord findet in der Sagenwelt
keine Gnade. Er musste gesiithnt werden,
galt er doch im Christentum als Verstoss
gegen den gottlichen Lebensplan, wie
nachfolgende Erzidhlung veranschau-
licht: Ein Mann aus Hornussen stiirzte
sich bei Stein in den Rhein. Jahre spiter
tauchte an derselben Stelle eine Hand
aus den Fluten, und eine Stimme ertonte:
Sechs Johr am Lebe verlore, und sechs
Johr im Wasser verfrore". Die Seele fand
so lange keine Ruhe, bis ihre vorbe-
stimmte irdische Lebenszeit abgelaufen
war.

Ein wohl einmaliges Schicksal wider-
fuhr einem Selbstmorder in Wolflinswil,
den die Sage als Strafe in einen Bienen-
korb verwandelte ',

Stihnewallfahrt

Ein Knecht des Grafen von Tierstein ver-
salzte einst den griflichen Jagdhunden
das Fressen, so dass diese zum nachsten
Béachlein stiirmten und ihren Durst still-
ten. Fur die angesagte Jagd waren die
Tiere nicht mehr zu gebrauchen. In der
Not versprach der Knecht gar eine Wall-
fahrt nach Einsiedeln; ohne Erfolg. Der
wiitende Graf totete seinen Hundewdér-
ter und liess ihn verscharren. Der wan-
delnde Geist des Toten erschien spiter

einem Miiller aus Wittnau und bat ihn,
die einst versprochene Wallfahrt fiir ihn
nachzuholen. Der Miiller erfiillte diesen
Wunsch und pilgerte nach Einsiedeln.
Wieder daheim, begegnete ihm die
unheimliche Gestalt aufs neue. Sie war,
wie zum Zeichen der beginnenden Siihne,
weissgekleidet gekommen®, Die Uberfiih-
rung der Gebeine des Knechtes auf den
Friedhof setzte dem Spuk ein Ende.

Rechtsgeschichtlich ist die Sage wegen
der erwdhnten Wallfahrt interessant.
Stihnewallfahrten konnten einst als
Strafe verhingt werden und stellten eine
Form der Verbannung dar. Der Verur-
teilte trug seine Schuld an einen heiligen
Ort und sithnte somit die begangene
Untat?°.

Heilige Grenzen

In der einstigen dorflich-bauerlichen
Gemeinschaft spielte das gegenseitige
Vertrauen der Einwohner untereinander
eine wichtige Rolle. Vergehen gegen die
Dorfordung mussten gebiisst werden.
Man denke etwa an das heimliche Verset-
zen von Marksteinen. Eine solche Tat
wog um so schwerer, als der Bodenbesitz
die eigentliche Lebensgrundlage der
béauerlichen Bevolkerung darstellte. Die
besitztrennenden Grenzen galten als hei-
lig, so dass eine unzulissige Versetzung
der Marksteine einem Religionsdelikt
gleichkam, das in Sagen mit dem Wieder-
gangertum bestraft wurde. Oft konnte
ein  Markfrevel nicht bewiesen,
geschweige denn bestraft werden. Der

6 Wie Anm. 4, S.268.

7 Wie Anm. 1, Nr. 355.
18 Wie Anm. 1, Nr. 159.
9 Wie Anm. 1, Nr. 142.

20 Wie Anm. 4, S. 108 ff., sowie Carlen, Louis: Wall-
fahrt und Recht im Abendland. Freiburg i. U, 1987.

75



Volksmund musste hier einmal mehr
durch die Sage Gerechtigkeit schaffen.
Die Seelen solcher Frevler mussten am
Ortihrer Tat als Wiedergdnger wandeln,
teilweise gar als feurige Manner, als soge-
nannte Brinnlige. Solche Gespenster
wurden frither hdufig auf den Feldern
zwischen Eiken und Oeschgen gesehen.
Sie zogen von Markstein zu Markstein,
Sflackernd und lodernd?..

Biissende Marksteinfrevler konnten
jedoch erlost werden. In einigen fast
gleichlautenden Sagen aus dem Fricktal
verlangen die Wiedergianger von einer
lebenden Person Werkzeuge, um den ver-
schobenen Stein wieder an seinen
ursprunglichen Platz zu setzen. Nach
vollendeter Arbeit ist die arme Seele
erlost?2.

Durch das einst begangene Unrecht
blieben die Seelen der Frevler mit der
irdischen Welt verbunden; der versetzte
Stein hielt sie zuriick. Erst nach der
Beseitigung des Unrechts, unter Mithilfe
eines LLebenden, durfte der Geist endgiil-
tig ins Jenseits hintibertreten. Hoff-
nungslos ist die Lage eines Markstein-
frevlers in Ueken. Nachts muss die ruhe-
lose Seele Wanderer in die Irre fithren??.
Wiéhrend der Wiedergédnger biisst, ver-
sundigt er sich tiglich aufs neue und
wird deshalb wohl nie Erlésung finden.

Abhandengekommene oder im Laufe
der Jahre verschobene Grenzzeichen
fithrten friiher, als es noch keine exakten
Vermessungen gab, oft zu Streitigkei-
ten?*. Von der sagenumwobenen Sinzen-
matt bei Gansingen, wo sich alte Grenz-
rechtsprozesse in verschiedenen Erzah-
lungen niedergeschlagen haben, wird
eine Grenzziehung durch das Markge-
richt iiberliefert, die einem Gottesurteil
gleichkommt: Jeder Markrichter nahm
einen fusslangen Stab. Der Jogt steckte
den seinigen ungefdhr da ein, wo nach sei-

ner Ansichtder Grenzpfahlstecken diirfte.
Hierauf warfen die acht andern Mark-
richter so lange mit ihren Staben nach
dem Stock des Vogtes, bis dieser umfiel. Wo
er lag, wurde von seiner Spitze aus die
Grenze drei Fuss nach Abend gestellt*.

Der Stab spielte in der alten Rechts-
symbolik ohnehin eine bedeutende Rolle,
denken wir nur etwa an den Vogts- und
Gerichtsstab oder auch an das Stabbre-
chen tiber dem Haupt eines Verurteilten.

Von einem Grenzstreit zwischen den
beiden Dorfern Zuzgen und Hellikon
berichtet die Sage vom Hiibelhans. In der
Geschichte treffen wir auf ein weitver-
breitetes Sagenmotiv.

Die beiden genannten Dorfer stritten
sich um den Wald auf dem Neulig.
Urkundliche Beweise tiber die Besitzver-
héltnisse fehlten, und das Markgericht
musste sich mit Zeugenaussagen alter
Leute begniligen, ein damals tbliches
Vorgehen. Der adlteste unter den Zeugen,
der Hiibelhans, behauptete entgegen der
Wahrheit, dass das umstrittene Waldge-
biet seit eh und je den Hellikern gehort
hitte. Er leistete auf seine Aussage einen
— von seinen Dorfgenossen bezahlten —
Eid, ein in der alten Rechtspflege wichti-
ges Beweismittel?®: So wahr ich meinen
Schopfer und Richter hierin meinem Hute
habe, so wahr gehort der Wald den Helli-
konern, schwor der Hiubelhans. Die

2'Wie Anm. 1, Nr. 112.

22 Vgl. Anm. 1, Nr. 50 (Sulztal), Nr. 75 (Oberhofen),
Nr.201 (Hornussen), Nr. 352 (Schupfart).

%5 Vgl. Anm. 1, Nr. 188.

2 Zu den Grenzstreitigkeiten vgl. Senti, Anton:
Recht, Brauch und Symbol im Grenzwesen der
alten Herrschaft Rheinfelden, in: Vom Jura zum
Schwarzwald, Hefte 1 und 2, Frick 1939. Derselbe:
Von altem Recht und Rechtsbrauch im Fricktal,
Sonderdruck des «Fricktal-Boten», Frick 1962.

%5 Wie Anm. 1, Nr. 79.
20 Wie Anm. 3, S.35 und 84.

76



Abb.3

In seinem Hut
versteckte ein
Helliker Biirger
Schopfer
(Suppenloffel) und
Richter (Kamm),
um einen Meineid
zur Verschiebung
einer Grenze zu
schworen.

anwesenden Zuzger glaubten nun, der
Schworer habe unter seinem Hut ein
Kruzifix, was dem geleisteten Eid ein
besonderes Gewicht verlieh, und gaben
sich geschlagen. Hohnisch nahm der
Hiibelhans seinen Hut ab und rief den
Betriibten ein Lebewohl nach; dann aber
zog erdaraus einen Milchloffel (Schopfer)
und einen Haarkamm (Richter) hervor
und zeigte den Seinigen pfiffig, wie man
mit solch billigen Dingen den eintraglich-
sten Meineid schworen konne. Die ver-
diente Strafe blieb nicht aus. Der Ubeltd-
tersitzt seit seinem Tode bis heute aufdem
Neulig und tiberzdhlt mit gliihenden Fin-
gern seine hundert Gulden®. Durch den
Meineid hat sich der Hiibelhans selbst ver-
Slucht.

Miiller und reiche Bauern

Gewisse Sagen verdeutlichen den einsti-
gen Aufbau der Dorfhierarchie. Eine
eigentliche dorfliche Oberschicht wurde
von den reichen Bauern, den Wirten und
den Miillern gebildet. Unzihlige Sagen
befassen sich mit dieser einflussreichen
«Dorfaristokratie», die auch Vogte und
Geschworene stellte. Der Reichtum die-
ser Familien wollte erklirt sein, wobei
nattiirlich auch ein gewisser Neid mit-
spielte.

Wenig Vertrauen brachte man den
Miillersleuten entgegen, denen oft
Betriigereien nachgesagt wurden. /n der
Miihle ist das beste, dass die Scdcke nicht
reden konnen, lautet ein altes deutsches
Sprichwort. Lange Zeit galten die Miiller
neben den Henkern, Schindern und
anderen als unehrliche, das heisst in
ihren Rechten geminderte, Personen. Aus
diesem Grunde erhielt das Miillerge-
werbe erst 1577 das Zunftrecht?®,

In das Schema vom betriigerischen
Miiller passt die folgende Erzahlung: /n
der Miihle von Schupfart lebte vor Zeiten
ein habgieriger Miiller. Er war ein boser
Kerlund stahlden Bauern, die ihr Korn bei
ithm mahlen liessen, einen Teil ihres Meh-
les?. Nach dem Tode musste er wegen
seiner Untaten als feuriger Mann in der
Miihle umgehen.

Auch die Grossbauern forderten das
Entstehen mancher Sagen. Als Beispiel
soll an dieser Stelle die Sage vom Kinzig-
haldenjoggeli, dem Geist eines reichen
Bauern aus Kaisten, stehen. Er war frii-
her ein reicher Bauer; vier Steinhduser in
der Gemeinde gehorten ithm. Aber den-
noch hatte er nicht genug. Er pfliigte den
Nachbarn die Grenzgfurchen weg und
mdahte im Heuet uiber die Grenze seiner
Wiesen, und inder Ernte stahler die ayfge-
schoberten Zehntgarben. Er war auch ein
arger Schnapstrinker, ein Flucher und
Schwoaorer. Sonntags dengelte er seine Sen-
sen, wahrend andere Leute zur Kirche gin-
gen, oder er fuhr mit dem Wagen aufs
Feld®. Trotz allem wurde er Untervogt in
Eiken, der seine Befugnisse selbstredend

27 Wie Anm. 1, Nr. 300 a.

28 Vgl. Pleticha, Heinrich: Verfemte Berufe —
«Unehrliche Leute», in: Pleticha, H. (Hrsg.), Deut-
sche Geschichte, Bd. 5. Giitersloh 1993, S. 147—155.

29 Wie Anm. 1, Nr. 341.
0 Wie Anm. 1, Nr. 35.

77



zu seinen Gunsten missbrauchte. Auf
einer Jagd holte ihn der Teufel. Von nun
an trieb sein Geist in Kaisten sein Unwe-
sen. Kapuzinern aus dem Kloster Laufen-
burg gelang es, den Geistin einen Kupfer-
kessel zu bannen und in der sogenannten
Teufelskiiche an der Kinzhalde zu ver-
senken. Alle Jahre darf sich der Geist um
einen Hahnenschritt dem Dorf ndhern.
Inzwischen haust und larmt er nun in den
weiten Waldungen des Hard.

Kapuziner treten in vielen Sagen als
Geisterbanner auf. Sie waren beliebte
Seelsorger des einfachen Volkes und
kannten dessen Aberglauben. Die Kapu-
ziner besassen daher das Vertrauen der
Leute und wurden notfalls auch als Exor-
zisten herbeigerufen?.

Doch die Monche konnten ihre Fahig-
keiten auch missbrauchen, will man der
Erzahlung aus Leidikon glauben,
wonach Kapuziner den Schatz aus der
Kapellein Leidikon raubten, nachdem sie
vorher den Schatzgeist in den nahen Was-
sergraben gebannt hatten, der seither der
Kapuzinergraben heisst®.

Religionsdelikte

Oft unverhdltnismassig hart liess der
Volksmund Vergehen gegen Gott und die
Kirche bestrafen, wie das Schicksal eines
Midchens auf dem Ebnet bei Frick zeigt.
Der Geist des armen Geschopfs, der
nachts im Ebnet herumwandelte,
erzahlte einem Bauern: Ich kniete einst
nicht nieder vor dem Sakrament, als der
Priester es zu einem Kranken trug; drum
muss ich hier auf Erlosung harren.

31 Vgl. HDA, Bd. 4, Sp. 980 ff., und Bd. 6, Sp. 473 f.
52 Wie Anm. 1, Nr. 59.
% Wie Anm. 1, Nr. 124.

4

Schluss

Die Rechtsschutzsagen losen im Jenseits
die Gerechtigkeitsprobleme des Dies-
seits. Die Sagen gehoren somit zur
Rechtspflege des einfachen Volkes, auch
deshalb, weil sie auf menschliches Fehl-
verhalten hinweisen und vor einem
Rechtsbruch warnen wollen. Sagen also
als Waffe im Kampf fir ein gerechtes und
geordnetes Zusammenleben. In diesem
Sinn bleiben die Aussagen der alten
Erzahlungen von bleibender Aktualitat.
Die Rechtssagen zeigen uns aber auch
uraltes menschliches Rechtsempfinden
und lassen uns so zu den Wurzeln unse-
res Rechts tiberhaupt vordringen.

Abb. 4

Kapuziner sollen
der Sage nach

den Schatzgeist der
Kapelle Leidikon
gebannt haben, um
danach den Schatz
an sich zu bringen.

78



	Rechtsgut in den Volkssagen des Fricktals

