
Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blätter für Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung für Heimatkunde

Band: 52-53 (1978-1979)

Artikel: Der altkatholische Klerus von Säckingen/Waldshut und Zell im
Wiesental

Autor: Waldmeier, Josef Fridolin

Kapitel: Die beiden geistlichen Apostel Südbadens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-747048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-747048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die beiden geistlichen Apostel Südbadens

Es sind dies: die beiden katholischen Priester Professor Dr. Friedrich
Michelis und Pfarrer Gallus Hosemann. Der leuchtende Stern ist Professor
Michelis, in dessen Schatten sich Gallus Hosemann nur bescheiden
ausnimmt.

Friedrich Bernhard Ferdinand
Michelis war das sechste der neun
Kinder des früheren Offiziers im
fürstbischöflich münsterischen
Truppenkorps, dann Kupferstechers

und Zeichenlehrers am
Gymnasium zu Münster, Franz Michelis,

gestorben 29. Mai 1835 und
seiner Ehefrau Auguste, geb.
Schaffer, die am 22. Juli 1853, nachdem

sie eben ihren 72. Geburtstag
erreicht hatte, an einem Schlaganfall

starb. Sie war in Bremen in der
lutherischen Konfession geboren
und erzogen, wurde aber am 21.
Dezember 1838 mit ihren bisher
protestantischen Töchtern katholisch.

Die Knaben folgten von
Geburt an dem Bekenntnis des Vaters.
Friedrich Bernhard Ferdinand, wie
seine ganze Namensbezeichnung

ursprünglich lautete, wurde am 27. Juli 1815 in Münster in Westfalen
geboren. Von 1827 an besuchte er das dortige Gymnasium, von dem er am
20. August 1834 mit dem Zeugnis der Reife entlassen wurde. Er war ein sehr
guter Schüler, so dass er beinahe die allerbeste Note auf allen Disziplinen
erreicht hatte. An der Schlussfeier durfte er die Festrede halten «über den
Ursprung der Poesie». An der Akademie, die später zur Universität aufstieg,
studierte er in seiner Vaterstadt Theologie, Philologie und Philosophie, und
er empfing die Priesterweihe am 10. August 1838. Wäre er zwei Jahre
länger am Leben geblieben, hätte er das goldene Priesterjubiläum feiern
können.

1. Professor Dr. Friedrich Michelis

Prof. Dr. F. Michelis
1815 — 1886

22



Als junger Geistlicher betätigte sich Michelis zunächst eine Reihe von Jahren

als Hauslehrer der Söhne des 1885 verstorbenen Grafen von Westfalen
zu Laer. In der Folge studierte er in Bonn Philologie und erwarb sich dort
1844 den Ausweis zur Befähigung der Anstellung als Gymnasiallehrer.
In Bonn war er Präses einer Männer-Bruderschaft, er predigte fleissig und
leitete einige Pilgerfahrten zum umstrittenen heiligen Rock in Trier. Er war
auch Führer der jährlichen Kevelaer-Pilgerfahrten. Seitens der liberalen
Katholiken sind ihm diese Pilgerfahrten etwas verübelt worden. Er fasste
sie damals als berechtigte poetische Züge des kirchlichen Volkslebens auf.
Nachdem er einige Jahre Kaplan in Duisburg und Religionslehrer am
Gymnasium gewesen war, doktorierte er 1849 in verhältnismässig vorgerücktem
Alter zum Dr. phil. mit der Dissertation «de enuntiationis natura apud
Platonem». Auf seinen Wunsch hin befand sich der spätere Bischof Josef
Reinkens als junger Geistlicher unter den Opponenten anlässlich der öffentlichen

Disputation.
Die beiden Männer kannten und schätzten sich seither. Die Stelle eines

Professors der Philologie an der philosophisch-theologischen Lehranstalt in
Paderborn gab er im Herbst 1854 auf, da ihm von Bischof Georg Müller von
Münster die Stellung als Dozent der Philologie oder der Religionswissenschaft

an der Akademie in Münster in Aussicht gestellt wurde. Er erhielt
als Ersatz für dieses Angebot die Direktion des vom Bischof errichteten
Alumnates, des Kollegium Borromäum. Es gab aber keine grundsätzliche
Einigung über die Leitung der Anstalt. Zur offenen Meinungsverschiedenheit

zwischen Michelis und dem Bischof kam es, als der Bischof die Zöglinge
in Sutanen kleiden wollte. Im Herbst 1855 übernahm Michelis die Stelle
eines Pfarrers im Dorf Albachten bei Münster. Hier gründete er die
naturwissenschaftliche Zeitschrift «Natur und Offenbarung». Im Alter von 49
Jahren endlich erreichte er das Ziel, das er sich gesteckt hatte : 1864 wurde er
ausserordentlicher, 1869 ordentlicher Professor der Philosophie am
Lyceum Hosianum zu Braunsberg in Ostpreussen. Auch in seiner
Habilitationsschrift zeigt sich wie in seiner Dissertation seine Vorliebe zu Plato,
indem sie das Thema behandelt «de aristotele Piatonis in idearum doctrina
adversario».

Das genannte Amt behielt Michelis bis zum Tode bei. Seine Lehrtätigkeit
fand 1870 wegen des 1. vatikanischen Konzils ein Ende. Das preussische
Ministerium beurlaubte ihn bald einmal, dieser Urlaub wurde alle paar Jahre

wieder verlängert wie auch derjenige für seinen Aufenthalt in
Ostpreussen.

Diese materielle Stellung gab ihm die Sicherheit, die einen Wanderapostel
befähigt, unabhängig anderweitiger finanzieller Einkünfte die Mission, die

23



er sich auszuführen vorgenommen hatte, unbeirrt fortsetzen zu können. Auf
diese Mission kommen wir in späterem Zusammenhang zurück.

Kurz nur dauerte die politische Tätigkeit des Professors Friedrich Michelis.
Der Wahlkreis Allenstein-Rössel wählte ihn im Jahre 1866 als Mitglied des

preussischen Abgeordneten Hauses. 1867 war er kurze Zeit Mitglied der
Versammlung der Abgeordneten des norddeutschen Bundes für den rheinischen

Wahlkreis Kempen. Er vertrat eine friedliche und bewusste Ausgleichung

des Gegensatzes von Österreich und Preussen, des Nordens und des
Südens und des Katholizismus mit dem Protestantismus. Im konstituierenden

norddeutschen Reichstag legte er sein Mandat nieder, weil nach seinem
Gefühl bei der Debatte über das Militärbudget ihm das Wort unrechtmässig

entzogen worden sei. Zutiefst war er der Überzeugung, die
hingebungsvolle Arbeit im Parlament bedeute für ihn den Verzicht auf seine
wissenschaftliche Tätigkeit.

Zwei der Brüder des Professors Friedrich Michelis dürfen wir nicht
unerwähnt lassen. Beide starben vor dem 1. vatikanischen Konzil, so dass ihnen
die inneren Kämpfe erspart geblieben sind, die F. Michelis durchmachen
musste.

4fr. - i J a

Prof. Dr. Eduard Michelis
1813 — 1855

Da ist zunächst sein älterer Bruder
Eduard, geboren am 6. Februar
1813, hochbegabt, im Alter von 22
Jahren bereits zum Priester geweiht,
Hauskaplan und Geheimsekretär
des neuerwählten Erzbischofs von
Köln Clemens August von Droste-
Vischering, der 1838 durch den
«Kölner Mischehenstreit» vom
preussischen König mitsamt seinem
Sekretär des Amtes entkleidet
wurde. Eduard Michelis wurde bis
1841 ohne ordentliche Gerichtsverhandlung

zuerst auf der Feste
Magdeburg und später in Erfurt gefangen

gehalten, was ihm leider eine
Tuberkuloseerkrankung einbrachte.

Nach seiner Entlassung aus der
Gefangenschaft kehrte er nach
Münster in Westfalen zurück,
studierte dort weiter, und gründete

24



1842 die «Ordensgenossenschaft der Schwestern von der Göttlichen
Vorsehung». 1844 promovierte Eduard Michelis und erhielt 1845 die Professur für
Dogmatik an der bischöflichen Lehranstalt in Luxemburg, wo er bereits am
8. Juni 1855 erst im Alter von zweiundvierzig Jahren verstorben ist.

(Siehe LThK, Band 7 (1962), S. 405, Artikel von A. Franzen und ADB
Band 21, S. 693 f.)

Die heute etwa 3000 Vorsehungsschwestern leben in zehn Ordensprovinzen
in vier Erdteilen, die meisten allerdings in Brasilien. Der Ordensstifter

Eduard Michelis wird hoch verehrt. Das Generalat befindet sich in Münster

i.W. Im Juli 1978 fuhren die Teilnehmerinnen am Generalkapitel, das

für die Zukunft des Ordens entscheidende Impulse gegeben hat, mit
zweiundvierzig Schwestern, im Gedächtnis an den Stifter, nach Luxemburg.
Bischof Jean Hengen zelebrierte in der Kathedrale einen feierlichen
Gottesdienst. Ein Professor des Priesterseminars, an welchem einst
Eduard Michelis zehn Jahre lehrte, hielt einen zeit- und kirchengeschichtlich

interessanten Vortrag. Auf dem Friedhof wurde an der Stelle des

ehemaligen Grabes des Eduard Michelis eine Gedenkplatte eingeweiht.
Die Zeitung LUXEMBURGER WORT vom 15. Juli 1978, deren
Mitbegründer und Redaktor E. Michelis 1848 gewesen ist, berichtete ausführlich
über diesen Erinnerungsbesuch aus seiner westfälischen Fleimat. Auf Einladung

der Generaloberin Schwester Dorothéa nahm Frau Ruth Michelis-
Capito, Witwe des Grossneffen des Ordensstifters, dem altkatholischen
Pfarrer Fielmut Michelis, an dieser Feier teil.

Nicht vergessen werden darf der
jüngste Bruder Alexander. Er wurde

1823 geboren, gilt als bekannter
Landschaftsmaler, er bekleidete
eine Professur an der Kunstakademie

zu Weimar, wo er 1868 starb.
Friedrich Michelis nahm die Witwe
mit den Kindern seines Bruders zu
sich. Sie besorgte bis zu seinem
Lebensende dem bis zum Tode im
Zölibat lebenden Prof. Michelis
den Haushalt sowohl in Braunsberg
wie auch in Freiburg im Breisgau.
Wenn Prof. Michelis von dieser
Frau und ihren Kindern auf seinen

Landschaftsmaler Alexander Michelis Missionsreisen für Vorträge und
t I868, nach einem Gemälde von Böcklin Gottesdienste begleitet wurde, fiel

25



angenehm auf, wie Prof. Michelis
für sie und ihre Kinder väterlich
besorgt war.

Einer der Söhne Alexanders trug
denselben Vornamen wie sein Onkel

Prof. Friedrich Michelis. Dieser
Friedrich Michelis, geb. 1863 in
Weimar, gestorben 1923 als Lehrer
des Gymnasiums in Frankfurt am
Main, ist der Vater des Pfarrers Helmut

Michelis.*
Menn bestätigt S. 321 wörtlich:

«In sorglicher, nie ermüdender
Liebe war er auf das leibliche und
geistige Wohl seiner Verwandten
bedacht, die ihrerseits durch treue
Anhänglichkeit ihrem Dank
Ausdruck gaben, was beides noch
vorliegende Briefe in rührender Weise
zeigen. So schreibt seine Schwester
Leonore an ihre Schwägerin im
Jahre 1863: «Ich glaube nicht, dass

man unter Tausenden einen edleren,

besseren Menschen findet. Er
hat eine Angst und Unruhe um Euch gehabt, die ihn nichts arbeiten und
schaffen liess, bis er Gewissheit hatte, Euch helfen zu können; an sich selbst
denkt er gar nicht, gibt alles hin, wenn er nur helfen kann».

Studienrat Friedr. Stanislaus Michelis
i 1923

* Dr. Menn verdanken wir in der IKZ 1911, S. 300-322 die Biographie von Prof. Dr.
Michelis; auch den Angaben von Frau Pfarrer Ruth Michelis-Capito Freiburg im Breisgau

sind wir teilweise gefolgt, wie auch den Erinnerungsblättern an Prof. Dr. F. Michelis
im Altkatholischen Volkskalender 1898, S. 59—61 Dr. Menn, Friedrich Michelis 1815 —

1886, Internationale Kirchliche Zeitschrift, Bern 1911, S. 300—322, Dr. Menn, Internationale
Kirchliche Zeitschrift, Bern 1913, S. 237—249 Michelis als Schriftsteller mit

Fortsetzung 1913, S. 349-363, 1914, S. 47-75, 1914, S. 203-229, S. 322-384, Anhang
S. 527 — 560 — a.a.O. Menn, Briefwechsel Michelis und Döllinger IKZ 1912, S. 319 —

344, S. 456—483, IKZ 1913, S. 62—83. Vortragsmanuskript von Flelmut Michelis 1936.
Siehe auch Manfred Paul Fleischer: Das katholisch-lutherische Gespräch unter besonderer
Berücksichtigung des 19. Jahrhunderts Erlangen 1964. Willi Beiz: Friedrich Michelis und
seine Bestreitung der Neuscholastik in der Polemik gegen Josef Kleutgen. Diss, phil.,
Ruhruniversität Bochum, 374 S. Mskr. - Dr. Watterich, Grabrede für Prof. Michelis.

26



Michelis als Priester

Mit hohen Idealen war Friedrich Michelis ins Priestertum eingetreten.
Verderben und Leiden der Menschen wollte er lindern und aufhalten. Sein
Katholizismus war aufgeschlossen, fern aller Überschwenglichkeit und
Einseitigkeit, ein Katholizismus, der keine Richtung noch Schulmeinung aus
der Kirche ausschloss. Prof. Friedrich sagt schon 1861 von Michelis: «Keiner
sah so frühzeitig, wenn immerhin spät, als Michelis, ein, dass man auf eine

Dogmatisierung der Unfehlbarkeit ernstlich zusteuere». Michelis hatte
schon früh Bedenken, ob er auf die Dauer mit den Jesuiten und ihrer
Partei, wie sie sich damals in Deutschland zeigten, zusammengehen könne.
Sein Schrifttum zwischen 1860— 1870 richtet sich gegen Ultramontanismus
und die Verbreitung der Idee der päpstlichen Unfehlbarkeit.

Als nach dem 18. Juli 1870 sich die Geister scheiden mussten, war seine

Stellungnahme klar. Er veröffentlichte am 27. Juli 1870, seinem Geburtstag,
in der «Allgemeinen Zeitung» eine «Offene Anklage gegen Pius IX.» Die
nun folgende Tätigkeit kann mit vollem Recht als die eines altkatholischen
Missionars bezeichnet werden, der als Wanderapostel überall dort auftrat,
wo man seiner Dienste bedurfte. In erster Linie war er vom Gedanken
durchdrungen, zuerst in seiner Fleimat, wo ihn das Volk und er das Volk kannte,
mit öffentlichen Vorträgen den Kampf aufzunehmen. Michelis hielt sich in
all seinen Vorträgen an die katholische Lehre, bekämpfte aber die dogmatische

Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit als einen Eisberg der entarteten

Kirche. Auf dem 1. Altkatholikenkongress zu München im Jahre 1871
im September sprach er sich zweimal offen für die Gemeindebildung aus.

Seinen ersten öffentlichen Vortrag gegen das Vatikanum I hielt Friedrich
Michelis schon 1871 in Köln, dem ein guter Erfolg beschieden war. Diese
Wirksamkeit nahm eine ungeahnt grosse Ausdehnung an, dann folgten
Vorträge in Düsseldorf, Krefeld, Wiesbaden, in Mering traf er mit Pfarrer
Renftle und Kaplan Kühn zusammen. «Hätten wir in Deutschland zu Anfang
nur 50 Pfarrer wie Renftle und 100 Kapläne wie Kühn gehabt, so hätte der
Altkatholizismus in Deutschland einen viel positiveren Verlaufgenommen»,
war die Ansicht des Prof. Michelis. Wir wollen keineswegs all die vielen
Vorträge im einzelnen aufführen, die Prof. Michelis in Österreich, Deutschland

und teilweise auch in der Schweiz gehalten hat. Gegen Schluss des

Wintersemesters 1872/73 kam Michelis nach Konstanz. Hier hielt er mit
Prof. Friedrich am 8., 9. und 10. Februar 1873 Vorträge im Konziliumssaal,

die zur Gründung der Gemeinde Konstanz führten und die den gesetzlichen

Grundlagen für Bildung altkatholischer Gemeinden in Baden Bahn
brachen. Er blieb solange als Seelsorger in Konstanz, bis er Gallus Hose-

27



mann als Pfarrer an Pfingsten 1873 in sein Amt einführte. Gallus Hosemann
war wie Michelis gerne bereit, wo man einen altkatholischen Seelsorger in
Südbaden brauchte, sich zur Verfügung zu stellen, was z.B. in Waldshut
notwendig wurde. Der altkatholische Widerstand regte sich in Waldshut zeitlich

früher als in Säckingen. Bürgermeister Straubhaar ersuchte im Februar
1873 das Heidelberger Komitee, zu bewirken, dass Professor Dr. Michelis in
Waldshut einen Vortrag halte und mit den römischen Geistlichen öffentlich

disputiere, da Kaplan Hollinger von Offenburg eine Schrift gegen
Michelis in Waldshut und Umgegend verbreiten lasse. Der 2. Aufruf an die
Katholiken von Waldshut und Umgegend, datiert vom 9. Februar 1873, ist
abgedruckt bei Rieks, «Der Altkatholizismus in Baden», S. 58 — 60. Wir
sind in der glücklichen Lage, eine detaillierte Berichterstattung über den von
Michelis in Waldshut am 6. März 1873 gehaltenen Aufklärungsvortrag
wiederzugeben, den wir dem Protokoll des Vereins freisinniger Katholiken
von Hellikon entnehmen, die der delegierte Unterlehrer A.Müller, Helli-
kon, Aktuar jenes Vereins, schriftlich festgehalten und am 10. März in
Hellikon einer ziemlich stark besuchten Vereinsversammlung vorgetragen

hat.
«Die Einladung zu dieser Versammlung kam von Aarau aus. Zur Förderung des Vereins

entschloss sich der erweiterte Vorstand Unterlehrer Müller mit Fr. 3.- aus der Vereinskasse

auszurüsten und nach Waldshut abzusenden. Sein Bericht lautet: «Dieselbe wurde
durch Flerrn Kreisschuldirektor Schindler von Waldshut eröffnet. Er heisst die Versammlung

im Namen der Stadt Waldshut willkommen und bemerkt weiter: Es mache auf seine
Person einen ermutigenden Eindruck, dass trotz der schlechten Witterung, wie er sehe, von
ferne und von nah, die Leute so zahlreich herbeigeströmt seien, um sich über die ob-
schwebende Tagesfrage durch den Vortrag des Herrn Prof. Michelis, den sie zu diesem
Zwecke berufen haben, Belehrung zu verschaffen. Es sei dies ein Beweis dafür, dass die
Wahrheitsliebe noch nicht ganz erstorben sei. Auch die Bewohner Waldshuts seien in den
gegenwärtigen Religionskampf hineingezogen worden. Es frage sich aber, wer die eigentlichen

Friedensstörer seien? Als solche bezeichnen sich immer die Gleichen. Man habe es
erfahren bei Einführung des neuen Schulgesetzes, der obligatorischen Zivilehe, kurz bei
Einführung jedes fortschrittlichen Gesetzes. Trotz dem Geschrei von den Kanzeln herunter,

haben sich diese Gesetze als zweckmässig und zeitgemäss erwiesen. Gegenwärtige
Versammlung biete nun Gelegenheit, zu erfahren, wer auch jetzt die Friedensstörer seien
u.s.w. Für die Leitung der Versammlung schlägt er Herrn Bürgermeister Straubhaar von
Waldshut vor, was der Versammlung genehm war.

Herr Bürgermeister Straubhaar verdankt das ihm geschenkte Vertrauen und hält eine
kurze Ansprache, in welcher er auf die Vorgänge in der benachbarten Schweiz hindeutet.
Er übergibt dann Herrn Prof. Dr. Friedrich Michelis von Heidelberg die Tribüne.

Herr Prof. Michelis beginnt nun seinen Vortrag. Die würdevolle Haltung dieses gelehrten
Mannes machte auf die Versammlung einen ebenso grossen Eindruck, wie seine schön

gesprochenen und warmgefühlten Worte. Seinem Vortrag liegt folgender Gedankengang
zugrunde:

Die Sache, um die es sich handelt, ist eine heilige, ist eine Sache der Kirche, eine Sache
des Vaterlandes, eine Sache der ganzen Menschheit. - Die katholische Religion ist in
Widerspruch geraten mit dem Wissen, was aber nicht in der Religion selber liegt; denn
wahre Religion und Gewissen widersprechen sich selber niemals, sondern das Eine geht

28



im Anderen auf. — Im Falle Gegner anwesend seien, werde Redner kein verletzendes
Wort über die Lippen lassen. «Mein höchstes Ziel in diesem Kampfe, sagt er, ist der
Friede; mein tägliches Gebet an den Stifter der Religion, er möchte seine Verheissung in
Erfüllung gehen lassen: Meinen Frieden gebe ich Euch, einen Frieden, den die Welt Euch
nicht geben kann.» — Da die ultramontanen Blätter durch allerlei Verleumdungen seiner
persönlichen Ehre nahegetreten, halte er es für seine Pflicht, zuerst über seine eigenen,
persönlichen Verhältnisse näheren Aufschluss zu geben und so fährt er denn fort: Ich bin
ein katholischer Priester, getauft auf den alten, katholischen Glauben, und diesem Priester
ist am Ende nichts nachzusagen, als dass er für die Erhaltung dieses alten, katholischen
Glaubens einen grossen Eifer an den Tag lege. - Es ist mein Beruf, die Wissenschaft
zu lehren, ich bin Professor an der Universität Heidelberg und habe eine lange Zeit der
Lehrtätigkeit hinter mir. Als höchstes Ziel meines beruflichen Wirkens war und ist noch
immer: Der Menschheit den Beweis zu leisten, dass die Wissenschaft mit der Religion
durchaus nicht in Widerspruch stehe, sondern geradezu Hand in Hand gehe, aber man
muss die Religion nur recht verstehen. Von Seite der Theologen wurde schon seit langer
Zeit kein Fortschritt mehr in der Wissenschaft noch auf andern Gebieten beachtet,
sondern ihr Streben ging dahin, den Glauben, der sollte lebendig machen, nach und nach in
unverständliche Formen zu hüllen, so dass dieser Glaube nicht gefühlt, sondern nur
nachgeschwätzt werden kann. - Vom Verstehen ist durchaus keine Rede, denn Gewissen und
Wahrheitsgefühl, werden durch diese toten Formen zerstört. — Wenn sich ein Übel genugsam

entwickelt, bricht es aus. -Jetzt ist der Zeitpunkt angerückt, wo ein schleichendes Gift
die Glieder der katholischen Kirche erfüllt hat und nun eine ernste Krise hervorruft. Jetzt
aber, in diesem Zeitpunkt, muss es sich erwahren, ob denn alle Wahrheitsliebe aus der
Welt gewichen, ob der katholische Glaube nicht noch soviel Boden habe, um dem
lügenhaften Regimente zu widerstehen. - Jetzt in diesem Kampfe muss jeder gläubige,
katholische Christ es vor der Welt beweisen, ob sein Glaube tot sei oder aber ihn beselige
und ihm heroische Macht verleihe.

In diesem Sinne, fährt Herr Michelis fort, - stehe ich vor Euch. Auf den alten, katholischen

Glauben bin ich getauft und empfing die Weihe eines Priesters. Den Eid, den ich auf
das heilige Evangelium schwor, habe ich nicht gebrochen. - Ich bin nur exkommuniziert,
weil ich zur schändlichen, gottesräuberischen Lüge der Jesuiten nicht Ja und Amen sagte,
sondern im Gegenteil durchdrungen von der Wahrheit des heiligen Evangeliums der
Wahrheit Zeugnis gebe. - Was ich gegen das Dogma der Unfehlbarkeit geschrieben, ist
folgendes: Im Jahr 1865 schrieb ich die erste Broschüre über diesen Gegenstand. In dieser
Schrift betonte ich vor allem den Ausspruch Gregorius I. (nicht zu verwechseln mit
Gregor VII.!), welcher sagt: «Wenn es je einem Bischof einfallen würde, über die andern
Bischöfe zu herrschen, so wäre das der Untergang der Kirche Christi und ein Werk des
Antichrists.» - Im Jahr 1869 erfolgte die zweite Schrift, betitelt, die Versuchung Christi
und die Versuchung der Kirche. In dieser Broschüre beweist Herr Michelis, wie das Papsttum

anstatt wie Christus zu sagen: «Weiche von mir Satan» - der Versuchung durch die
Weltherrschaft unterlegen ist. - Da es aber den Jesuiten nicht geglückt ist, die Weltherrschaft

zu erringen, sannen sie auf ein viel gefährlicheres Mittel: Die Knechtung der Gewissen,

denn wer das Gewissen überwunden, hat den ganzen Menschen erobert. - Eine dritte
Broschüre erliess er an den Bischof von Fulda als Antwort auf seine Exkommunikationssentenz,

worin Herr Michelis wörtlich erklärt: Ich wüsste nicht, wie ich ehrlich als
katholischer Priester vor Gott bestehen könnte, wenn ich an die Unfehlbarkeit glauben würde. -
Das fügte er hinzu, sei alles, was er gegen das neue Dogma geschrieben habe. —

Hauptsache seiner Rede ist die richtige Beurteilung des vatikanischen Glaubens. Die
Lehre der Unfehlbarkeit scheint ihm gefährlich im Nachsatze: Die Menschen seien zum
Glauben aller Dogmen verpflichtet, und der Papst lehre dies alles und gebiete es zu glauben

ohne Zustimmung der Kirche. - Alle bisherigen deutschen Katechismen stimmen
darin überein, dass zum unfehlbaren Lehramt zwei Faktoren notwendig seien, nämlich der
Papst und die Bischöfe. Diese zusammen vertreten nämlich die gesamte katholische Chri-

29



stenheit. Ein Pfarrer repräsentiert den religiösen Willen seiner Pfarrgemeinde; diese hat
gegenüber ihrem Seelsorger ein Widerspruchsrecht, insofern seine Verhandlungen gegen
rechtliche Verordnungen der Gemeinde gerichtet sind. Ein Bischof repräsentiert in
gleichem Sinne die Geistlichkeit seiner Diözese und vertritt bei Konzilien deren Willen. Ein
Bischof hat somit auch auf Konsilien ein Widerspruchsrecht, wenn die Beschlüsse
desselben gegen den Willen der Diözese lauten. Weder Papst noch Bischöfe können einen
neuen Glauben vorschreiben. Den Glauben haben wir schon, er ist nicht aus der Welt
gekommen, sondern unsere Glaubensverfassung ist im Himmel verbrieft. Es liegt im Amt
des Priesters und Bischofs, den schon vorhandenen Glauben, das heilige Evangelium, in
die Herzen der neuauflebenden Geschlechter zu legen als ein Samenkorn, das im Jenseits
reifen wird. Neue Glaubenslehren sind zur Seligkeit des Menschen nicht notwendig, und
doch lassen es unsere Bischöfe auf dem letzten Konzil geschehen, dass neue
Glaubenswahrheiten definiert werden. Von ihrem Widerspruchsrecht machten sie gar keinen
Gebrauch. Der ganze Episkopat hat sein Selbstbewusstsein verloren. - Nein - dürfen und
wollen die Bischöfe nicht sagen und um zu allem und allem nur ja zu sagen, braucht es
keine Bischofswürde. Dass die Bischöfe wirklich ihr Selbstbewusstsein verloren, zeigte sich
schon an der ersten Konzilssitzung, wo ihnen vom Papste eine Geschäftsordnung vorgelegt

wurde, was noch nie vorgekommen. - Doch von Seite der Bischöfe wurde keine
Einsprache gemacht. -

Im Herbst 1871 war ich acht Tage bei Herrn Bischof Strossmayer auf Besuch, der mein
persönlicher Freund war. Strossmayer sagte mir einst aus seinem innersten Herzen, dass,
wenn das Dogma der Infallibilität von der katholischen Christenheit angenommen werde,
der Untergang der römischen Hierarchie zu befürchten sei. Allein - auch dieser grosse
Mann, der diese Befürchtung äusserte, - ist wankelmütig geworden.

Die Verfassungen aller deutschen und europäischen Mächte sind konstitutionell, das
heisst, das Volk hat auch bei der Gesetzgebung und Regierung mitzureden. Man hört zwar
von einem königlichen oder grossherzoglichen Gesetz, allein, diese Gesetze sind nicht
einseitig vom Staatsoberhaupt ausgegangen, sondern vom gesetzgebenden Körper, respektive
der Volksvertretung (der Michelis zwei Jahre selber angehörte) und sie hat nur durch die
Unterschrift des herrschenden Königs oder Herzogs die Echtheit erlangt. Es gibt keinen
absoluten Herrscher auf Erden: Nur einer ist unumschränkter Gebieter und absoluter
Herrscher: Jesus Christus, der hochgelobt sei in alle Ewigkeit. — Die Sonne ist der Zentralpunkt

unseres Planetensystems. Infolge des Gravitationsgesetzes zieht sie alle Planeten
an sich. Würde diese Kraft allein weichen, so würden letztere auf die Sonne zufliegen und
ihre Selbständigkeit vollständig verlieren. Die Planeten aber schwingen in kreisender
Bewegung um die Sonne und entwickeln dadurch eine andere Kraft, die sogenannte
Zentrifugalkraft oder auch Schwungkraft, welche, wenn sie einzig wirken würde, die Planeten

ins Unendliche hinausschleudern würde. Diese beiden Kräfte haben sich gegenseitig
im Gleichgewicht, und auf diese Weise entsteht eine bewunderungswürdige Ordnung im
Laufe der Planeten. -

Der Papst ist der Zentralpunkt des Christentums. Wirkt er allein (ohne Zustimmung
der Kirche so verlieren die übrigen Bischöfe ihre Gewalt und dieses eben ist beim letzten
Konzil geschehen. Dieser Eingriff geht in das innerste Lebenswerk unserer Religion. Die
Gewissensstimme wird durch Lug und Trug zum Schweigen gebracht, die Vernunft, das
göttliche Unterpfand, mit Füssen getreten. Viele denkende, sittliche Menschen gehen
heutzutage nicht mehr in die Kirche, weil sie sich schämen, dass die Kirche oder der
Priester selbst nicht glaubt, was sie lehrt. - Der Wortlaut des § 3 der vatikanischen Dekrete
heisst: Der Papst ist in der Weise der erste, dass er der ganze Episkopat ist. - Und
tatsächlich hängt diese absolute Überherrschung an einem Faden von oben bis unten. — Ein
Kaplan, der unterste geistliche Angestellte, darf ohne Weisungen des Hauptpfarrers keine
geistlichen Handlungen verrichten. Der Pfarrer erhält die Ausübung seines Amtes vom
Bischof, dieser vom Papste, anstatt von Christus. Und so ist der Papst in der Tat der ganze
Episkopat. - Die Jesuiten wollten schon auf dem Konzil von Trient die ganze Unfehl-

30



barkeitslehre durch den Jesuitengeneral Lainez durchsetzen. — Das Konzil erhob lebhaften
Widerspruch und erklärte: Dass die übrigen Apostel ihre Gewalt auch nicht von Petrus,
sondern von Christus am Pfingstfeste erhalten. Lainez musste seinen Vorschlag zurückziehen

Das Papalsystem oder die Überherrschungssucht hat seine Wurzel in der
Geschichte des Mittelalters. Die damalige Welt lag in Trümmern, die alten Völker waren
untergegangen, da erfassten die damaligen Päpste die grosse Idee, auf dem Boden des
Christentums neue Staaten aufzubauen. Man muss einen Innozenz III und einen
Gregor VII. nicht unterschätzen in ihren grossartigen politischen Bestrebungen. Als aber
diese Verhältnisse wieder geordnet waren, waren die Päpste nicht vernünftig genug, auf
diese weltliche Macht zu verzichten. Bonifaz VIII., der in der Geschichte eine Karrikatur
genannt wird, behauptet: «Es sei jeder Kreatur zu ihrem Heile notwendig, dass sie dem
Papste unterworfen sei.» - Seit diesem Papst hat sich das Papsttum leider nicht mehr zu
erheben vermocht. - Seither führten die Jesuiten mit unheimlicher List das Steuer. - Ein
deutscher Katechismus vom Jesuiten Déharpe war in seiner ersten Auflage, die im
Jahr 1849/50 erschien, noch ganz gut katholisch; die zweite Auflage bereitete in einigen
Sätzen die Unfehlbarkeit vor und die dritte liess dann diese Lehre in ihrem ganzen Umfang
aufmarschieren. — Auf diese Weise gehen die Jesuiten zu Werke. Das Wahrheitsgefühl
legt es dem guten katholischen Christen als eine heilige Pflicht auf, mit aller Energie des
Lebens für diese Sache zu kämpfen und einzustehen. - Wieviele Geistliche der Gegenwart
folgen nur irdischen Rücksichten und sündigen gegen den heiligen Geist, indem sie die
Verantwortlichkeit von sich auf einen anderen schieben. Wie manches Pfarrkind sagt:
Ich glaube, was der Pfarrer sagt, wenn es nicht recht ist, so hat er dieses zu verantworten.
Der Pfarrer, obwohl er die Unwahrheit eingesteht, verliest das Fastenmandat und die
Erlasse des Bischofs und denkt : Wenn es nicht recht ist, hat es der Bischofzu verantworten.
Der Bischof verkündet die päpstlichen Dogmen, obschon er vielleicht die Unstichhaltigkeit
derselben einsieht und denkt: Wenn die Lehre, weil nicht göttlich geoffenbart, schwere
Folgen nach sich zieht, so hat es der heilige Vater zu verantworten usw. Unser Glaube
beruht auf der Überlieferung, auf der heiligen Schrift, und damit diese richtig ausgelegt
würde, hat Christus der Gemeinschaft der Apostel den heiligen Geist versprochen. Der
heilige Geist ist nicht dem Einzelnen, sondern der Gemeinschaft versprochen. -

Ein anderer und letzter Punkt der Rede des Herrn Michelis ist die Hoffnungslosigkeit in
diesem Kampfe. Es muss entmutigend auf den Kämpfer einwirken, wenn selbst grosse
Männer unserer Kirche fallen und sich feige vom Kampfplatz zurückziehen. Ein deutscher
Bischof (Hefele) sagte zu Michelis vor dem Konzil: Wenn dieses Dogma angenommen
werde, so werde er seinen bischöflichen Stuhl verlassen. — Das Dogma ist angenommen; -
jener Bischof aber sitzt noch immer auf seinem Stuhle, wie es aber mit seinem Gewissen
stehe, weiss Herr Michelis nicht. Seitdem ich mich, äussert Herr Michelis weiter, in den
Kampf begeben, hat mir mein Gewissen weder bei Tag noch bei Nacht-ich bekenne es vor
Gott und aller Welt-nicht den mindesten Vorwurf gemacht, sondern immer habe ihn eine
innere Kraft gestärkt und neu ermutigt, der Wahrheit das Zeugnis zu geben. - Es ist dies
zwar eine schwere Aufgabe, doch die Hoffnung muss man nicht fallen lassen. Es sind
schon andere Wirren auf dem kirchlichen Gebiete vorgekommen und doch hat der
allmächtige Gott wieder Ordnung geschafft. - Man denke nur an das Konzilium zu Konstanz,
wo drei Päpste sich gegenseitig bekämpften und um die Oberherrschaft stritten; an das
Konzilium zu Rimini, wo die heiligen Väter die Ketzerei unterschrieben, welche die
Gottheit Jesu leugnete. - Und doch ist das Christentum nicht untergegangen. - Nein, die
Kirche geht auch heute nicht zugrunde, der alte, katholische Glaube wird nicht untergehen.

- Gott hat alles zugelassen. Er hätte ja, um das Dogma, die falsche Lehre in ihrem
Keim zu ersticken, den Lebensfaden Pius IX. abschneiden können, aber er hat es nach
seiner weisen Anordnung nicht getan. - Der Heiland weinte über die Bosheit Jerusalems
lange bevor er dessen Zerstörung zuliess: Jerusalem, Jerusalem, dass du es doch erkannt
hättest in deinen besseren Tagen Darum lassen wir Gottes Gnade walten, darum lasst

31



uns vertrauen auf diesen unerforschlichen Leiter der Geschicke. — Darum Iasst uns die
Bruderhand reichen und der Stifter der alten, katholischen Religion möge diesem Bunde
Kraft verleihen!

Soweit der Vortrag des Herrn Michelis. Herr Bürgermeister Straubhaar
hielt darauf eine kürzere Ansprache an die Versammlung. Den Schluss der
Verhandlungen bildete die Zustimmung und Dankbezeugung durch Aufstehen

der Versammlung. — Soweit die Berichterstattung — dieselbe wird vom
Verein (freisinniger Katholiken Hellikon) durch Aufstehen verdankt.»

Michelis als Prediger

Am 2. März 1873 zelebrierte Professor Michelis in Konstanz den ersten
altkatholischen Sonntagsgottesdienst. Das war ein grosses Ereignis. Die
«Konstanzer Zeitung» berichtet nach Laible, S. 34: «Überall spricht man
nur von der Predigt des Herrn Michelis, deren geistvollen Inhalt, schöne
und durchdachte Form die zahlreiche Zuhörer in der gepfropft vollen Kirche
förmlich hingerissen haben. Seit vielen, vielen Jahren ist eine solche Predigt
in Konstanz nicht mehr gehört worden. Nichts von Politik, keine Schimpferei,
keine Sophismen, nichts, was den Menschen verwirrt, sondern einfach,
schlicht und jedem klar verständlich, dabei reich an treffenden Bemerkungen
und für den Gebildeten fesselnd, im ganzen Zusammenhang gross angelegt
und streng logisch durchgeführt, so war diese Predigt, mit der sich Herr Dr.
Michelis alle Herzen gewonnen hat. Dabei ging Herr Michelis nicht etwa
der kirchlichen Tagesfrage aus dem Wege; er machte sie bloss nicht zum
Hauptinhalt seines Vortrages, berührte sie aber in markigen Zügen, wo das

sonntägliche Evangelium (von der Versuchung Christi) ihn auf dieselbe
hinwies. Nach dieser Predigt wird die Bedeutung der durch die Alt-)Katho-
liken geschaffenen Tatsache vielen erst recht klar werden. Die Kirche soll
wieder zu einem Ort der Erbauung, der sittlichen Erhebung gemacht werden,
was sie unter den zuletzt herrschenden Zuständen für viele nicht mehr sein

konnte....»

32



Die erste altkatholische Bischofswahl in Deutschland

An der ersten Bischofswahl der Altkatholiken in Deutschland, die am 4. Juni
1873 stattfand, befanden sich von den 35 Geistlichen, die aktiv und passiv
wählfähig waren, folgende Persönlichkeiten: Birlinger, Knoodt, Langen,
Reusch, Strucksberg und Hilgers in Bonn, Paffrath, Dr. Brühl und
Dr. Tangermann in Köln, Rabbertz in Krefeld, Reinkens, von Richthofen,
Weber und Buchmann in Breslau, Grunert in Königsberg, Menzel, Michelis,
Treibel und Wollmann in Braunsberg, von Döllinger, Friedrich, Gatzenmeier,

Flirschwälder und Messmer in München, Plort in Straubing, Thomas
Braun in Ortenburg bei Passau, Renftle und Siemes in Meering, Thürlings in
Kempten, Hosemann in Konstanz, Kühn in Landau, Hassler in Erlangen,
Lutterbeck in Giessen, Kaminski in Kattowitz und Mazanec in Passau

(Rieks, «Der Altkatholizismus in Baden», S. 91/92) Dass die Wahl auf
Josef Hubert Reinkens fiel und eine glückliche war, wissen wir bereits von
früher.
Bei den altkatholischen Bischofswahlen drängen sich erfahrungsgemäss die «Kandidaten»
nicht selber auf. Sollte ein Pfarrer für die Wahlsynode erkennbar das Bischofsamt selber
suchen, so dürfte sich für einen solchen Kandidaten kaum die erforderliche Stimmenzahl
ergeben. Die folgende Bemerkung des «Bamberger Pastoralblatts» Nr. 19 vom 10. Mai
1873, S. 81, trifft keineswegs auf die Stimmung unter den Altkatholiken selbst zu,
sondern gehört in den Bereich gegnerischer Polemik: «Döllinger, dem vor allem die
Ehre gebühren würde, sei, sagt man, zu gescheid und schlau, um anzunehmen. Er begnüge
sich mit der Rolle des Spiritus Rektors und Insufflators. Aber die kleineren Götter:
Reusch, Langen, Reinkens, Schulte, Hosemann, Anton Hassler, Maassen, - bald hätten
wir den Grössten und Schönsten vergessen, Friedrich - brennen vor Begierde, auf den
.bischöflichen Leuchter' gehoben zu werden.» (Kessler, S. 371, Anmerkung 3)

Das weitere Wirken von Professor Michelis

Dr. Konrad Gröber, der römischkatholische Pfarrer von Konstanz, bedachte

im «Freiburger Diözesanarchiv» 1911, S. 225 das Wirken von Prof.
Michelis mit folgendem unmotivierten Satz: «Der ruhelose Braunsberger
Apostat hatte mit manchen Enttäuschungen Konstanz verlassen, um in
Zürich den Altkatholizismus zu begründen, wo seiner bei den derben
Schweizern noch grössere Enttäuschungen harren sollten.» Nach der
Bischofswahl erhielt Michelis eine dringende Einladung nach Zürich, um
dort der christkatholischen Gemeinde den richtigen Weg zu weisen. Als
dies gelungen war, übernahm Michelis im Juli 1874 vorläufig die Seelsorge
in Tiengen, von wo aus er in Oberbaden an verschiedenen Orten Vorträge

33



hielt. Michelis lud von jetzt an die ultramontanen Führer zu seinen Vorträgen

ein, soweit er konnte, nahm er an deren Versammlungen ebenfalls teil
und meldete sich zu Wort. Am 25. Oktober 1874 liess sich die ultramontane
Seite in Fützen auf eine öffentliche Disputation ein, die zwei Stunden
dauerte. Als in Schwaningen ein gegnerischer Vortrag gegen den Altkatholizismus

gehalten wurde, der um das Pfarrhaus herum stattfand, ertönte auf
einmal die Stentorstimme von Michelis, die Zuhörer liefen bald ihm zu und
verliessen ihren eigenen Referenten. Als in Stühlingen von gegnerischer
Seite ein geschlossener Vortrag gehalten wurde, verstand es Michelis, sich
eine Eintrittskarte zu verschaffen und zum Schrecken eines ehemaligen
Freundes das Wort zu ergreifen. Nachdem die Gemeinde Tiengen in Flaller
einen eigenen Seelsorger fand, liess sich Prof. F. Michelis endgültig ab
Januar 1875 in Freiburg nieder. Hier war nun seine eigentliche Stätte der
Wirksamkeit, auch wenn er allenthalben Aushilfe leistete, um die Geistlichen

und Gemeinden zu stärken. In diesen Zusammenhang ist denn auch
die Abhaltung des ersten altkatholischen Gottesdienstes im Fridolins-
münster in Säckingen zu stellen, den Prof. Dr. F. Michelis am Sonntag, dem
30. April 1876 gefeiert hat. Pfarrer Helmut Michelis sagte 1936 in Freiburg
im Breisgau in einem Vortrag: «Für uns ist es kaum begreiflich, wie er, der
gelehrte Professor, in grossen Volksversammlungen sprach, wie er es
verstand, die Massen zu packen und aufzurütteln. Wie ein Apostel hat er
Deutschland durchreist, Vorträge über Vorträge, Versammlungen über
Versammlungen gehalten, dabei war kein Vortrag gleich, jeder war der besonderen

Gegend, in der er sprach, angepasst. Gross ist die Zahl der altkatholischen

Gemeinden, die seiner Arbeit ihr Entstehen verdanken Ein
wortgewaltiger Prediger war Michelis, ein gefürchteter Redner für die Gegner.
Und wenn die Gegenseite sich zu schwach fühlte, um ihm zu antworten, dann
schickte sie fanatisierte Pöbelhaufen vor, die ihn nicht zu Wort kommen
lassen sollten und ihn mit Kot und Steinen bewarfen Dieser Mann, ein
so mutiger und unerschrockener Kämpfer, war rein und gläubig wie ein
Kind. Er konnte von sich sagen, dass er sei «ein unbescholtener katholischer
Priester, der sein Leben lang kein anderes Interesse gekannt hat als in der
katholischen Kirche für die Ehre Gottes und das Heil der Menschen zu
wirken. Ich kenne sehr gut die Pflicht der christlichen Demut und Bescheidenheit,

ich kenne aber auch sehr gut die Pflicht des Selbstbewusstseins, da

wo die Lage es mit sich bringt. Gott sei Dank! Auf meinen priesterlichen
Wandel, auf mein priesterliches Bewusstsein und Leben wird kein Mensch
einen Stein zu werfen imstande sein!» In einem seiner Vorträge sagt er auf
die Frage: «Welche Hoffnung hat die katholische Opposition?» «Meine
Hoffnung steht auf Gott und seinem Werke. Ist die Kirche Gottes Werk, so

34



wird auch Gott für sein Werk sorgen und ich mag nicht diese ängstliche
Menschenfurcht, welche fragt, wie wird es werden?»

Wir zitieren aus Helmut Michelis noch abschliessend die Ausführungen
über die Art, wie Prof. Michelis Religionsunterricht hielt. Prof. Michelis
verstand es auf feine Weise Naturkunde und Religionsunterricht zu verbinden.
«Von einer Blüte ausgehend, die er am Wege liegend abgebrochen gefunden
hatte und die er mitbrachte, führte er die Kinder hin zum Gedanken der
Welt als der Schöpfung Gottes.»

Friedrich Michelis als Schriftsteller

«Namentlich als Redner übte er einen tiefgehenden Einfluss aus, und dies
besonders dadurch, dass jeder, der ihn hörte, sich sofort von seinem Ernst
und seiner Wahrhaftigkeit überzeugte. «So wertvoll die meisten seiner
Schriften», urteilt Prof. Reusch über seinen verstorbenen Freund, «in der
einen oder in der andern Beziehung sind, für die altkatholische Bewegung
hat Michelis viel mehr durch sein Wort, als durch die Schrift gewirkt. Und
auch bei seinen Vorträgen auf der Kanzel oder dem Rednerstuhl waren es

weder die umfassende Gelehrsamkeit, noch der Reichtum an tiefen und
originellen Gedanken, noch die fesselnde Ausführung und der Schmuck der
Rede, was hauptsächlich die Wirkung hervorbrachte. Michelis war
allerdings ein gewaltiger Redner, aber er war dies vor allem darum weil
keiner der ihn hörte, sich auch nur einen Moment dem Eindruck verschlies-
sen konnte, dass hier nicht nur ein kenntnisreicher und geistvoller, sondern
ein überzeugungstreuer und gewissenhafter Mensch sprach, dem es nicht
darum zu tun war, für sich rednerische Erfolge zu erzielen, sondern der Wahrheit

Geltung zu verschaffen, in deren Dienst er nicht nur sein Wort und seine
Feder, sondern auch sein Leben gestellt, und für die er, wenn es hätte sein
müssen, auch sein Leben geopfert hätte». (IKZ 1913, S. 237/238)

Michelis' Mund ist verstummt, sein Wort aber können wir aus seinen
zahlreichen Schriften vernehmen. Wir können sie hier nicht anführen, aber wir
können nur auf Willi Beiz, Friedrich Michelis, Diss. phil. Ruhruniversität
Bochum (Mskr.) verweisen. Beiz hat sämtliche Titel von Büchern, Broschüren,

Aufsätzen von 1844 bis 1886 zusammengestellt und das ergibt ein
Verzeichnis von 951 Titeln. Welche Persönlichkeit Michelis gewesen ist, zeigt
auch die Zahl der Titel der Sekundärliteratur über ihn 196 Titel.

Ein Verzeichnis ausgewählter Arbeiten von F. Michelis bietet Urs Kiiry, a.a.O. 1966,
S. 472—473; 1978, S. 505—506. Ein vollständiges Verzeichnis ist zu finden bei Willi Beiz,
Friedrich Michelis und seine Bestreitung der Neuscholastik in der Polemik gegen Josef

35



Kleutgen. Brill. Leiden 1978, Seite 143—196. Ein vollständiges Verzeichnis der Sekundärliteratur

über Prof. F. Michelis ist bei Beiz, a. a. O., ebenfalls vorhanden, S. 197—209. Die
Arbeit von Dr. Beiz umfasst 227 Seiten, davon bilden 141 Seiten die eigentliche
Dissertation mit ausführlichem Lebenslauf von F. Michelis (Beiz, a. a. O., S. 3-46).

Österreichs Altkatholiken wünschten Prof. Michelis als Bischof

Hatte die 3. Synode 1881 des entstehenden Bistums Österreich Pfarrer
Anton Nittel zum Bistumsverweser gewählt, so verweigerte die Regierung
aber seine Bestätigung, gewährte die Anerkennung jedoch am 2. November
1888 als Bistumsverweser Pfarrer Amand Czech. Der Wahl eines Bischofs
versagte damals die Regierung die Genehmigung mit der Begründung, es

fehle der Nachweis für die Mittel zur standesgemässen Besoldung. Damit
musste die Hoffnung, entweder Prof. Dr. Friedrich Michelis oder Prof. Dr.
Adolf Thiirlings als Bischof berufen zu können, begraben werden. Man
dachte an Prof. F. Michelis, weil er am 12. Juni in Wien und am 13. August
1871 in Krems an der Donau stark besuchte Vorträge gehalten hatte, in
welchen er die Bildung altkatholischer Aktionskomitees angeregt hatte,
die zu Gemeindegründungen in Österreich Anlass gegeben haben, vor allem
in Wien, Warnsdorf, Ried im Innkreis und als spätere Auswirkung in den

dreissiger Jahren unseres Jahrhunderts noch in Krems an der Donau. In
Krems konnte es zu Lebzeiten von Prof. Michelis infolge Mangels an Geistlichen

leider noch keine Gemeindebildung geben.
Siehe dazu «Die Altkatholische Kirche in Österreich. Wesen und geschichtliche Entwicklung».

Herausgeber: Oberbehörde der Altkatholischen Kirche Österreichs. Wien 1965,
S. 6, 10,41.

Das Lebensende des Friedrich Michelis

Seine kräftige körperliche Konstitution hätte ein viel höheres Alter versprochen.

Es war stets sein Wunsch, ohne langes Krankenlager scheiden zu
dürfen. Wer stets vor Gottes Angesicht wandelt, wie dies bei Michelis der
Fall war, der darf einen solchen Wunsch empfinden. «Am 28. Mai 1886,
einem Freitage, bei schwülem Wetter zwischen 3 und 4 Uhr nachmittags,
ging er zu Freiburg den Schlossberg hinauf, soviel man weiss, mit der
Sonntagspredigt beschäftigt, innerlich die Höhe des Evangeliums ersteigend.
Oben angekommen, setzte er sich hin, um einen erfrischenden Trunk zu

36



nehmen ; aber unmittelbar vorher sank sein Haupt auf seine Brust, und er war
am Orte der ewigen Erquickung» (Altkatholischer Volkskalender 1898,
S. 61).

Zwei Tage später, am Sonntag, dem 30. Mai, nachmittags, wurde Prof.
Friedrich Michelis in seinem priesterlichen Ornate und mildernstem
Gesichtsausdruck, noch im Tod eine wahrhaft apostolische Erscheinung,
beerdigt. Trotz strömenden Regens war eine Menge von ca. 1500-2000
Personen auf dem Friedhof. Ausser den Bischöfen Reinkens und Herzog waren
acht altkatholische Geistliche anwesend. Prof. Dr. Watterich hielt auf dem
neuen Friedhof die Abdankungsrede, die gedruckt und deren Erlös zur
Errichtung eines Grabdenkmales aus schwarzem Granit und dunkelgrünem
Syenit mit dem Hochrelief-Portrait verwendet wurde, das auch im Jahre
1978 noch erhalten ist. Das Grabmal trägt die Inschrift:

«Wanderer steh', hier schläft ein Held, der rüstig im Kampfe
Stets bei den Vordersten stand, nimmer im Streite verzagt
Gegen die Lüge, die Tücke der Welt. Hier fand er die Ruhe,
Die ihm das Leben versagt; droben die Palme des Siegs.»

Familiäres

Bruder Alexander Michelis, Landschaftsmaler,

Ehefrau: Aline Binder,

Kinder: 1. Prof. Friedrich Michelis,*

Ehefrau: Elisabeth Wissler,

2. Alexander,

3. Konstanze

geb. 26.12.1823 in Münster/W.
gest. 23.1.1868 in Weimar
geb. 16.6. 1837 in Nürnberg
gest. 24.4. 1908 in Frankfurt/M.
geb. 12.9. 1863 in Weimar
gest. 28.12.1923 in Frankfurt/M.
geb. 10.6.1881 in Heidelberg
gest. 16. 1.1922 in Frankfurt/M.
geb. 1865 in Weimar
gest. 1876 in Freiburg/Br.
starb früh nach der Geburt in Weimar

*Die Kinder von Prof. F. Michelis und seiner Frau Elisabeth

1. Elfriede, geb. 1902, verheiratet mit Walter Bodenstein (einem Sohn des Pfarrers Emil
Bodenstein aus Karlsruhe), gestorben 1970. Dieser Ehe entspross ein Sohn.

2. Hildegund, geb. 1903, verheiratet mit Paul Funke, lebt in Kassel, hatte drei Kinder.
3. Helmut, geb. 17. 7. 1905 in Frankfurt/M., gestorben 1. 1. 1949 in Köln, als er in der

Neujahrsnacht als Motorradfahrer von einem belgischen Militärfahrzeug überfahren
wurde. Pfarrer in Furtwangen, Bottrop, Frankfurt/M. und Köln, verheiratet gewesen
mit Ruth, geb. Capito, geb. 13. 3. 1915 in Freiburg/Br. Es sind vier Kinder vorhanden.

4. Otfried, geb. 1.9. 1908, gefallen 5. 1. 1945 in der Eifel als Stabsarzt. Zivilberuf: Kinderarzt.

Verheiratet gewesen mit Margarete. Hinterliess drei Kinder.

37



Wichtige Briefe

I. An Prof. Dr. F. Michelis dato in Zürich
«Mit grossem Erstaunen hat das unterzeichnete Pfarramt vernommen, dass
nach dem Wunsche der titl. «Kirchenpflege» der katholischen Gemeinde
Zürich, Sie, Herr Doktor, nächsten Sonntag in unserer hiesigen katholischen
Kirche (gemeint Augustinerkirche!) altkatholischen Gottesdienst halten
sollen. /Vide auch Tagblatt der Stadt Zürich vom 27. Juni l(aufenden) J(ah-
res) und heute!/

Es hiesse, Sie, Herr Professor, beleidigen, wollte man Ihnen erst erklären,
dass nur der Pfarrer, nicht aber eine Kirchenpflege, das ausschliessliche
Recht besitzt, innerhalb einer Parochia die priesterlichen Functionen
vorzunehmen, und dass ohne seine ausdrückliche Erlaubnis ein anderer Cleriker
in seiner Kirche weder predigen, noch die hl. Messe lesen, noch
überhaupt irgend eine andere gottesdienstliche Handlung verrichten darf. Trid.
sess. 24 c 4 de reform. - Das Alles ist Ihnen bekannt und ebenso bekannt,
was für Ausweisschriften pkto Empfang der Ordination und pkto kirchlicher
Censuren (hier wird auf die Exkommunikation von Prof. Michelis
hingewiesen!) ein Cleriker dem Pfarrer vorzuweisen hat, von dem er eine bezügliche

Erlaubnis wünscht. Trid. Sess. 23, c. 16 de reform.
Gestützt hierauf ersuche ich Sie, Herr Professor, zugleich mit Hinweis auf

die allseitige Spannung der Gemüther, die zu sehr bedauerlichen Auftritten
führen könnte, von Ihrem Vorhaben abzustehen und in hiesiger katholischer
Kirche nicht aufzutreten.

Sollten Sie dessenungeachtet den unseligen Schritt thun wollen, so protestiere

ich anmit in amtlicher Stellung entschieden und feierlich dagegen,
verwahre mich und meine katholische Pfarrei gegenüber allen Folgen und
erkläre, dass ich und mein Pfarrhelfer nur nach Constatierung der Gewalt
weichen werden, indem wir die volle Verantwortlichkeit für Alles Ihnen, wie
der sogenannten Kirchenpflege aufbürden.

Indem dieses Gesuch und eventuell dieser Protest und diese Verwahrung
Ihnen übermittelt wird, gewärtigt Ihre Entschliessung.

Zürich, 28. Juni 1873 J. S. Reinhard, Pfarrer mit Stempel «Katholisches
Pfarramt. Amtlich. Zürich.»

Diesen Brief verdanken wir Frau Ruth Michelis-Capito, die ihn aus Ihrem Archiv zur
Verfügung für unsere Arbeit gestellt hat.

38



2. Brief des Bischofs Reinken, Bonn, 16. 12.1874 an Prof. F. Michelis

Lieber Freund!
Franz Flaller, bisher Kaplan von Illereichen1 ist unter die altkatholischen
Priester aufgenommen und auf dem Wege zu Ihnen. Er denkt an die
Übernahme von Epfenhofen, soll aber auch für ein kleineres Städtchen geeignet
sein. Nun meint Beck (wir lernen ihn als Laienapostel kennen), Herr Haller
könne in Tiengen Seelsorger werden, Krieger Epfenhofen übernehmen2,
und Siemes nach Waldshut gehen3. Sie können die Zweckmässigkeit dort
besser beurteilen wie ich. Von hier aus ist gegen die beliebige Verteilung der
drei Stellen unter die drei Herren nichts zu erinnern. Was Sie nun hierin für
gut finden, das bitte ich, womöglich, einzuleiten und unter Verständigung
zwischen den drei Vorständen und den genannten Herren herbeizuführen
und eventuell dieselben zu veranlassen, über das Resultat an mich zu berichten.

Ich freue mich immer, wenn ich Notizen über Ihre reiche Wirksamkeit
finde. Hätten die Freiburger im Herbst Sie gerufen, dann wären sie in die

grosse Not nicht geraten, in der sie sich jetzt befinden. Meier4 hat sehr
demütig um Verzeihung gebeten und heilige Versprechen gegeben; ich habe
die Sache vor die Synodalrepräsentanz gebracht, und in Folge dessen hat
Reusch von ihr geschrieben, es wäre ihm anheimgestellt, sich zunächst ein

1 Illereichen liegt nach Goldmann's Handatlas ziemlich genau zwischen Ulm und
Memmingen. Kaplan Franz Xaver Haller ist zu Schwabenhausen in Bayern am 1.3. 1847
geboren und Priester seit 7. 8. 1870. Erstarb infolge eines schweren Nervenleidens (an
psychischer Depression) als Pfarrer von Blumberg am 27. 5. 1879 wohl an Suicid
durch Ertrinken im Bodensee.

2 Alfons Klostername) Krieger von Buttisholz (LU) war vor der Aufnahme in den
altkatholischen Klerus 1874 Minorit im Franziskanerkloster Schwarzenberg und er
wurde 1876 aus dem altkatholischen Klerus Deutschlands in den christkatholischen
Klerus der Schweiz entlassen. Er war einige Wochen provisorisch in Genf zur
Abhaltung des deutschsprachigen Gottesdienstes angestellt, musste aber wie in Deutschland,

so auch in Genf infolge Trunksucht entlassen werden. Nachdem er vergebliche
Versuche unternahm, in der christkatholischen Kirche der Schweiz eine neue Anstellung

zu finden, ist er wieder in ein Kloster zurückgekehrt. - Alle weiteren
Nachforschungen bei der Bürgergemeinde Buttisholz, im Staatsarchiv Luzern und im
Bildungshaus Kloster Schwarzenberg, 8533 Scheinfeld (Franziskaner-Minoriten),
verliefen erfolglos. Er ist im Mortuarium des Klosters nicht verzeichnet. 1944 gingen die
Akten des Ordens beim Brand in Würzburg zugrunde.

3 Siemes, Siehe unter Waldshut!
4 J. B. Meyer von Wohlen AG, Siehe Waldshut!

39



paar Monate unter die Aufsicht Hosemann s oder Schopfs5 zu stellen. Wann
er dann ein gutes Zeugnis bringe, wolle man weiter sehen. Mit herzlichem
Gruss: Der Ihrige: Joseph Reinkens.

P.S. Herr Haller kann sofort geistliche Funktionen verrichten, denn ich
habe soeben von Karlsruhe (durch Schreiben vom 14. Dezember 1874) die
einstweilige Genehmigung dazu bereits erhalten. Noch Eins, wozu ich in
diesem Augenblick ebenfalls veranlasst werde. Ich weiss, dass in dem
Vorstande der Altkatholiken zu Freiburg für den reinen und edlen
sittlichreligiösen Charakter Ihrer Persönlichkeit nur Eine Stimme der rückhaltlosesten

Achtung herrscht. Was im Herbst die Sache verdarb, war der Streit
über die Primatsfrage. Nun glaube ich bestimmt versichern zu können, dass
die Freiburger bei dem Wort «Primat» nur das gegenwärtige römische Papsttum

mit seinem schismatischen Gerüche und häretischen Consequenzen in
der Vorstellung haben, nicht aber Ihre reinen Ideen, wie Sie dieselben z. B.
noch — wenn ich nicht irre — in dem Vortrage von Stühlingen ausgesprochen
haben. Ich möchte Sie nun fragen, ob Sie - Sie können ja verzeihen und
wissen ja der Liebe im apostolischen Geiste ihr Recht zu lassen — den in Not
Geratenen jetzt auch helfen wollen? Freiburg ist auch für die Bewegung in
Baden überhaupt von der grössten Wichtigkeit. Die Initiative soll nicht von
Ihnen ausgehen. Ich habe vorgearbeitet und es bedarf jetzt meinerseits nur
noch eines Wortes, dann werden Sie sofort berufen. Es wäre dann aber
wünschenswert, dass Sie schon Weihnachten Gottesdienst dort hielten.

Für eine möglichst umgehende Antwort würde ich Ihnen sehr dankbar
sein. Haller könnte ja gleich in Tiengen bleiben. D.(er) O.(bige)

3. Eine Briefstelle des Prof. Michelis an einen Pfarrer des Aargaus
Wer ist Pfarrer Mysius in Aarau?
F.X. Fischer kann nicht damit gemeint sein, denn er war der christkatholischen

Kirche der Schweiz ja beigetreten. Es könnte der Name Mysius wie
auch der Ort Aarau der Deckname eines unentschlossenen aargauischen
Pfarrers bedeuten. Ob Mysius etwa der frühere Pfarrer Müller von Aarau
ist? Leider haben wir den Schlüssel zum Lüften dieses Geheimnisses nicht
finden können.
5 Ignaz Schöpf nus Meran, 1874 in den altkatholischen Klerus aufgenommen, erster alt¬

katholischer Pfarrer in Messkirch, wurde von der Synode 1877 seines Amtes entsetzt. -
Gröber bezeichnet im «Freiburger Diözesanarchiv» 1912, S. 157, seine altkatholische
Zeit als eine «verirrte», freut sich aber über den «reumütigen Sünder» als er in den
Schoss der römischkatholischen Kirche zurückkehrte - Siehe auch: Ignaz Schöpf, Die
kirchlichen Zustände in Österreich und das allgemeine Konzil in Rom (Insbruck 1869),
erwähnt in «Bonner Beiträge zur Kirchengeschichte», Band 6 von August Franzen, die
katholisch-theologische Fakultät Bonn im Streit um das erste Vatikanische Konzil
1974, S. 98

40



«Die Wirkung der Dogmatik* auf Mysius, der sich in derTat bedeutend
in das Schlepptau des modernen Denkens hatte nehmen lassen, ist mir
ein sehr erfreulicher Erfolg; er hat hier am vorigen Sonntag den Gottesdienst
gehalten und sehr schön gepredigt. Mit dem Schweizer Altkatholizismus
will er nichts zu tun haben, so sehr er Herzog persönlich achtet. Ich hoffe
mit Grund, dass auch der Altkatholizismus entschieden auf die bessere

Rüstung einlenkt...»

Freiburg, den 27. Oktober 1880.

2. Gallus (Gottfried oder Gottlob) Hosemann

Hosemann gehörte zu den wenigen deutschen Geistlichen, denen man den
Ehrentitel geben darf «Männer von Mut». Laible, «Chronik der altkatholischen

Gemeinde Konstanz von 1873—1898» (Konstanz 1898), S. 45 gibt
den ursprünglichen Taufnamen Hosemann's mit Gottlob wieder, indessen
der Taufname Gottfried in anderweitigen Schriften zu finden ist. «Hosemann

predigte zum erstenmale hier am 2. Juni, dem zweiten Pfingstfeiertage
mit Wärme und Überzeugung, Schlichtheit und Geradheit. Ein inniges Band
des Vertrauens und der Liebe schlang sich bald um Pfarrer und Gemeinde.»

Gottfried Hosemann wurde geboren am 14. Januar 1824 zu Bertoldsheim,
Landgericht Monheim, Kreis Schwaben und Neuburg in Bayern. Im Jahr
1835/36 trat derselbe in das Seminar der königlichen Studienanstalt in
Neuburg a.D., absolvierte 1843 das Gymnasium mit der ersten Note,
besuchte dann die Universität München und erhielt dort das philosophische
Absolutorium 1845 wieder mit der ersten Note. Hierauf trat Hosemann in
dem Benediktinerstift St. Stefan in Augsburg, bzw. in Ottobeuren als
Novize ein, wurde nach abgelegter Profess 1847/1848 zum Studium der Theologie

nach Dillingen, hierauf 1848/1849 in das Georgianum nach München
geschickt, um jenes Studium abzuschliessen und das philologische Seminar
zu besuchen, und am 20. Oktober 1849 zum Priester geweiht. Bei seiner
Profess wurde ihm der Name Gallus beigelegt, den er auch nach seinem
Austritte aus dem Orden beibehielt. Von 1849 bis 1859 wirkte er fünf Jahre als

Studienlehrer und fünf Jahre als Gymnasialprofessor an der königlichen
Studienanstalt St. Stefan in Augsburg, in einer Weise, in der sich die Kataloge
jener Zeit, sowie die Qualifikationstabellen anerkennend aussprechen. Mit
Erlaubnis des Bischofs Pankrazius verliess er im Jahre 1859 das Stift St. Stefan,

um im elterlichen Hause die päpstliche Dispens zu erwarten, die ihm
* Michelis schrieb eine Katholische Dogmatik, die 1878 erschienen ist!

41



auch gewährt wurde. Als er mehrfach von glaubwürdiger Seite versichern
hörte, die bayerischen Bischöfe hätten sich das Wort gegeben, keinen aus
St. Stefan ausgetretenen Priester in ihre Diözesen aufzunehmen, befürchtete
er, dass man an ihm ein abschreckendes Beispiel geben werde für jene Kon-
ventualen, welche etwa noch Lust zeigten auszuscheiden, und er entschloss
sich deshalb, in die Erzdiözese Freiburg überzutreten. In dieser begann er
seine seelsorgerliche Tätigkeit in Schönau i.W., setzte sie fort in Höchenschwand

und schloss sie in Durbach, von wo aus er sich auf Ersuchen der
Marktgemeinde Rennertshofen in Bayern um die damals dort erledigte Be-
nefiziumsvikarstelle bewarb, die ihm unterm 6. Juni 1863 verliehen wurde.
Die Freiburger Kurie stellte ihm bei seinem Scheiden ein günstiges Zeugnis
aus. Sein Tätigkeitsdrang bestimmte ihn, sich um das Schul- und Kuratbene-
fizium Puellach zu bewerben, welches ihm auf Grund seiner ausgezeichneten

Zeugnisse unterm 9. März 1866 verliehen wurde. Auch in dieser mit
vielen und grossen Unannehmlichkeiten verknüpften Stelle erwarb er sich
die vollste Zufriedenheit des Münchner Erzbischofs. Am 31. Januar 1871

übertrug ihm der König Ludwig IL die Pfarrei Tuntenhausen, und zwar gegen
den Willen und zum grossen Verdrusse des Erzbischofs.

Am 16. Februar 1871 erfolgte endlich auf starkes Drängen Hosemann's
die kirchliche Investitur und am 7. März bezog er die Pfarrei. Die feierliche
Installation wurde, teils wegen der Wallfahrtszüge, teils weil der Dekan an
den durch diese Züge nicht behindernden Sonntagen keine Zeit zu haben
vorgab, auf Sonntag, den 7. Mai endlich festgesetzt. Mittlerweile war unter
dem bayerischen Klerus die bekannte Unfehlbarkeitsadresse in Umlauf
gesetzt worden, welche Pfarrer Hosemann nicht unterschrieb. Infolgedessen
stellte der Dekan, der in der Eigenschaft als Distriktschulinspektor am
4. Mai in Tuntenhausen die Schulprüfung abhielt, im Schullokale im Auftrag

des Ordinariats an Pfarrer Hosemann, welcher als Lokalschulinspektor
anwesend war, das Ansinnen, sich den Beschlüssen des vatikanischen Konzils

vorbehaltlos zu unterwerfen, widrigenfalls die Installation nicht
stattfinden würde. Hosemann wies diese Zumutung zurück und wandte sich um
Schutz an das Bezirksamt Rosenheim, welches sofort an die königliche
Regierung von Oberbayern berichtete. Am 6. Mai erging ein Telegramm des
Bezirksamtes an Pfarrer Hosemann, welches besagte: «Bei der auf morgen
anstehenden Installationsfeier hat es infolge Regierungspräsidialbefehls
sein Verbleiben.» Am 7. Mai 1871 wurde Hosemann ohne Beteiligung der
geistlichen Behörde auf Grund seines Investiturbriefes installiert. Der nun
beginnende «kanonische Prozess» endete mit der Exkommunikation
Hosemann's, die der Erzbischof persönlich in der Kirche von Tuntenhausen am

42



28. Oktober 1871 über ihn aussprach.* Johann Friedrich von Schulte, «Der
Altkatholizismus», schildert ein Detail der Exkommunikation Hosemann's,
wie auf den zwei vorangehenden Seiten Schulte auch das Vorgehen des

Bischofs gegen Anton Bernard beschreibt: «Nachdem derselbe (gerrjeint
Hosemann) am 23. Oktober 1871 auf die ihm vorgelegten Fragen nicht die
gewünschte Unterwerfung erklärt hatte, wurde er am 24. als exkommuniziert

erklärt, der Benefiziat daselbst zum vicarius in spiritualibus bestellt, am
28. Hosemann vom Erzbischof in Tuntenhausen persönlich exkommuniziert,

wobei merkwürdigerweise seiner Excellenz Pferde nicht von der Stelle
gingen, so dass sie aussteigen und zu Fuss gehen musste — das wäre natürlich,
wenn'sdem Gegner passiert wäre, «ein Fingerzeig Gottes» —am 10. November

Hosemann der Pfründe entsetzt. Beschwerden des Erzbischofs und
Hosemann's, Reskripte der Staatsbehörden, die Hosemann als berechtigten
Pfarrer anerkannten, usw., bilden die lange Korrespondenz. Hosemann
wurde es endlich müde, an einem Ort zu verharren, wo er —Tuntenhausen
ist ein beliebter Wallfahrtsort — keine Tätigkeit hatte und nahm die am
29. April 1873 auf ihn gefallene Wahl zum altkatholischen Pfarrer von
Konstanz an, wo er als solcher eingeführt wurde». Laible sieht noch andere
Hintergründe: «Nun begann für Hosemann eine Zeit der Aufregung und des

Martyriums, für viele ein abschreckendes, für manche ein erhebendes
Beispiel. Die Einwohner fürchteten weniger für ihr Seelenheil, als für ihr
zeitliches Wohlergehen, das die Wallfahrt förderte. Die Weigerung des Pfarrers
bedrohte den Zulauf und sie suchten durch Wegbleiben vom Gottesdienst
ihn zum Aufgeben der Pfründe zu bewegen. Da er standhaft blieb, beschlossen

sie, ihn auszuhungern. Sie lieferten ihm keine Lebensmittel mehr, so dass

er sich genötigt sah, solche im Vorrat anzuschaffen und fast ganz von kalter
Küche zu leben. Nur die Kaninchenzucht lieferte ihm manchmal einen
frischen Braten. Vielleicht hat diese Lebensweise den Keim zu seiner späteren
Krankheit gelegt. Es ging bisweilen stürmisch zu um das Pfarrhaus, nachdem
im Oktober 1871 der Erzbischof von München nach Tuntenhausen gekommen

und in der Kirche die Exkommunikation über Hosemann ausgesprochen

(Augsburger Allg. Zeitung, Beilage Nr. 305 v. J. 1871 und ein anderer
Geistlicher die Seelsorge übernommen hatte. Aber standhaft hielt er aus,

* Sehr früh, wie Hosemann, wurde auch Pfarrer Josef Renftle von Mering vom Bischof von
Augsburg exkommuniziert. Pfarrer Renftle aber setzte sich als altkatholischer Pfarrer
durch. Pfarrkurat Bernard zu Kiefersfelden wurde herzkrank, zog sich als gesundheitlich
ruinierter Mann nach Tübingen zurück, wo er bereits am 18. Januar 1873 starb. - Der
Königsberger «Friedensbote» 6. Jahrgang «Katholik» 1877 S. 8 berichtet über eine
Trauung Hosemann's: «Der geistliche Bürgerschullehrer Klotz in Constanz, der zum Rot-
tenburger Klerus gehört und jüngst von Pfarrer Hosemann getraut wurde, ist deshalb von
Bischof Hefele mit dem grossen Banne bedroht worden.»

43



schlug das Anerbieten guter Pfarrstellen gegen Aufgabe seiner Überzeugung

aus, bis er endlich am 29. Mai 1873 den Ort verliess, um nach Konstanz
zu übersiedeln. Solche standhafte Märtyrer ihrer Uberzeugung zählt der
Altkatholizismus viele, auf ihnen beruht seine Stärke und Hoffnung Am
10. Juni wurde Hosemann zu einer Taufe nach Nordhalden am Randen
gerufen, wo sich seither eine Gemeinde bildete. Er war überrascht, den Ort im
Festesschmuck zu finden und hatte sich eines solchen freudigen Empfangs
durch die ganze Gemeinde nicht versehen.» Am 27. Juni 1873 tagten in
Singen die Altkatholiken-Komitees des Badener Oberlandes. Pfarrer Hosemann

schilderte dabei unter allgemeinem Beifall die christkatholische
Kirche gegenüber der despotischen Papstkirche nach dem Motto: «Christ
ist mein Name, Katholik mein Zuname.»

Beschimpfungen Hosemann's in Konstanz konnten natürlich nicht
ausbleiben. Eine römischkatholische Frau schickte Hosemann 1873 einen

anonymen Brief mit folgenden Prädikaten: «Du Verbrecher, Eidbrüchiger,
Verräter, Abgefallener, dem Abgrund und ewigen Verderben Geweihter,
von den Schafen dereinst Abgesonderter, Gottesräuber, Seelenmörder, in
der Nacht einmal Abgerufenwerdenkönnender, auf die Barmherzigkeit
Gottes Sündigender, der Hölle Zusteuernder, den leibhaftigen Satan nicht
zu Fürchtenscheinender usw. usw.»

Gröber führt im «Freiburger Diözesanarchiv» 1911, S. 225—226 an:
«Dass Hosemann von zwei «infallibilistischen Geistlichen» nicht gegrüsst
wurde, ärgerte die «Konstanzer Zeitung» bitter, aber noch mehr, als «zwei
johanneische Liebesjüngerinnen den Affekt ihres den Herzen Jesu und
Mariä geweihten Herzens damit manifestierten, dass sie en passant vor
Herrn Pfarrer Hosemann ausspuckten, eine Unart, die keine Rechtfertigung

verdient.» Gröber führt «diese Ungezogenheiten absichtlich an, um
ausdrücklich zu betonen, dass auch die katholischen Pressestimmen mehr als

einmal das Mass des Erlaubten überschritten, was zwar in einer so erregten,
gegensätzlichen Zeit begreiflich, aber doch bedauerlich ist.» Es ist
unbestreitbar, dass auch Presseorgane, die dem Altkatholizismus freundlich
gesinnt waren, in dieser Hinsicht ebenfalls gegenüber den «Unfehlbaren» sich
manche Blosse gegeben haben. Hüten wir uns in dieser Hinsicht vor
Pauschalurteilen.

Aus der Wirksamkeit Pfarrer Hosemann's in Konstanz führen wir an

Als er sein Amt in Konstanz antrat, wurde seine Amtseinführung durch Prof.
Dr. F. Michelis vorgenommen. Der erste altkatholische Bischof Deutsch-

44



lands wurde erst drei Tage nach Hosemann's Amtseinführung als Pfarrer
von Konstanz gewählt.

Gegen Ende 1874 fand in Kommingen eine öffentliche Glaubensdisputation

vor rund 1000 Personen von einer Rednertribüne aus zwischen Pfarrer
Hosemann und dem römischkatholischen Dekan Kärcher statt. Der Erfolg
für Hosemann war dermassen gross, dass die Leute den römischkatholischen

Dekan überhaupt nicht mehr anhören wollten. Den ersten altkatholischen

Gottesdienst in Kommingen hielt Pfarrer Hosemann am Ostersonntag
1874. Der Eröffnung des altkatholischen Gottesdienstes in Singen durch
Hosemann wohnten 1875 ca. 350 Personen bei. Er hielt überall, wo man es

wünschte, Aufklärungsvorträge über den Altkatholizismus. Am 11. Mai
1875 wurde Pfarrer Schöpf in Sauldorf feierlich in sein Amt eingeführt.
Pfarrer Hosemann hält in einer vollständig gefüllten Kirche die Festpredigt.
Der Ort war beflaggt und weithin donnerten die Böllerschüsse. Hosemann
forderte den neukatholischen Pfarrer Neugart in Singen zu einer öffentlichen

Glaubensdisputation heraus. Dieser erklärte darauf, er dürfe mit
einem Exkommunizierten nicht reden. Neugart ergab sich dann in einer
öffentlichen Beschimpfung von der Kanzel herab gegen den Altkatholizismus

und zog sich eine gerichtliche Untersuchung zu. Pfarrer Neugart in
Singen wurde in der Folge wegen Beschimpfung der katholischen Religion
zu fünf Monaten Freiheitsentzug verurteilt. In seiner Predigt vom 2. Mai 1875
soll er gesagt haben: «Durch das Messopfer der Altkatholiken wird unser
Erlöser auf unheiligem Holze (gemeint dem Altar) geschändet.» Auf eine
wiederholte Aufforderung Hosemann's zu einer Disputation predigte er
noch einmal in ähnlichem Sinne: «Die Eltern sollten ihren Töchtern keinen
Altkatholiken zur Frau geben; sei der Bräutigam zweifelhaft, so sollten sie

durch Vorenthaltung der Mitgift die römische Erziehung der Kinder
erzwingen. Überhaupt seien die Altkatholiken Brandstifter und als solche
unschädlich zu machen.»

Wäre Hosemann nicht eine bedeutende Persönlichkeit gewesen, so wäre
er wohl kaum von der Gemeinde Basel auf dem Berufungsweg zum
christkatholischen Pfarrer gewählt worden. Auf dringende Bitten der Konstanzer
schlug er diese Wahl ab. Hosemann hat grosse Arbeit geleistet. Die Pastoration

seines grossen Umkreises, das ständige Einspringen, wo man seiner
bedurfte, der Religionsunterricht an allen Schulen von Konstanz — das war
ein voll gerüttelt Mass an Arbeit. Was er tat, geschah alles mit wahrer
Hingebung. Sein bescheidenes und zugleich würdevolles Wesen gewann ihm die
allgemeine Achtung auch bei Angehörigen anderer Konfessionen. Er selbst
fühlte sich wahrhaft glücklich im Kreis seiner Konstanzer Freunde und im
erhebenden Bewusstsein, seine religiöse Überzeugung treu bewahrt zu

45



haben. Leider war sein Glück nicht von langer Dauer. Im Sommer 1878
stellten sich Anzeichen eines schweren Kopfleidens ein (Ähnliches hatte
1876 auch Pfarrer Ronca von Aarau erlitten), welches bald als unheilbar
erkannt wurde und eine Überführung in die Heil- und Pflegeanstalt Pforzheim
notwendig machte.

Hosemann wurde durch bischöfliches Dekret vom 18. Juli 1879, das auf
Grund von § 16 des Gesetzes vom 19. Oktober 1860, mit Entschliessung des

Grossherzoglichen Ministeriums des Innern vom 24. Juli für vollzugsreif
erklärt und mit Wirkung 24. Juli mit einer auf die Pfarreinkünfte angewiesenen

Jahrespension emeritiert. Hosemann starb schon am 23. Oktober
1879. Das «Amtliche Kirchenblatt» rühmt von ihm: «Alle, welche diesen
durch Pflichttreue, Sittenreinheit, unermüdlichen Eifer, hervorragendes
seelsorgerliches Wirken ausgezeichneten Mann kannten, werden die
Schwere des Verlustes einsehen» (W. C. Schirmer, «Geschichte der
altkatholischen Pfarrei Konstanz, Bonn 1906», S. 10—11). «Konstanzer
Zeitung» und der schweizerische «Katholik» schreiben: «Die altkatholische
Gemeinde Konstanz verliert in ihm einen Seelsorger, der für die hiesigen
Verhältnisse wie geschaffen war, der in den fünf Jahren seiner Amtstätigkeit
einen seltenen Takt entwickelte und sich, trotzdem er von allen Seiten
beobachtet wurde, nie die geringste Blosse gab. Überall, wo man in der
heutigen schnellebenden Zeit noch Mut und Überzeugungstreue, Opferwilligkeit

und Hingebung an die Ideale zu schätzen weiss, wird man Gallus
Hosemanns Andenken in Ehren halten!» «Der Altkatholische Bote» von
Johannes Rieks hat den Wortlaut des Nachrufs der Konstanzer Zeitung
1880, S. 177 wörtlich übernommen.

Die letzten Lebenstage Hosemann's

Am 30. Oktober 1879 hat Prof. F. Michelis in der angemessen dekorierten
Kirche Konstanz, die mit Gläubigen ganz gefüllt war, die Exequien
vorgenommen. Hosemann hat nicht nur, obwohl die Ärzte jeden Versuch den
Kranken wieder ins Bewusstsein zurückzurufen, für vergeblich erklärt (die
Obduktion hat einen starken dauernden Blutandrang zu den Gehirnhäuten
konstatiert), die heiligen Sakramente aus den Händen des Pfarrers
Widmann mit vollem Bewusstsein und grosser Andacht empfangen, sondern es
ist auch durch die ihm nahe tretende Erinnerung an seine Wirksamkeit als
altkatholischer Priester sein Bewusstsein in unerwartet hohem Masse wieder
klar geworden. Er hat sich des 20. Oktobers als des Tages seiner vor 30 Jahren

empfangenen Priesterweihe, den er in seiner Gemeinde feierlich zu be-

46



gehen beabsichtigt hatte, mit voller Klarheit erinnert, er hat es mit klarem
Bewusstsein ausgesprochen, dass er in seinem Widerstand gegen die
Unfehlbarkeit seinem priesterlichen Eid des Gehorsams nicht untreu geworden,

sondern dem Worte des Erlösers gefolgt sei: Wer mich bekennt vor
den Menschen, den werde auch ich bekennen vor meinem himmlischen
Vater; er hat die Gemeinde grüssen lassen und ihr einen eifrigen, namentlich

für die Schule besorgten Pfarrer gewünscht.

Würdigung der Wirksamkeit Hosemann's für Konstanz durch Laible

«Pfarrer Hosemann amtete in der jungen Gemeinde mit gutem Erfolge. Sein

treuherziges, einfaches Wesen, seine gemütliche Leutseligkeit, sein männliches

Auftreten und Amtieren, seine einfache und doch gehaltvolle Predigt,
sein zum Herzen sprechender Unterricht machten ihn populär; eine gewisse
Schlauheit bewahrte ihn vor Missgriffen und Anstoss, so dass selbst
verbissene Zeitungsschreiber ihn in Ruhe Hessen». — In den Jahren 1873/1874
hat Hosemann von Konstanz aus auch in Waldshut gewirkt.

47


	Die beiden geistlichen Apostel Südbadens

