Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blatter fur Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung fir Heimatkunde
Band: 41 (1966-1967)

Artikel: Die Kirche in den Fricktaler Volkssagen

Autor: Senti, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-747382

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-747382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kirche in den Fricktaler Volkssagen

von Anton Senti T

Der rote Faden

Die Bauleute finden am Morgen das an den Vortagen fiir die neue Kirche
angehiiufte Baumaterial nicht mehr auf dem Platze. Der Spielmann trifft
auf dem nichtlichen Heimweg im hell erleuchteten Wald eine frohliche
Geistergesellschaft und jagt sie durch ein frommes Lied auseinander. Ein
Monch muss die Seele des Dorfwucherers in eine Felsspalte verbannen.
Der Dorfpfarrer wirkt durch iibernatiirliche Krifte wohltitig im Lande.
Die zwolf altesten Méinner besingen das pestilenzische Brunnenwasser.
Ein roter Faden geht durch die Volkssagen des Fricktals. Der Christen-
mensch kommt in Berithrung oder gerdt gar in Kampf mit Wesen und
Michten aus einer anderen Welt, und die Kirche stellt sich ihm bewahrend
und helfend an die Seite. So tief wie die Waldesgriinde der verlassenen
Heimat und so reich an Stimmungen war auch das alemannische Gemiit.
Das war auch der gute Boden, in welchem das Christentum einwurzeln
konnte, als aus dem Frankenlande her die Verkiinder der sanften Lehre
kamen, am Oberrhein, um bis hinauf in die Quelltiler der Alpenstréme
den Samen auszustreuen.

1. Der Kirchenbau zu Wittnau

Der «Schwedenkrieg» hatte auch die Taler der Oerken heimgesucht. Die
alte Kirche von Wittnau wurde so stark beschidigt, dass die Gemeinde zu
einem Neubau gezwungen war. Die Sage berichtet nun, dass fiir die neue
Kirche eine Anhohe auf der linken Seite des Baches, also auf der ostlichen,
gewdhlt wurde. Als der Rohbau nahezu fertig war, zeigten sich mehrere
Mauerrlsse und eine wachsende Einsturzgefahr. Dle neue und jetzige
Kirche wurde wieder an der Stelle der alten aufgebaut. Die Wittnauer
haben aus dieser Baugeschichte eine Sage gemacht weil sie dahinter das
Eingreifen geheimnisvoller Méachte vermuteten. Die Kunde von anderen
Fillen, da eine angefangene oder gar fertige neue Kirche eines Morgens so-
gar auf der anderen Talseite driiben stand, war den Wittnauern offenbar
bekannt. Das sind die sogenannten Wandelkirchen. Unsere Sage muss stutzig
machen, wegen ihrer spiten Entstehung, vielleicht erst im 18. Jahrhundert,

33



frithestens gegen Ende des vorangegangenen. Wir konnen aber doch einen
Versuch zur Erklirung machen. Auf jede Zeit der materiellen und seeli-
schen N&te folgte frither nicht wie in unserem Jahrhundert ein wildes
Nachholen versdumter oder verhinderter Lustbarkeit, sondern eine geistige
Schlaffheit, die bald in ein Besinnen auf ewige Werte und tiefe Einkehr
iberging. Geschichten von der «guten alten Zeit» gingen um, und was sich
nicht leicht erklaren liess an Gliick und Ungliick im Menschenleben, das
schrieb das Volk allzu gerne iiber- oder unterirdischen Méchten zu. Die
Kirche trat solchem Volksglauben zu keinen Zeiten schroff entgegen;
denn auf dem dunklen Grund manches Aberglaubens erkennt sie Ansétze und
Ankerpunkte fiir den besseren Christenglauben. Fiir den Fall Wittnau liegt
die Vermutung sehr nahe, dass die erste christliche Kirche wie so manche
andere (Kaiseraugst) auf den Grundmauern eines romischen oder gar
gallo-rémischen Heiligtums erbaut worden war. Solche Kirchen waren
doch Denkmale und Zeugen des Sieges des Evangeliums iiber das «finstere»
Heidentum und durften nicht ungestraft versetzt werden. Der Hintergrund
ist hier aber ein ganz anderer. Von Wittnau an ostwérts bestehen die Hénge
und Terrassen am Tiersteinberg aus mehr oder weniger tiefgriindigem Ge-
hiangeschutt und Opalinustonen, die keine schwere Belastung ertragen;
dem Gewicht eines auch nur mittelgrossen steinernen Gebdudes gab dieser
Baugrund nach. Die Geschichte von dem verungliickten Kirchenneubau
riickt somit der im Tale umgehenden Ueberlieferung von einer grossen
Stadt zwischen Wittnau und Gipf-Oberfrick in die Nihe, die immer wieder
aufgefrischt wird durch die grosse Menge romischer Ziegel- und Mauer-
reste. Als die jetzige Kirche zu Wittnau vor wenigen Jahren einen neuen
Kirchenboden erhielt und unter dem alten Boden Graber und Mauerwerk
zum Vorschein kamen, war der Fund kaum gemeldet, bevor alles wieder
zugedeckt wurde, damit es ja keine Arbeitsverzogerung gebe. Eine genaue
archéologische Untersuchung hitte Licht in eine interessante Kirchenbau-
geschichte bringen konnen,

2. Der Laufengeiger

Hans Feldmann von Laufenburg spielte zur Verschonerung des Gottes-
dienstes in der Laufenburger Stadtkirche auf seiner Geige manche schone
Weise. Nicht weniger gern spielte er dem jungen Volk zum Tanz und
Reigen auf, war auch bei Hochzeiten ein beliebter Gast. Auf spéter Heim-
kehr von einem Hochzeitsfest in einem Dorf des Hinterlandes fing ihn
mitten in einem Wald eine frohliche Geistergesellschaft auf und bat ihn um
seine kunstvolle Unterhaltungsmusik. Als er selber des Musizierens genug
hatte, erzwang er sich den Urlaub zur Heimkehr, indem er aus einem Tanz-
liedchen plétzlich ins Ave Maria hiniiberglitt, Jetzt sauste die ganze Herr-

34



lichkeit durch die Liifte davon. Im Wald wurde es finster, und nur mit
Miihe fand der durch ein Rauschlein ohnehin schon etwas unsicher gewor-
dene Geiger den Weg ins Feld hinaus und ans Rheinufer hinunter. Er be-
stieg ein einsames Schifflein am Ufer und merkte zu spét, dass kein Ruder
darin lag. Er trieb dem Verderben im wilden Laufen entgegen. Vom hoch-
gelegenen Fenster aus konnte der Pfarrer von Laufenburg nur noch fiir
das Heil seiner Seele beten. Der Geiger erwachte auf einer Felsplatte am
linken Rheinufer, in einer Hand die Geige und neben sich ein Triimmer-
stiick des heimtiickischen Botchens. In triefenden Kleidern trat er in die
nahe Wirtsstube, wo die letzten Zecher ihm fiir diese Stunde allzu lauten
Empfang bereiteten. — Ein mehr fahrender als sesshafter Musikant also
spielt bald fromme Weisen in der Kirche, bald zum Tanze, bald lustige
Schelmenliedchen; eine frohliche Waldgeistergesellschaft unterhélt er zu-
nédchst zu ihrem Entziicken, jagt sie zuletzt aber mit kirchlichen Klangen
in die Luft; der Pfarrer betet fiir den Ertrinkenden; die Wirtshaushocker
hanseln ihn beim Wein — das ist der Inhalt der Geschichte, die zwischen
Tag und Wirklichkeit dahinfliesst, deren Gestalten aus dem Volksleben
einer vergangenen Zeit aufsteigen, aber wieder in das Dammerlicht zwi-
schen Christentum und Heidentum, zwischen Welt und Kirche untertau-
chen. Der romantisch veranlagte aargauische Staatsschreiber, Franz Xaver
Wagner aus Laufenburg, schreibt in seiner Ballade «Der Laufengeiger»,
dass er diesen in silberweissem Haar selber noch gesehen habe (Vom Jura
zum Schwarzwald, Stocker, 1883, S. 238 ff.). Demnach ware diese Sage erst
im 19. Jahrhundert entstanden.

3. Der Challamel

Aus dem oberen Fricktal stammt vielleicht die jlingste und letzte Volks-
sage. Ihr Gegenstand ist der Pfarrer Josef Franz Challamel zu Wolflinswil.
Er war der Bruder des Rheinfelder Stiftspropstes Franz Anton Challamel.
Beide lebten zur Franzosenzeit. Sie waren die gelehrten Sohne des Apothe-
kers Challamel aus Savoyen und im Fricktal hochgeachtete Geistliche.
Der Stiftspropst hat als feiner Diplomat, der keines Dolmetschers bedurfte,
das Fricktal vor dem Untergang im napoleonischen «Weltreich» bewahrt.
Sein Bruder wirkte im Bergdorf droben als bescheidener Seelenhirte. In
vielen Wissenschaften gelehrt, nicht nur feiner Prediger am Festtag, son-
dern auch als Arzt in Haus und Stall, als Wirtschaftsberater des Kauf-
mannes in kniffligen Rechtsféllen, galt er im ganzen Land als Wunder-
mann, der alles konnte — nicht nur «Brot essen», wie das Volk so schon
und etwas verschmitzt sagt. Der Hexen- und Geisterglaube ist auch heute
nicht ganz gewichen. War er aber einst eine verheerende Seuche in Stadt
und Dorf, die Tausende von Menschenleben forderte, so wird er heute von
den Aufgekldrten nur noch beldchelt, Die Auseinandersetzung zwischen
geistigen Welten geht auf anderen Gebieten weiter.

35



4. Die Bonisage

In Mohlin lebte ein ruchloser Geizhals, Zuletzt ging er dazu iiber, die
Not seiner Mitbiirger, in die sie durch einen langen Krieg geraten waren,
auf schindliche Weise auszuniitzen, um sich masslos zu bereichern. Als er
dann auf einem Wagen zu Grabe gefiihrt wurde, erschreckte eine schwarze
Sau, die iiber den Weg sprang, dass Rosslein. Der Wagen stiirzte um. Der
Sarg flog auf den Weg und platzte — er war voller Pflastersteine gewe-
sen. Aus einem Fenster herab erscholl das Hohngelachter des Bonigeistes,
der im Dorfe noch so lange rumorte, bis ein Kapuziner ihn in die Fels-
spalte am Spitzengraben zwischen Mumpf und Zeiningen verbannte.

Die Sage vom Bonigeist ist die kraftvollste der ganzen Sammlung. Wie
die Sage vom Wittnauer Kirchenbau ist sie entstanden, als die Quellen
dieser Art von Volksdichtung in vielen Gegenden schon versiegt waren oder
nur noch diirftig rieselten. Noch war aber der Wurzelstock der Volksiiber-
lieferung gesund; die letzten Fasern lagen in den dunklen Tiefen drunten,
wo der sich kriftig regende menschliche Geist die ersten Fiden suchte
zwischen dem sichtbaren und erfassbaren Lebensraum und einem anderen
Land, in dem die Toten heimwehkrank weiterwandeln mussten. Man
schaffte die leblosen Korper weit weg von den Wohnstétten, man versteckte
oder verschniirte ihnen die Sandalen, um ihr Umgehen in unheimlicher
Gestalt zu erschweren. Die Zeichner der Totentdnze griffen auf einen pri-
mitiven Glauben an Erscheinungen aus der Welt der Toten zuriick, und
eine schwermiitige Note zittert durch die satirisch launigen Begleitspriiche
zu den Bilderreihen. Dem Bauernvolk, das ab seiner Feldflur und aus
seinen Stillen grosse Teile des Landes ernihrte, aus einer Kriegsnot in die
andere gestiirzt wurde, sich aber immer wieder kraftvoll auf seinen Heimat-
boden stellte, lag die romantisierende Art der Sagendichtung nicht. Es
konnte sich wohl eine Zeitlang ohnmichtig iiber das eigenniitzige Gebaren
des iiberméchtigen Dorfgenossen argern. Als man sich endlich von dem
Blutsauger an der Gemeinschaft erlost glaubte, kehrte seine ruhelose Seele
in das unheimliche hochgiebelige Haus zuriick, und sein Geist spukte noch
lange im Dorfe. Es fallt nun auf, dass ein Kapuziner ihn bannen und aus
dem Dorf entfernen musste. Der fromme Christenmonch, die Kirche, wurde
angerufen, auf dass sie den Kampf mit der Hélle zu Ende fithre. Die Sage
vom Geist unter dem Bonistein hat vor vier Jahrzehnten ihre archiolo-
gische Bedeutung erhalten. Der Unhold hat dort oben viel Geschirr zer-
schlagen, mit Faustkeilen um sich geworfen und die Tiere des Waldes ge-
hetzt. Diesmal hat aber nicht ein Jiinger des heiligen Franz, sondern ein
scharfblickender Landpfarrer aufgerdumt, die Bodenfunde gedeutet und
eine urzeitliche Rentierjégersiedlung, wahrscheinlich die Ureinwohner des
Fricktals, entdeckt.

36



5. Die Brunnensinger

Der furchtbare «Schwarze Tod» wiitete wieder einmal im Lande. Auch in
Rheinfelden starben die Menschen in grosser Zahl dahin. In der grossen
Not taten sich die édltesten zwolf Biirger zusammen, um moglichst viele
kranke Mitbiirger zu pflegen und die Toten zu bestatten. Da man iiberzeugt
war, dass die «bosen» Juden das Brunnenwasser vergifteten, ohne dass
man ihnen beikommen konnte, besangen sie die 6ffentlichen Brunnen mit
frommen Liedern, um das Gift seiner Kraft zu berauben. Hier ist zwar
der Vorgang zum Teil historisch deutlich belegt und ein Volksbrauch ge-
worden; dort (Bonisage) hat erst die Neuzeit, die sich tiber den Aberglau-
ben erhaben glaubt, einem ehrenhaften Priester allerlei Wunderkrifte zu-
gemutet und Zauberei unterschoben.






	Die Kirche in den Fricktaler Volkssagen

