
Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blätter für Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung für Heimatkunde

Band: 41 (1966-1967)

Artikel: Die Kirche in den Fricktaler Volkssagen

Autor: Senti, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-747382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-747382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kirche in den Fricktaler Volkssagen

von Anton Senti f
Der rote Faden

Die Bauleute finden am Morgen das an den Vortagen für die neue Kirche
angehäufte Baumaterial nicht mehr auf dem Platze. Der Spielmann trifft
auf dem nächtlichen Heimweg im hell erleuchteten Wald eine fröhliche
Geistergesellschaft und jagt sie durch ein frommes Lied auseinander. Ein
Mönch muss die Seele des Dorfwucherers in eine Felsspalte verbannen.
Der Dorfpfarrer wirkt durch übernatürliche Kräfte wohltätig im Lande.
Die zwölf ältesten Männer besingen das pestilenzische Brunnenwasser.
Ein roter Faden geht durch die Volkssagen des Fricktals. Der Christenmensch

kommt in Berührung oder gerät gar in Kampf mit Wesen und
Mächten aus einer anderen Welt, und die Kirche stellt sich ihm bewahrend
und helfend an die Seite. So tief wie die Waldesgründe der verlassenen
Fleimat und so reich an Stimmungen war auch das alemannische Gemüt.
Das war auch der gute Boden, in welchem das Christentum einwurzeln
konnte, als aus dem Frankenlande her die Verkünder der sanften Lehre
kamen, am Oberrhein, um bis hinauf in die Quelltäler der Alpenströme
den Samen auszustreuen.

1. Der Kirchenbau zu Wittnau

Der «Schwedenkrieg» hatte auch die Täler der Oerken heimgesucht. Die
alte Kirche von Wittnau wurde so stark beschädigt, dass die Gemeinde zu
einem Neubau gezwungen war. Die Sage berichtet nun, dass für die neue
Kirche eine Anhöhe auf der linken Seite des Baches, also auf der östlichen,
gewählt wurde. Als der Rohbau nahezu fertig war, zeigten sich mehrere
Mauerrisse und eine wachsende Einsturzgefahr. Die neue und jetzige
Kirche wurde wieder an der Stelle der alten aufgebaut. Die Wittnauer
haben aus dieser Baugeschichte eine Sage gemacht, weil sie dahinter das

Eingreifen geheimnisvoller Mächte vermuteten. Die Kunde von anderen
Fällen, da eine angefangene oder gar fertige neue Kirche eines Morgens
sogar auf der anderen Talseite drüben stand, war den Wittnauern offenbar
bekannt. Das sind die sogenannten Wandelkirchen. Unsere Sage muss stutzig
machen, wegen ihrer späten Entstehung, vielleicht erst im 18. Jahrhundert,

33



frühestens gegen Ende des vorangegangenen. Wir können aber doch einen
Versuch zur Erklärung machen. Auf jede Zeit der materiellen und
seelischen Nöte folgte früher nicht wie in unserem Jahrhundert ein wildes
Nachholen versäumter oder verhinderter Lustbarkeit, sondern eine geistige
Schlaffheit, die bald in ein Besinnen auf ewige Werte und tiefe Einkehr
überging. Geschichten von der «guten alten Zeit» gingen um, und was sich
nicht leicht erklären liess an Glück und Unglück im Menschenleben, das
schrieb das Volk allzu gerne über- oder unterirdischen Mächten zu. Die
Kirche trat solchem Volksglauben zu keinen Zeiten schroff entgegen;
denn auf dem dunklen Grund manches Aberglaubens erkennt sie Ansätze und
Ankerpunkte für den besseren Christenglauben. Für den Fall Wittnau liegt
die Vermutung sehr nahe, dass die erste christliche Kirche wie so manche
andere (Kaiseraugst) auf den Grundmauern eines römischen oder gar
gallo-römischen Fleiligtums erbaut worden war. Solche Kirchen waren
doch Denkmale und Zeugen des Sieges des Evangeliums über das «finstere»
Heidentum und durften nicht ungestraft versetzt werden. Der Hintergrund
ist hier aber ein ganz anderer. Von Wittnau an ostwärts bestehen die Hänge
und Terrassen am Tiersteinberg aus mehr oder weniger tiefgründigem
Gehängeschutt und Opalinustonen, die keine schwere Belastung ertragen;
dem Gewicht eines auch nur mittelgrossen steinernen Gebäudes gab dieser
Baugrund nach. Die Geschichte von dem verunglückten Kirchenneubau
rückt somit der im Tale umgehenden Ueberlieferung von einer grossen
Stadt zwischen Wittnau und Gipf-Oberfrick in die Nähe, die immer wieder
aufgefrischt wird durch die grosse Menge römischer Ziegel- und Mauerreste.

Als die jetzige Kirche zu Wittnau vor wenigen Jahren einen neuen
Kirchenboden erhielt und unter dem alten Boden Gräber und Mauerwerk
zum Vorschein kamen, war der Fund kaum gemeldet, bevor alles wieder
zugedeckt wurde, damit es ja keine Arbeitsverzögerung gebe. Eine genaue
archäologische Untersuchung hätte Jücht in eine interessante Kirchenbau-
geschichte bringen können.

2. Der Laufengeiger

Hans Feldmann von Laufenburg spielte zur Verschönerung des
Gottesdienstes in der Laufenburger Stadtkirche auf seiner Geige manche schöne
Weise. Nicht weniger gern spielte er dem jungen Volk zum Tanz und
Reigen auf, war auch bei Hochzeiten ein beliebter Gast. Auf später Heimkehr

von einem Hochzeitsfest in einem Dorf des Hinterlandes fing ihn
mitten in einem Wald eine fröhliche Geistergesellschaft auf und bat ihn um
seine kunstvolle Unterhaltungsmusik. Als er selber des Musizierens genug
hatte, erzwang er sich den Urlaub zur Heimkehr, indem er aus einem
Tanzliedchen plötzlich ins Ave Maria hinüberglitt. Jetzt sauste die ganze Herr-

34



lichkeit durch die Lüfte davon. Im Wald wurde es finster, und nur mit
Mühe fand der durch ein Räuschlein ohnehin schon etwas unsicher gewordene

Geiger den Weg ins Feld hinaus und ans Rheinufer hinunter. Er
bestieg ein einsames Schifflein am Ufer und merkte zu spät, dass kein Ruder
darin lag. Er trieb dem Verderben im wilden Laufen entgegen. Vom
hochgelegenen Fenster aus konnte der Pfarrer von Laufenburg nur noch für
das Heil seiner Seele beten. Der Geiger erwachte auf einer Felsplatte am
linken Rheinufer, in einer Hand die Geige und neben sich ein Trümmerstück

des heimtückischen Bötchens. In triefenden Kleidern trat er in die
nahe Wirtsstube, wo die letzten Zecher ihm für diese Stunde allzu lauten
Empfang bereiteten. — Ein mehr fahrender als sesshafter Musikant also

spielt bald fromme Weisen in der Kirche, bald zum Tanze, bald lustige
Schelmenliedchen ; eine fröhliche Waldgeistergesellschaft unterhält er
zunächst zu ihrem Entzücken, jagt sie zuletzt aber mit kirchlichen Klängen
in die Luft; der Pfarrer betet für den Ertrinkenden; die Wirtshaushocker
hänseln ihn beim Wein — das ist der Inhalt der Geschichte, die zwischen
Tag und Wirklichkeit dahinfliesst, deren Gestalten aus dem Volksleben
einer vergangenen Zeit aufsteigen, aber wieder in das Dämmerlicht
zwischen Christentum und Heidentum, zwischen Welt und Kirche untertauchen.

Der romantisch veranlagte aargauische Staatsschreiber, Franz Xaver
Wagner aus Laufenburg, schreibt in seiner Ballade «Der Laufengeiger»,
dass er diesen in silberweissem Haar selber noch gesehen habe (Vom Jura
zum Schwarzwald, Stocker, 1883, S. 238 ff.). Demnach wäre diese Sage erst
im 19. Jahrhundert entstanden.

3. Der Challamel

Aus dem oberen Fricktal stammt vielleicht die jüngste und letzte Volkssage.

Ihr Gegenstand ist der Pfarrer Josef Franz Challamel zu Wölflinswil.
Er war der Bruder des Rheinfelder Stiftspropstes Franz Anton Challamel.
Beide lebten zur Franzosenzeit. Sie waren die gelehrten Söhne des Apothekers

Challamel aus Savoyen und im Fricktal hochgeachtete Geistliche.
Der Stiftspropst hat als feiner Diplomat, der keines Dolmetschers bedurfte,
das Fricktal vor dem Untergang im napoleonischen «Weltreich» bewahrt.
Sein Bruder wirkte im Bergdorf droben als bescheidener Seelenhirte. In
vielen Wissenschaften gelehrt, nicht nur feiner Prediger am Festtag,
sondern auch als Arzt in Haus und Stall, als Wirtschaftsberater des
Kaufmannes in kniffligen Rechtsfällen, galt er im ganzen Land als Wundermann,

der alles konnte — nicht nur «Brot essen», wie das Volk so schön
und etwas verschmitzt sagt. Der Hexen- und Geisterglaube ist auch heute
nicht ganz gewichen. War er aber einst eine verheerende Seuche in Stadt
und Dorf, die Tausende von Menschenleben forderte, so wird er heute von
den Aufgeklärten nur noch belächelt. Die Auseinandersetzung zwischen
geistigen Welten geht auf anderen Gebieten weiter.

35



4. Die Bönisage

In Möhlin lebte ein ruchloser Geizhals. Zuletzt ging er dazu über, die
Not seiner Mitbürger, in die sie durch einen langen Krieg geraten waren,
auf schändliche Weise auszunützen, um sich masslos zu bereichern. Als er
dann auf einem Wagen zu Grabe geführt wurde, erschreckte eine schwarze
Sau, die über den Weg sprang, dass Rösslein. Der Wagen stürzte um. Der
Sarg flog auf den Weg und platzte — er war voller Pflastersteine gewesen.

Aus einem Fenster herab erscholl das Hohngelächter des Bönigeistes,
der im Dorfe noch so lange rumorte, bis ein Kapuziner ihn in die
Felsspalte am Spitzengraben zwischen Mumpf und Zeiningen verbannte.

Die Sage vom Bönigeist ist die kraftvollste der ganzen Sammlung. Wie
die Sage vom Wittnauer Kirchenbau ist sie entstanden, als die Quellen
dieser Art von Volksdichtung in vielen Gegenden schon versiegt waren oder
nur noch dürftig rieselten. Noch war aber der Wurzelstock der Volksüberlieferung

gesund; die letzten Fasern lagen in den dunklen Tiefen drunten,
wo der sich kräftig regende menschliche Geist die ersten Fäden suchte
zwischen dem sichtbaren und erfassbaren Lebensraum und einem anderen
Land, in dem die Toten heimwehkrank weiterwandeln mussten. Man
schaffte die leblosen Körper weit weg von den Wohnstätten, man versteckte
oder verschnürte ihnen die Sandalen, um ihr Umgehen in unheimlicher
Gestalt zu erschweren. Die Zeichner der Totentänze griffen auf einen
primitiven Glauben an Erscheinungen aus der Welt der Toten zurück, und
eine schwermütige Note zittert durch die satirisch launigen Begleitsprüche
zu den Bilderreihen. Dem Bauernvolk, das ab seiner Feldflur und aus
seinen Ställen grosse Teile des Landes ernährte, aus einer Kriegsnot in die
andere gestürzt wurde, sich aber immer wieder kraftvoll auf seinen Heimatboden

stellte, lag die romantisierende Art der Sagendichtung nicht. Es
konnte sich wohl eine Zeitlang ohnmächtig über das eigennützige Gebaren
des übermächtigen Dorfgenossen ärgern. Als man sich endlich von dem
Blutsauger an der Gemeinschaft erlöst glaubte, kehrte seine ruhelose Seele

in das unheimliche hochgiebelige Haus zurück, und sein Geist spukte noch
lange im Dorfe. Es fällt nun auf, dass ein Kapuziner ihn bannen und aus
dem Dorf entfernen musste. Der fromme Christenmönch, die Kirche, wurde
angerufen, auf dass sie den Kampf mit der Hölle zu Ende führe. Die Sage
vom Geist unter dem Bönistein hat vor vier Jahrzehnten ihre archäologische

Bedeutung erhalten. Der Unhold hat dort oben viel Geschirr
zerschlagen, mit Faustkeilen um sich geworfen und die Tiere des Waldes
gehetzt. Diesmal hat aber nicht ein Jünger des heiligen Franz, sondern ein
scharfblickender Landpfarrer aufgeräumt, die Bodenfunde gedeutet und
eine urzeitliche Rentierjägersiedlung, wahrscheinlich die Ureinwohner des

Fricktals, entdeckt.

36



5. Die Brunnensinger

Der furchtbare «Schwarze Tod» wütete wieder einmal im Lande, Auch in
Rheinfelden starben die Menschen in grosser Zahl dahin. In der grossen
Not taten sich die ältesten zwölf Bürger zusammen, um möglichst viele
kranke Mitbürger zu pflegen und die Toten zu bestatten. Da man überzeugt
war, dass die «bösen» Juden das Brunnenwasser vergifteten, ohne dass

man ihnen beikommen konnte, besangen sie die öffentlichen Brunnen mit
frommen Liedern, um das Gift seiner Kraft zu berauben. Hier ist zwar
der Vorgang zum Teil historisch deutlich belegt und ein Volksbrauch
geworden; dort (Bönisage) hat erst die Neuzeit, die sich über den Aberglauben

erhaben glaubt, einem ehrenhaften Priester allerlei Wunderkräfte
zugemutet und Zauberei unterschoben.

37




	Die Kirche in den Fricktaler Volkssagen

