Zeitschrift: Vom Jura zum Schwarzwald : Blatter fur Heimatkunde und
Heimatschutz

Herausgeber: Fricktalisch-Badische Vereinigung fir Heimatkunde
Band: 24-25 (1949-1950)

Artikel: Der Josefinismus im Fricktal 1780-1830

Autor: Waldmeier, Josef Fridolin

Kapitel: 3: Der katholische Kultus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-747141

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-747141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3. Abschnitt: Der katholische Kultus

Im Zentrum des religiosen Lebens steht die Verehrung Gottes, deren
Betatigung wir Kultus nennen. Der katholische Kultus ist demnach die
Betitigung der Verehrung Gottes in der von Christus gestifteten Kirche.
Der Kultus dussert sich nicht nur im inneren Bewusstsein des Menschen
und in seiner Hingabe und Unterwiirfigkeit an Gott, sondern auch in der
ausseren Ausiibung dieser inneren religiosen Gesinnung. Diese gibt sich
kund durch die sogenannten Kultusakte. Die Bestimmung der Kultus-
formen gehort zum Wesen der Kirche. Als eine innerkirchliche Angelegen-
heit hat sie darum von niemand anders als von der Kirche selbst zu
erfolgen.!

Auch diese Seite des kirchlichen Lebens nahm der Reformeifer des
Kaisers in Angriff. Seine Reformtitigkeit gebardete sich hier umso emsi-
ger und die Zahl der Verordnungen stieg umso hoher, als das Volks-
leben gerade durch den Kultus mit Religion und Kirche auf das innigste
verwachsen ist. Hier glaubte der Kaiser am meisten aufrdumen zu miissen,
weil die Zeitphilosophie vorzugsweise diese Seite des kirchlichen Lebens
als Aberglauben bezeichnete.2 Daneben spielten auch nationalokonomische
Erwagungen fiir diese Reformen eine bedeutsame Rolle.3

1. Kapitel. Sonn- und Feiertage.

Bereits 1754 erhielt das osterreichische Kaiserhaus auf Ansuchen
beim Papst die Erlaubnis, die Zahl der Feiertage zu vermindern. Dadurch
sollte die Kirchenandacht keinen Abbruch erleiden, indem das Gebot,
die Messe an einem solchen Feiertag zu héren, trotzdem weiterbestand.
s machte sich nun ein doppelter Missbrauch geltend, indem néamlich
einige osterreichische Untertanen iiberhaupt keine Messe horten und nur
arbeiteten, andere aber wegen des Besuches des Gottesdienstes den Tag
in alter Faulheit verbrachten und dem Laster des Miissigganges frohnten.
Zur Beforderung des Volkswohles und der vermehrten Moglichkeit fiir
Erwerbung des tédglichen Brotes gestattete Papst Klemens XIV. auf An-
suchen des Wiener Hofes eine vollstindige Einschrankung gewisser

1 Lampert 1, lc. S. 206—209.
2 Jiger, l.c. S. 80—381.
3 Holzknecht, l.c. S. 69; 76.

78



Feiertage.4 Eine Einschriankung der Feiertage wollte das Volk nicht
begreifen. Wohl fiigte es sich dem Zwang der Verhiltnisse. Sobald es
aber freiere Luft witterte, kehrte es zu seinen alten Gewohnheiten zuriick.
Wihrend Jahrhunderten feierten die Fricktaler das Fest des heiligen
Jodoc, der heiligen Luzia und der heiligen Ottilia. Auch sie unterblieben
auf Befehl des Kaisers. Diese Feiertage wurden 1797 vom Volk wieder
eingefithrt. An diesen Tagen enthielt es sich jeglicher Arbeit.5 Ober-
amtmann Fischinger fiihrte, wie die Regierung, einen starken Kampf
gegen die Feiertage. Es drgerte ihn bei seinen Amtsgeschéften immer und
immer wieder, feststellen zu miissen, dass in dieser oder jener Gemeinde
ein ganzer oder halber Feiertag gehalten wurde, von dem er nichts
wusste. Spassweise glaubte er sich einen eigenen Feiertagskalender fiir
die Fricktaler aufstellen zu miissen. Am auffallendsten machte sich die
verschiedene Beobachtung der Feiertage in Leuggern, an der Grenze
des Bistums Basel mit Konstanz, bemerkbar. Die Regierung suchte diese
Kluft dadurch zu iiberwinden, dass sie die Feiertagsordnung des Bistums
Konstanz dem Generalprovikar Didner mit dem Auftrag zusandte, er
mochte dieselben Bestimmungen fiir den im Kanton Aargau gelegenen
Teil des Bistums Basel treffen.® Generalvikar Wessenberg hatte kurze Zeit
vorher mit Berufung auf die Zustinde im Fricktal eine Einschrinkung
der Feiertage durch die Nuntiatur in Luzern erhalten.? Diese Regierungs-
massnahme ldsst sich dadurch erkldren, dass in mehreren Pfarreien des
Fricktals, inshesondere in Leuggern, die abgestellten Feiertage trotzdem
gefeiert wurden. Daher verordnete Generalprowkar Didner, dass Leuggern
in Zukunft keine freiwilligen Feiertage mehr halte. Damit war die Zahl
der Feiertage im ganzen Gebiet des Aargaus einheitlich festgelegt.® Mit
Genugtuung pries die Presse die Verminderung der Feiertage als einen
wahren Fortschritt und als eine wahre Vermehrung des echten Christen-
tums. 9

Wie jede Zeit Licht und Schatten in sich birgt, so war das auch
in der josefinen der Fall. Maria Theresia erliess am 14. und 31. Juli 1770
und am 3. Januar 1772 eine strenge Verordnung iiber die Heilighaltung
der Sonn- und Feiertage. Auch Kaiser Joseph II. betrachtete die Sonntags-
ruhe als heilige Pflicht. Noch 1796 schérfte der Prasident der vorder-
osterreichischen Regierung, Freiherr von Summeraw, diese Verordnung
wegen zahlreicher Uebertretungen aufs neue ein. Die wichtigsten Bestim-
mungen lauteten: Theatervorstellungen diirfen in den Stiddten erst abends

4 Petzek I, Lc. S. 358—369, Hofdekret vom 6. Okt. 1771.
PFA Schupfart, Pfarrbuch.

STAA KW 1 A 56, Reg. an Didner, 13. Aug. 1806.
BAB, Nunz. sviz. Wessenberg an Nuntius, 12. Juli 1806.
STAA KW 1 A 56, Didner an Reg. 21 /22 Aug. 1806.
Schweizerbote 1806 S. 412.

D W NS U

79



nach beendigtem Gottesdienst unter obrigkeitlicher Zensur beginnen,
wihrend alle iibrigen Schaustellungen verboten sind. Ebenso ist das
Tanzen erst nach Beendigung des Abendgottesdienstes gestattet, wobei
die Ortsobrigkeiten das Tanzen an Sonn- und Feiertagen iiberhaupt ver-
bieten und auf Wochentage verschieben konnen. Alle Wirts-, Kaffee- und
Billardhduser sind bis nachmittags vier Uhr nur fiir Reisende und die
gewohnlichen Kostgénger geoffnet. Die Ortseinwohner diirfen sich in
diesen H&usern erst von vier Uhr nachmittags an zu Unterhaltung und
Spiel einfinden. Die Gasthéduser sind in den Stadten nachts um elf Uhr,
auf dem Lande im Sommer um 9 Uhr, im Winter aber um 10 Uhr zu
schliessen. Diese Massnahmen sind zur wiirdigen Feier des Gottesdienstes
an den Sonn- und Feiertagen getroffen und werden den Ortsobrigkeiten
aufs warmste zum Ueberwachen empfohlen. Versteigerungen und nicht
dringliche Kommissionssitzungen sind an diesen Tagen zu unterlassen.
Die Verkaufsldden bleiben geschlossen. Jahr- und Wochenmirkte werden
auf Werktage verschoben. FFuhrwerke diirfen an diesen Tagen nur mit
obrigkeitlicher Erlaubnis auf- oder abgeladen werden.1® Dieselbe Ein-
slellung beherrschte auch die aargauische Regierung. Der Kleine Rat
erblickte in der wiirdigen Feier der Sonn- und Festtage nicht nur eine
heilige Pflicht eines christlichen Staates, sondern ein notwendiges Mittel,
um Religion und Sittlichkeit eines Volkes zu erhalten und zu vervoll-
kommnen. Er verordnete darum am 19. April 1819:11 Die Gemeinderite
haben in jeder Gemeinde zu sorgen, dass alles unanstindige Gelarm und
jeder Unfug, der die Feier des Gottesdienstes storen konnte, unterbleibt.
Jedes unndétige Fahren und Reiten, das Jagen und Vogelschiessen, das
Herumtragen und Feilbieten von Waren, das Offenhalten von Wirtshau-
sern aller Art wiahrend des Gottesdienstes, das Arbeiten auf dem Felde,
in den Werkstatten der Handwerker und Kiinstler, sowohl als in den
Fabriken, ist verboten. Die Oberdmter, Gemeinderédte und Sittengerichte
haben tiber die gehorige Befolgung dieser Verordnung zu wachen und
die Fehlbaren in die Schranken zu weisen.

2. Kapitel. Gottesdienst und Andachten.

Das Hofdekret vom 19. April 1784 ging noch einen Schritt weiter
als die Verordnungen Maria Theresias. Es schuf eine Gottesdienst- und
Andachtsordnung fiir die osterreichischen Vorlande in allen Land- und
Stadtpfarreien. In jeder Pfarrkirche, wo wenigstens drei Geistliche vor-
handen waren, musste sofort nach der Frithmesse fiir die Dienstboten
eine Frithpredigt gehalten werden, spater sodann die gewchnliche Predigt

10 STAA 6380/2, Zirkular von der Kbonigl. Kaiserl. Regierung und Kammer in
Vorderosterreich. Konstanz, den 17. Mérz 1796.
11 Aarg. Ges. Slg. 1847 Bd. 2 S. 574—577 Nr. 259.

80



fiir die ubrige Pfarrgemeinde. Befanden sich in einer Pfarrei nur zwei
Geistliche oder nur ein einziger, so war der Gottesdienst jeden Sonntag
zu einer bestimmten Zeit zwischen 8 und 9 Uhr zu halten. Den Haus-
viatern wurde aufgetragen, dafiir besorgt zu sein, dass ihre Untergebenen
im Anhoren der Predigt fleissig abwechselten, damit alle des christlichen
Unterrichtes teilhaftig wurden. Das Hochamt wurde in kleineren Stadten
und auf dem Lande nur dann mit Instrumental- und Choralmusik zu
feiern gestattet, wenn die Monstranz vorgeschriebenermassen ausgesetzt
wurde.12 In den Segensmessen musste der «Normalgesang» gesungen
werden, den die Regierung selber vorschrieb, wie sie auch die Litaneien
und Gebete ins Deutsche iibertragen liess, die beim Gottesdienst zu ge-
brauchen waren. Waren in einer Kirche mehrere Priester vorhanden,
so mussten sie die heiligen Messen von einer halben Stunde auf die andere
bis halb zwolf Uhr lesen.!? Diese Massnahmen veranlassten einen stidti-
schen Deputierten von Rheinfelden mit den Chorherren vom St. Martins-
stift eine Konferenz abzuhalten, um iiber die Erfiillung der k.k. Verord-
nungen liber den Gottesdienst zu beraten. Das Martinsstift fiihrte einen
Frithgottesdienst mit Predigt fiir die Dienstboten ein. Gemiss Befehl
der vorderosterreichischen Regierung wurde die 1734 gestiftete Rorate-
messe um 8 Uhr auf die Segensmesse transferiert, weil dann der grosste
Zustrom der Gldubigen stattfand. Aehnliche Massnahmen hatte auch die
Stadt Laufenburg zu treffen. 14

An den Sonntagen wurde in jeder Pfarrei um ein Uhr Christenlehre
gehalten, die derart eingerichtet sein musste, dass die Erwachsenen dabei
auch Unterricht fanden. Der Nachmittagsgottesdienst, bei dem nebst der
Allerheiligen-Litanei und den bestimmt vorgeschriebenen Gebeten das
Gebet fiir den Landesfiirsten nicht fehlen durfte, wurde an Sonn- und
Feiertagen an die Christenlehre oder die Vesper angeschlossen. An Werk-
tagen fanden dieselben Andachten vor dem Gebetslduten statt. Um fiir
die Landbevolkerung Zeit zu sparen, betete der Schulhalter an Werktagen
die tdglich vorgeschriebenen Gebete in der heiligen Messe vor.1> Um die
Gleichformigkeit des Gottesdienstes zu erreichen, stellte das Hofdekret
vom 12. Juni 178716 Wettersegen, Novenen, Kreuzginge und alle iibrigen
Nebenandachten ab. Es untersagte das Glockenziehen am Samstag zum
Feierabend géanzlich und verpflichtete alle Erwachsenen, wenn sie am
Sonntag-Vormittag am Besuch des Gottesdienstes verhindert waren, zum

Erscheinen in der Christenlehre. Das Hofdekret vom 19. Marz 1790 17 §2

12 Petzek 1, le. S. 394—398.

13 Le. S. 400; 404—441.

14 STAA 6714, Stiftsprotokoll 1784.
15 Petzek 1, l.c. S. 399; 422.

16 Lec. S. 456.

17 Le. S. 471.

81



Absatz 1 iiberliess die Ordnung des Gottesdienstes den Ordinarien allein,

wobel ihnen aber die friither erlassenen Vorschriften Richtschnur bleiben
mussten.

Die Verordnungen erstreckten sich sogar auf den Schmuck der Altare
und Kirchen, den die Aufkldrung samt und sonders als «Flitterstaat»
bezeichnete. 18 Es erfolgten Verordnungen zum Einsparen von Oel und
Wachs. 19 Den Pfarrern war nicht einmal die Anschaffung der Paramente
aus eigener Machtvollkommenheit gestattet.20 Dieser Kirchenzwingerei
verdankte der Kaiser den Spottnamen «Sakristan».

Ausser im liturgischen Gottesdienst bezeugte der damalige Mensch
seine religiose Gesinnung in zahlreichen Nebenandachten, wie sie mit
dem Bruderschaftsleben und dem Brauch des Wallfahrens verkniipft war.

Die iliberaus zahlreichen Bruderschaften, deren es in jeder Pfarrei
wenigstens eine gab, trugen zur Ausschmiickung der Gotteshduser und
zur feierlichen Abhaltung des Gottesdienstes bei. Daneben dienten sie
der Pflege des Rosenkranzgebetes und in einigen Fallen standen sie im
Dienst der christlichen Nachstenliebe. Daher bildeten sie ein Haupthin-
dernis gegen die Aufklarung und die Grundsitze des «echten Christen-
tums». Weil die Mitglieder ihre Tatigkeit im Stillen ohne staatliche Kon-
trolle ausiibten und sich von den Nichtmitgliedern durch nichts unter-
schieden, war man geneigt zu glauben, dass diese Vereinigungen eine dem
Staatsinteresse entgegensetzte Wirksamkeit ausiiben konnten.2! Den Auf-
klirern missfielen die Bruderschaften wegen ihrer Nebenandachten, der
Einfithrung der Ablésse, die dadurch nur herabgewiirdigt wurden, und
wegen des Rosenkranzgebets, das ihrer Meinung nach eine Erfindung
jener dunkeln Jahrhunderte darstellte, in denen das Volk zu nichts an-
derem fahig war als eine Anzahl Ave abzukugeln. Thre Gesdnge erschie-
nen als veraltet und unbrauchbar, ihre Statuten gegen das Wesen der
]1ehg10n abgefaest und ihr Helhgenkult zu Missbrauch durch die Einfal-

tigen geeignet. Die vielen Nebenandachten hielten die Pfarrkinder vom:
Pfarrgottesdienst fern. 22

18 Jager, l.c. S. 81.

19 Pfr. Mosch in Schupfart stellte noch 1823 fest, dass ihm das Geld fiir Anschaf-
fung von Wachs und Oel von 16 Franken auf 12 Franken herabgesetzt wurde. —
Regierungskommissir Baron von Erolzheim suchte in Leuggern eine Einsparung
von Qel und Wachs zu erzielen. — STAA KiKo-Akten, 2. Dez. 1823. -

20 Fischinger verlangte 1827 von Pfr. Mosch ein Verzeichnis all jener Paramente,
welche er ohne Erlaubnis angeschafft hatte. — STAA KW 7 A 34, 28. Aug.
1827. — Dem Stift Olsberg wurde -am 2. Mai 1827 die Anschaffung von Para-
menten bewilligt. — Frowis, Chronik S. 35.

21 Geier, lc. S. 192—193.

22 G. L. Kopp, Die katholische Kirche im 19. Jahrhundert und die zeitgemaisse
Umgestaltung ihrer dusseren Verfassung. (Mainz 1830) S. 239—242.



Selbst der Bischof von Basel geisselte jenen unbesonnenen Eifer, der
wegen der Abldsse dazu fiihrte, dass an jeder Kirche mehrere Bruder-
schaften errichtet wurden, die verschiedene, an sich fromme Tugend-
tibungen vorschrieben, zu deren Erfillung einige Bruderschaftsglieder
jedoch keine Zeit mehr fidnden. Dadurch erfasse sie ein so grosser
Schreck, dass sie ausser den von der Bruderschaft vorgeschriebenen guten
Werken nichts mehr anderes verrichten wollten, was wesentlich zur Reli-
gion gehorte. In diesem Sinne billigte er die Verordnungen Kaiser Jo-
sephs vollig und legte die Befolgung dieser Befehle des Kaisers dem
Volk aufs wiarmste ans Herz. Auf Befehl der Kammer in Freiburg i. Br.
stellte er die Missbrdauche bei den Portiunkula- und Toties quoties-
Ablassen und den sogenannten Giirtelbruderschaften ab.23

Am meisten aber befremdete das Volk die Abstellung der ewigen
Anbetung des Altarsakramentes, die Maria Theresia durch Patent vom
16. Oktober 1776 verordnet hatte. Joseph Taddhaus Freiherr von Sum-
meraw sah sich auf Bitten des Volkes veranlasst, diese Andachtsiibung
wieder einzufithren, da das Volk es mit Sehnsucht wiinschte. 24

Noch grosseren Widerstand fanden die Massnahmen, die der Kaiser
gegen die Prozessionen und Wallfahrten ergriff. Die Prozessionen dienten
der katholischen Kirche von altersher nicht nur als blosse Andachtsiibung.
Sie waren auch eine Manifestation des Glaubens und der Glaubenstreue
des Einzelnen nach aussen. Aehnlich war es mit den Wallfahrten. 25 Thren
natiirlichen Grund finden sie im Wandertriebe des Menschen, ihren
tibernatiirlichen im Glauben, dass Gott, die Gottesmutter oder Heilige be-
stimmte Orte durch Gebetserh6rungen ausgezeichnet hatten. Dazu gesellt
sich die Gemeinschaft einer mit allem menschlichen Leid behafteten
Pilgerschar, die das Gemiit des Betenden erhebt, seine Bussgesinnung
verstdrkt und den inneren Menschen fiir das Uebernatiirliche leichter auf-
nahmefihig macht. Das Fricktaler Volk pilgerte seit Jahrhunderten an
seine ihm beliebteste Gnadenstitte Todtmoos. Diese Wallfahrten lassen
sich bis zum Jahr 1255 historisch nachweisen. Todtmoos war das Ziel
von gemeindeweise organisierten Wallfahrten. Nach dem Ende des Dreis-
sigjahrigen Krieges zdhlte man 36 ankommende grossere Prozessionen. 26
Eiken versprach 1611 wegen eines «allgemeinen Landsterbet» und wegen
Hagelwetters eine Prozession nach dem Todtmoos, spiter wegen des
jahrzehntelangen Misswachses, den die Gemeinde betroffen hatte. Die

o bo

STAA 6691/b/11, Bischofliche Verordnungen S. 11—12.

STAA 6385/ VII, Zirkular des v.6. Landeschefs v. 4. Okt. 1797.

In der damaligen Zeit wurden die Ausdriicke Wallfahrt und Prozession in glei-
chem Sinn verwendet, es wurde zwischen beiden im Sprachgebrauch nicht unter-
schieden.- Vorliegende Darstellung hilt sich an den damaligen Sprachgebrauch.
26 4. Senti, Hauptziele und Niedergang der fricktalischen Wallfahrten und Bruder-
schaften = «Vom Jura zum Schwarzwalds 1943 Heft 1/2 S. 23 {f.

o
St GO

[ ]

33



Gemeinde Obermumpf legte 1068 dasselbe Versprechen ab. Nach einem
Eintrag im Jahrzeitenbuch Hornussen von 1600 ging man von altersher
ins Todtmoos wallfahren. Als 1705 eine Viehseuche derart witete, dass
alle natiirlichen Mittel versagten, setzte das Volk sein Vertrauen auf den
lieben Gott und die Gottesmutter. Es veranstaltete Prozessionen nach
Unterzeihen, Laufenburg, Siackingen und Wilen. Die ganze Gemeinde
Hornussen gelobte 1706 in der Bittwoche einen Bittgang nach Todtmoos,
wenn die Viehseuche nachlasse. An ihr beteiligten sich unter der Fiih-
rung von zwei Kapuzinern aus dém Kloster Laufenburg iiber 200 Per-
sonen. Herznach zog alljahrlich prozessionsweise nach Niederzeihen,
Wolflinswil, Hornussen und am Markustag nach Sickingen. — Wolflins-
wil veranstaltete Prozessionen nach Oeschgen, Hornussen, Kienberg und
am Markustag nach Sickingen. — Wittnau unternahm Bittgénge nach
Wolflinswil, Frick und am Markustag nach Sackingen.?? — Schupfart
machte in der Bittwoche eine Prozession nach Eiken oder Frick, wo am
meisten Korn gesdt wurde, am folgenden Tag eine Prozession nach Ober-
mumpf, und am Mittwoch eine Prozession nach Wegenstetten oder wo
am meisten Hafer gesdt war.2® — Frick wallfahrte nach Oeschgen,
Hornussen, Todtmoos, Wyl und am Markustag nach Sackingen. —
Kaisten, Mettau, Sulz, Jttenthal, Wyl und Gansingen gelobten im Fall der
Verschonung von schweren Ueberschwemmungen, wie sie 1680 stattfan-
den, alljghrlich am Freitag nach dem Fronleichnamsfest prozessionsweise
nach Laufenburg zu ziehen. — Gansingen pilgerte, wie alle Fricktaler
Gemeinden, am Markustag nach Séckingen. Seine beschwerliche Bann-
prozession verlief vom Dorf auf den Laubberg und von dort iiber die
Zelgen von Galten und Biiren.?® — Rheinfelden machte Prozessionen
nach Mohlin, Eichsel, Magden und Olsberg.30 Es entschloss sich 1783,
die Umginge am Markustag und innerhalb der Oktav des heiligen Theo-
philus abgeéndert beizubehalten, da solche Abanderungen kaiserlich nicht
verboten seien. Die Bannprozession fand auch in Zukunft statt, weil das
Volk sie nicht missen wollte. Sie wurde aber, um den Vorschriften etwas
zu entsprechen, vom Osterdienstag auf den Ostermontag vorverschoben.
Als den Pfarrgottesdienst storend wurden die seit unvordenklichen Zei-
ten unternommenen Prozessionen am Fest Marid Verkiindigung nach
Beuggen und jene am Fest der heiligen drei Jungfrauen (sic!) nach Eich-
sel erklart. Die in der Kreuzwoche nach Magden, Nollingen und Méhlin
abgehaltenen Prozessionen wurden in den Besuch der Nebenkirchen von
Rheinfelden abgedndert, weil daran die ganze Gemeinde mit Leichtigkeit
teilnehmen und jeder zu niitzlicher Zeit seinen Berufsgeschéften nach-

27 STAA 6385/1I, J. Leimgruber an K.K. Amt Rheinfelden, 4. Jan. 1778.
28 PFA Schupfart, Pfarrbuch.

29 Brentano, l.c. S. 180—183.

30 Burkart, l.c. S. 676.

84



gehen konnte. Dadurch wurde auch der Anlass beseitigt, dass die Ménner,
statt dem Gebet zu obliegen, in den Wirtshdusern nicht geringes Geld
vertaten. Die abgednderte Prozession am Markusfest zog in Begleitung
des gesamten Chores in die Johanniterkirche von Rheinfelden. Am Mon-
tag in der Bittwoche wurde eine Prozession in die Kloos, am Dienstag
zuvor in den Spital und zu den Kapuzinern und am Mittwoch auf den
Gottesacker unternommen und jedesmal von einem Stiftskanoniker oder
Stiftskaplan in der Kirche ein gesungenes Amt gehalten. Biirgerschaft
und Stiftskapitel bestimmten betreffs der Prozession an den Festen des
heiligen Appollonius, des heiligen Evangelisten Lukas und der heiligen
Agatha in die Kapuzinerkirche, dass, um der Gefahr von Strafe zu ent-
gehen, diese Feste noch von der Kanzel verkiindet und die Gemeinde
angewiesen werden sollte, dem Amt in der Pfarrkirche beizuwohnen. Fer-
ner wurde die Beibehaltung der Bussprozession am Karfreitag be-
schlossen.3! — Schon seit urdenklichen Zeiten beteiligte sich die Stadt
Laufenburg an den Wallfahrten nach dem Todtmoos. Vier Ratsherren
mit dem Biirgermeister und 26 Biirger, alle mit Seitengewehren bewaff-
net, seitdem die Prozession einmal von Strassenrdubern iiberfallen wor-
den war, beteiligten sich an den Wallfahrten nach Todtmoos. Jeder
Teilnehmer bezog per Wallfahrtstag 34 Kreuzer aus der Stadtkasse. Ob-
wohl die Todtmoser Wallfahrt schon 1777 verboten wurde, beschloss
der Stadtrat 1779 einstimmig, die Prozession zu verkiinden und abzu-
halten.32 Aus Furcht vor allgemeiner Empoérung wagte der Regierungs-
beamte das Verbot dieser Wallfahrt nicht einmal zu publizieren. Erst
nach jahrelangen Kampfen gelang es ihm anscheinend, diesen Regierungs-
befehl durchzufiihren.3? — Die Bewohner Leuggerns machten alljahrlich
eine Wallfahrt auf den Achenberg zwischen Klingnau und Zurzach.34 —
Zeiningen versprach noch 1800 bei einer allgemeinen Viehseuche einen
Kreuzgang nach Murg, einen nach Mgohlin und einen nach Zuzgen. Es
gelobte tberdies, wiahrend 10 Jahren den Tag des heiligen Antonius,
Eremit, und den Tag des heiligen Sebastian als Bettage mit vier allge-
meinen Betstunden und allgemeinem Gottesdienste zu halten. 33 Weniger
zahlreich als nach dem Todtmoos wa]lfahrte das Fricktaler Volk nach

Mariastein und Einsiedeln.

Maria Theresia, auf die Abschaffung geistlicher Misshrauche be-
dacht, stellte alle Prozessionen, bei denen man iiber Nacht ausblieb, fiir
ihre Lande ab.36 Spédter wurde bei den Fronleichnamsprozessionen das

31 STAA 6714, Stiftsprotokoll, 22, Febr. 1783.

32 STAL 158 g, Obervogt an den Stadtmagistrat von Laufenburg am 9. Mai 1779.
33 Geier, lc. S. 191.

34 Schwelzerbote 1814 S. 156.

35 PFA Zeiningen: Chronik vom Anfang des 19. Jahrhunderts.

36 Petzek 11, lc. S. 351, Hofdekret vom 11. Apr. 1772.

85



Mittragen der grossen Zunftfahnen und anderer Schwungfahnen. ausge-
nommen eine einzige kleine Fahne, die ein Mann ohne Gefdhrdung der
Umstehenden auch bei starkem Sturm tragen konnte, verboten.37 Stiftun-
gen fiir Prozessionen erhielten angeblich eine bessere Zweckbestimmung
fiir die Bildung der Jugend.38 Das Mittragen von Statuen wurde abge-
schafft.39 Alle Wallfahrten, die nebst den Prozessionen an Fronleichnam
und in der Bittwoche stattfinden sollten, waren untersagt, ob sie nun
in Gegenwart des Pfarrers erfolgten oder nicht.40 Trotz dieser zahlreichen
und strengen Verbote wagte das Volk Widerstand zu leisten. Mit dusser-
stem Befremden musste die vorderosterreichische Regierung schon 1778

feststellen, dass im Fricktal immer noch Wallfahrten und Prozessionen
veranstaltet wurden. 41

Kaum war Kaiser Joseph verblichen, erliess sein Nachfolger, Leo-
pold II., eine Moderation dieser strengen Vorschriften. Er wollte dem
Volke seine althergebrachten Andachtsiibungen, zu welchen dasselbe
nach angewohnter Denkungsart sein besonderes Zutrauen hegte, im Ein-
verstindnis mit den Bischofen und den Grundsidtzen der katholischen
Kirche, nicht rauben.42 So fanden denn 1791 die Bruderschafts- und
Bannprozessionen an den meisten Orten wieder statt. Ebenso wurden in
der Stadt Rheinfelden die «Bunds- oder sogenannten Kerzen-Jungfern»
wieder eingefiihrt, welche mit einer neuangeschafften Fahne die Prozes-
sion begleiteten, ohne dass die weltliche Behorde einschritt. 43

Da trat ein Ereignis ein, das das Volk neuerdings im Festhalten an
Prozessionen und Wallfahrten bestirkte. Im Jahre 1794 brach eine Vieh-
seuche aus, der kein Mittel auf den Leib zu riicken vermochte. Die Ge-
meinden entschlossen sich endlich zu Gebetstagen und Kreuzgingen.
Von da allein erwarteten sie noch Hilfe. Sie ersuchten daher das Kame-
ralamt Rheinfelden um die Erlaubnis zu Wallfahrten ins Todtmoos. Das
Kameralamt hatte nichts dagegen einzuwenden, machte aber die Wall-
fahrt von der Erlaubnis des bischoéflichen Kommissidrs Challamel abhén-
gig, der sie gerne erteilte. Als eine Prozession nach Todtmoos keine Ab-
hilfe brachte, pilgerte die Gemeinde Hornussen sogar nach Einsiedeln.

37 l.e. S. 358, Hofdekret vom 16. Mai 1781.

38 l.c. S. 367, Hofdekret vom 3. Jan. 1783.

39 lec. S. 369, Hofdekret vom 28. Apr. 1783.

40 1. S. 377, Hofdekret vom 21. Miarz 1784.

41 STAA 6385/11, Vorderoster. Reg. an Kameralamt Rheinfelden, 27. Juni 1778. —
Auf dem Gebiet des Prozessionen- und Wallfahrtenwesens kam es im Bistum
Basel zu keinem offenen Widerstand kirchlicher Kreise. Das vor allem, weil es
sich nicht um das Wesen der Kirche als solcher handelte, sondern nur um
Wallfahrten und Prozessionen, die meistens durch die Initiative einzelner Per-
sonen entstanden.

42 l.c. Zirkular der vorderosterreichischen Reg. vom 19. Marz 1790.

43 STAA 6385/1II, Amtsgutachten vom 22, Febr, 1792,

86



Erst jetzt verschwand die Seuche, die besonders in Eiken, Obermumpf
und Schupfart getobt hatte. ¢4

Wie bei allen Staatsverinderungen von 1780—1830 nahm 1803 das
religiose Leben, wie es nach aussen in Erscheinung trat, einen machtigen
Aufschwung. Doch die aargauische Regierung enttduschte das Volk, weil
sie auf den strengen Verboten der Prozession beharrte. Besonders Ober-
amtmann Fischinger in Rheinfelden konnte die mit Kreuz und Fahne
Wallfahrenden nicht ungehindert des Weges ziehen sehen. Er betrachtete
die Wallfahrten inn- und ausserhalb des Landes als religiose Missbrauche
und klagte, dass die Priester es versaumten, das Volk in dieser Hinsicht
weise aufzukliaren.4’ Derselben Ansicht huldigte auch die aargauische
Regierung. 46 Trotzdem wollte sich das Volk von dieser Gewohnheit nicht
abbringen lassen. Die Berichte der Bezirksamtméanner stimmten noch 1816
darin iiberein, dass die Prozessionen sich immer noch derselben Beliebt-
heit beim Volke erfreuten wie ehemals.

Der Kampf einiger aufgekldrter Geistlicher gegen die Wallfahrten
war nur anscheinend von Erfolg gekront. Pfarrer Weizmann gelang es
nie, die Einzelwallfahrten nach Einsiedeln zu unterbinden.48 Die Ge-
meinde Schupfart lehnte eine Umwandlung der Todtmooser Wallfahrt
in einen Bittgang nach Murg entschieden ab.4? Anscheinend gelang es
Pfarrer Brentano, die Wallfahrt der Gansinger nach Todtmoos 1807 ab-
zustellen. Wenige Jahre darauf wurde er gezwungen, sie in eine Pro-
zession nach Mettau umzuwandeln. Kaum hatte er Gansingen verlassen
miissen, als das Volk zu seinem alten Gebrauch zuriickkehrte.?® Am
meisten Aufsehen erregte eine Prozession, die der Gemeindeammann von
Hornussen organisiert hatte.. Mehr als 950 Personen nahmen an ihr teil
aus den Ortschaften Gipf, Frick, Oberfrick, Hornussen, Oeschgen, Eiken,
Miinchwilen und Sisseln. Bei dieser Wallfahrt wurden wenigstens 1900
Franken aus dem Lande getragen. Hier sah sich die Regierung zum Ein-
schreiten veranlasst.5! Bei der Todtmoserwallfahrt ging nicht nur der
Wallfahrtstag als solcher verloren, denn ein Weg von wenigstens 8 Stun-
den beanspruchte einen Tag Vorbereitung und einen nachfolgenden
Ruhetag. Man glaubte, dass durch solche Bittgdnge., namentlich wenn
man dabei iibernachten musste, die Unsittlichkeit befordert wiirde und
das Geld unnétig ins Ausland getragen werde. «Zu diesem Prozessionen-
gehen wird der letzte Heller angewendet, miissen aber Steuern, Zinse

44 STAA 6385/I1, Obervogt Dinkel an Kameralamt, 22. Dez. 1798.
45 STAA KW 1 A 27, Fischinger an Reg., 17. Mai 1804.

46 l.c. Reg. an Fischinger, 22. Mai 1804; Prot. KIl. Rat, 19. Mai 1804.
17 STAA KW 1 F 5 Bezirksbereisungsrapporte von 1816.

48 STAA KiKo-Akten, Weizmann an KiKo, 8. Oktober 1823.

49 PFA Schupfart, Pfarrbuch.

50 Brentano, l.c. S. 180—183.

51 Jorin, (Argovia 53) S. 42—43,

87



und andere Abgaben entrichtet werden, so ist kein Kreuzer vorhanden
und jeder Heller muss oft mit Exekution einbringlich gemacht werden . ..
Das Land ist sonst blutarm und in Schulden iiber und iiber versunken,
und diese Prozessionen, die immer mehr wieder einreissen diirften, wiir-
den aufs neue eine zehrende, schleichende Seuche fir das Land werden.
Ich fiihle dringend, dass man hier in Zeiten Schranken setzen soll; wo
die Leute diese ehemaligen Prozessionen beinahe vergessen haben, als
mir noch als Knab zu gut bekannt ist, welche Sensation das so wohl-
tatige Gesetz Kaiser Joseph 1I. wegen Authebung derselben veranlasste»,
schrieb Oberamtmann Fendrich von Laufenburg an die Regierung.52

Im allgemeinen darf angenommen werden, dass bei diesen Wall-
fahrten weniger Missbriduche vorkamen, als man gemeinhin anzunehmen
geneigt ist. Besonders schwer aber wirkten sich Ungliicksfélle auf die
Gemiiter der aufgeklarten Josefiner aus, die sich bei Wallfahrten ereig-
neten. Wir wollen hier nur an die bedeutendsten erinnern,

Bei der Riickkehr der Gemeinde Leuggern von einer Wallfahrt auf
den Achenberg kenterte bei der Uebersetzung iiber die Aare ein Boot.
Von dessen 73 Insassen ertranken 35, darunter der Expropst Martin
Schmid von Béttstein. 33 Ein Missgeschick kleineren Umfanges begegnete
einer Familie von Wittnau, welche an der Jubelfeier in Rom teilgenommen
und aus Italien das traurige Geschenk der natiirlichen Kindsblattern mit
heimbrachte. Durch polizeiliche Anordnungen wurden der Verbreitung
dieses Ungliicks durch Wallfahrer sogleich wirksame Schranken gesetzt. 54
Ein drittes Ungliick ereignete sich in der badischen Nachbarschaft unter
den Augen Oberamtmann Fischingers. Im Dorfchen Wilen, zwei Stunden
von Rheinfelden entfernt, brannte ein schones Bauernhaus bis auf den
Grund nieder. Die Bewohner dieses Dorfchens waren Protestanten, ihre
ndchsten Nachbarn aber Katholiken. Die Katholiken befanden sich gerade
auf einem weit entfernten Bittgang und konnten ihren Nachbarn nicht zu
Hilfe eilen. Daher bestand Gefahr, dass das ganze Dérfchen ein Raub
der Flammen wurde. Fischinger betrachtete es als eine Pflicht der Polizei-
leitung eines Staates, auf solche Ereignisse ein wachendes Auge zu werfen
und gegen Unfalle, soweit es moglich war, Vorkehren und Vorsichtsmass-
nahmen zu treffen. Solche waren nach seiner Meinung vorziiglich:

1. Keine anderen Bittgédnge mehr zu gestatten, als welche die allge-
meine Kirche anerkennt, auch keine solchen mehr, welche der Pfarrer
durch das Volk und das Volk durch den Pfarrer willkiirlich, und man
kann sagen wider den Willen ihrer Gesetzgeberin einzufithren belieben,
was seit Jahren in einzelnen Gemeinden des Fricktals geschah.

52 STAA KW 1 B 33 b, Fendrich an Reg., 26. Mai 1810.
53 Schweizerbote 1814 S. 156; 179-—180.
54 Schweizerbote 1826 S. 139.

88



2. Man sollte es jedem Ortsvorsteher zur unerldsslichen Pflicht ma-
chen, wihrend eines solchen Bittganges in dem Orte, aus welchem er
ausgeht, wohl unterrichtete Feuerwachen in geniigender Stirke zuriick-
zulassen. 33 Missbrauche und Unfille lassen sich nirgends vermeiden und
nirgends voraussehen. Meistens ereignen sie sich dann, wenn niemand
daran denkt. Daher wire es falsch, irgendeine Religion dafiir verant-
wortlich machen zu wollen.

Trotz aller Vorkehrungen und Verbote dauerten die Wallfahrten
weiter. Vermutlich schon seit 1810 wurden von Hornussen aus im Ge-
heimen Wallfahrten unternommen. Ende Mai 1829 beschloss der Gemein-
derat von Hornussen eine stiarkere Wallfahrt zu organisieren. Zu diesem
Zweck sollten aus jeder Haushaltung wenigstens 2 Personen mitziehen.
Der Pfarrer las am Wallfahrtstag die heilige Messe zwei Stunden friiher
als gewohnlich, was ihm als Vorschubleistung zu dieser gesetzwidrigen
Handlung, wie es eine Prozession darstellte, angerechnet wurde, obwohl
er selbst nicht mitzog und an ihrer Organisation nicht beteiligt war. Sin-
cend und betend durchschritten die Wallfahrer die Dorfer. Durch Laufen-
burg, den Sitz des Oberamtes, bewegten sie sich feierlichen Schrittes unter
Beobachtung des tiefsten Stillschweigens wie ein Leichenzug auf demehol-
perigen Strassenpflaster. Der Zug zdhlte 121 Teilnehmer. 36 Die Regierung
verwies Oberamtmann und Dekan an ihre Pflicht, wihrend der Organi-
sator dieser Prozession, der Gemeindeammann von Hornussen, das Ver-
bot eines derartigen Unterfangens personlich in der Kirche vorlesen
musste. 57 Die schwersten Siinder wurden sogar mit Gefdangnis bestraft. 58
Um auch Privatwallfahrten nach dem Todtmoos zu verhindern, stellte der
Oberamtmann von Laufenburg eine Landjdgerwache auf die Rhein-
briicke.? Ueber Bestrafung privat wallfahrender Fricktaler Biirger er-
schien in der Presse wenig. «Schon das wenige, das wir erfuhren»,
schreibt der Zeitgenossen Freymund, % «emporte unser Gemiit und - wir
zeichneten es unter die Frevel dieser Zeit auf». Von einem Verbot der
Privatwallfahrten besagten die josefinen Verordnungen nichts. Wie sollte
es auch mit der Wiirde eines freien Republikaners vereinbarlich sein, dass
er nicht einmal als Privatbiirger einen Gang zu Fuss durch anmutige
Waldungen unternehmen durfte? Die Wallfahrten bedeuteten damals auch
eine didtetische Erholung eines beschwerten Gemiites, stellten sie ja fiir
viele Bauern nebst den Markttagen die einzige Zeit der Abspannung und
Irholung dar. Und sah man nicht hundertmal hauensteinische Schwarz-

5 STAA KW 1 F 56, Fischinger an Reg., 21. Mai 1816.
6 STAA KiKo-Akten, Gutachten der KiKo 1829; Prot. kath. KiKo, 16. Juni 1829.
STAA KiKo-Akten, Kath. Kirchenrat an Reg., 30. Juli 1829.
Heer, l.c. S. 22,
9 Freymund, l.c. S. 138.
Le. S. 84—385.

(=I5 B, B ST ..,1
-1

o o w

89



wilder, fiir die dasselbe Gesetz des Kaisers einst gegolten, durch die
Fluren des Aargaus pilgernd nach Einsiedeln wandeln?

Dieses einseitige Vorgehen der aargauischen Regierung schaffte ihr
im Geheimen viele Feinde, die nur jenen Zeitpunkt abwarteten, an dem

die Stunde der Rache schlug.

3. Kapitel. Predigt und Plazet

Die offentliche Verkiindigung geoffenbarter Wahrheit durch einen
von der kirchlichen Autoritit eigens Beauftragen, nennt man Predigt.
Sie dient zur Belehrung und Vertiefung des christlichen Glaubens sowie
zur moralischen Aufmunterung und Besserung der Glaubigen. Durch sie
kommt der Pfarrer am meisten mit dem gldubigen Volk in Beriihrung.
Die Beeinflussung des Volkes durch die Predigt hielt Kaiser Joseph fiir
so wichtig, dass er in Ansehung der abzuhaltenden Kanzelreden fiir den
gesamten Klerus Nachstehendes verordnete: ¢! Jeder Prediger soll sich an
die Lehren des Evangeliums halten, sich keiner doppelsinnigen Ausdriicke
odef ungeziemender Anspielungen bedienen und nicht vom Hauptstoff auf
undienliche Nebensachen iibergehen; nichts gegen die von Zeit zu Zeit in
den Erblanden von k.k. Biicherzensoren- zum Druck bewilligten Biicher
anfithren; viel weniger aber einige, wenngleich verdeckte Anziiglichkeiten
auf Gesetzgebung und Staatseinrichtung unter bevorstehender, schwerster
Strafe erlauben; beim Beweisen der Evangeliumswahrheiten sich nicht
mit unnotigen Kontroversen abgeben und alle praktischen Lehren des
Christentums mit deren Anwendung auf das tdgliche Leben im Zeitraum
eines Jahres in schicklicher Ordnung vortragen. Der Prediger musste sich
bestreben, nicht nur zur Aufklarung des Verstandes, sondern auch zur
Pflanzung und Stdrkung der Tugenden und zur Besserung des Herzens
zu predigen. Er hatte alle seine Predigten mit Anmerkung des Tages.
der Zeit und Ortes, wo sie gehalten worden, schriftlich aufzusetzen, oder
wenn er eine Predigt aus einem Buch entlehnte, dieses Buch vor Ab-
haltung der Predigt auf einen besonderen Zettel aufzuzeichnen und zur
allfdlligen Einsichtnahme aufzubewahren. Er erachtete sich auch fiir zu-
stindig, dem Klerus die Predigtgegenstinde noch nidher vorzuschreiben, 62
obwohl das Sache des kirchlichen Lehramtes war. Besonders die Besucher
der Generalseminarien benutzten die Kanzel als Ort zur Verbreitung der
Aufkldrung. Sie ergingen sich in der Anpreisung der politisch-geistlichen
Landesgesetzgebung und verschrieen Prozessionen, Wallfahrten, Rosen-
kranzgebet, Gewitterlauten, Wettersegen usw. als schandliche Missbrauche.

61 Petzek 1, l.c. S. 386—388, Hofdekret vom 4. Febr. 1783.
62 Petzek I, l.c. S. 446—449, Hofdekret vom 28, Mai 1785,

90



Die Regierungsbeamten achteten darauf, dass die Pfarrer in dieser Rich-
tung sich betatigten. Wer sich besonders auszeichnete, wurde als konkurs-
frei® erklart und durfte auf eine fette Pfriinde hoffen.

Aehnliche Verhiltnisse dauerten wihrend der Mediation und Restau-
ration fort. Es war keine Seltenheit, dass Geistliche wegen ihrer Predigten
zur Verantwortung gezogen wurden. Es seien hier nur genannt Vikar
Triib in Leuggern, Pfarrer Wunderlin in Obermumpf, Pfarrer Gams in
Zuzgen und Pfarrer Hochle von Leuggern.

Kaiser Joseph II. erkor die Kanzel auch als Publikationsort seiner
Gesetze. %4 Es fiel dem Bischof von Basel sehr schwer, dieses Hofdekret
dem osterreichischen Klerus seiner Dibzese vorzuschreiben. Dieses Hof-
dekret verlangte, dass der Klerus alle landesfiirstlichen Gesetze von der
Kanzel verkiinden sollte. Der Bischof befiirchtete, es konnte manche
Verordnung erscheinen, welche nicht geeignet erschien, aus dem Mund
eines Priesters von der Kanzel dem Volk vorgelesen zu werden, Er ver-
sicherte der vorderdsterreichischen Regierung, dass das katholische Volk
sich an dieser Verordnung ohne Zweifel stossen, den Seelsorgern aber
oft die Zeit fehlen werde, die von der Kirche selbst nach géttlichen Ge-
boten vorgeschriebenen Pedigten gehorig zu halten. Er unterbreitete ihr
den Vorschlag, dass jene Verordnung rein weltlichen Belanges von der
weltlichen Behorde ausserhalb der Kirche verlesen werden konnte. 65
Diesen Vorschlag verwirklichte erst das Hofdekret vom 17. Marz 1791. 66
Seither verlas man die landesfiirstlichen Verordnungen nicht mehr von
der Kanzel, sondern heftete sie an die Kirchentiiren. Ueberdies verlas die
weltliche Behorde in Anwesenheit des Pfarrers nach vollendetem Gottes-
dienst die Gesetze vor versammelter Gemeinde. Die aargauische Regierung
liess die Gesetze zu einem guten Teil wieder von den Kanzeln verlesen.
Sie verlangte auch von den Geistlichen, dass sie zur Aufkldarung des
Volkes Predigten hielten iiber die Niitzlichkeit der Schule und Jugend-
erziehung, der Pockenschutzimpfung, der Schadlichkeit der Wallfahrten
etc. Sie erklarte in Anlehnung an das osterreichische Vorbild die Gesetzes-
sammlung fiir die Geistlichen als obligatorisch. 67

Da die Prediger im Zeitraum eines Jahres die wichtigsten Glaubens-
wahrheiten nach dem Evangelium darlegen sollten, fanden sie zu wenig
Zeit, die Bibel in der Predigt fiir das Volk restlos auszuschopfen, weil die
Gesetzespublikationen und die von der Regierung vorgeschriebenen Pre-
digten die Predigttatigkeit in mehr als einer Hinsicht 1ldhmten. Darum

63 Vgl. 2. Abschnitt 2. Kapitel Anm. 63.

64 Petzek 1, l.c. S. 31, Hofdekret vom 17. Mai 1782.

65 STAB A 28/4, Bischof an Reg., 7. Juli 1782.

66 Petzek I, l.c. S. 472, Hofdekret vom 17. Marz 1791.

67 STAA, Prot. KL Rat, 19. Sept. 1803; SR A 18.
Aarg. Ges. Slg. 1848 Bd. 3 S. 412—414 Nr. 86.

91



entschloss sich der Kaiser gemiss Hofdekret vom 10. August 1781,68
dass dem gemeinen Volk eine jede katholische Bibel zugelassen und iiber-
haupt kein Buch weggenommen oder jemand deswegen bestraft werden
solle, ohne dass ein solches Buch vorlaufig der k.k. Wiener Biicherzensur-
kommission vorgelegt wurde. Der Bischof von Basel vertrat die Ansicht,
dass die Lesung der Bibel in der Muttersprache ohne Ausnahme dem ge-
wohnlichen Volk nicht erlaubt werden konnte, weil hieraus mehr Schaden
als Nutzen entstiinde. Er begriindete seine Ansicht mit der Berufung auf
die 4. Regel des Index librorum prohibitorum und auf die Bulle «Uni-
genitus», welche er als allgemeines Kirchengesetz nicht tibersehen zu kon-
nen glaubte.9Was die w1der den Glauben und die guten Sitten geschrie-
benen Biicher betrifft, so ist jeder kath. Bischof kraft seines gottlichen
Hirtenamtes verpflichtet, sie zu verbieten, damit die seiner Obsorge an-
vertrauten Glaubigen dadurch nicht verfithrt und vom Guten abgebracht
werden.

Vergeblich hoffte der Bischof von Basel auf die Zuriicknahme dieses
Hofdekretes. Statt dessen erwiderte der Kaiser durch Hofdekret vom
7. Dezember 1781, dass der Fiirstbischof von Basel ohne weiteres die
Erlaubnis, wonach jedermann die katholische Bibel in der Muttersprache
lesen diirfe, nach der bestehenden Generalvorschrift, innerhalb von sechs
Wochen vom Tage des Empfanges dieses Hofdekretes seinem unterstell-
ten oOsterreichischen Klerus erteilen sollte. Bei einer Weigerung gedachte
er dem Firstbischof alle Gefille im osterreichischen Gebiet zu sperren. 70
Ein solches Vorgehen musste dem Bischof von Basel schwer fallen, denn
er stand vor der Entscheidung, entweder der Stimme seines Gewissens als
Hirt der ihm anvertrauten Herde und der Stimme der Kirche zu gehor-
chen oder ihr untreu zu werden und des Kaisers Gebot mehr zu achten
als das des Papstes. Daher entschloss er sich zu einer letzten Vorstellung
an den Kaiser. Der Fiirstbischof erinnerte den Kaiser an die Beschliisse
des Konzils von Trient betreffend die zu zensurierenden Biicher und das
Lesen der Bibel in der Muttersprache. «Die Stimme der Kirche», so heisst
es in dieser Vorstellung weiter, «bitten Wir die Herren um der Liebe
Christi willen zu unserer Entschuldigung und fiir das Beste der Unter-
thanen vor dem Throne S.K.K.A.M. horen zu lassen.» 7t Doch der
Kaiser beharrte auf seinem Entschluss. Er drohte einfach, wenn der Bi-
schof diese Verordnung nicht bekanntmache, so werde er ihn durch die
Regierung bekanntmachen lassen.?? Schon am 13. Mérz 1782 hatte die
vorderosterreichische Regierung zu ihrer Bestiirzung festgestellt, dass

68 STAB A 28/4.

69 l.c. Bischof an Reg., 10. Okt. 1781.
70 lLc. Reg. an Bischof, 27. Dez. 1781.
71 l.c. Bischof an Reg., 10. Febr, 1782,
72 Lc. Reg. an Bischof, 20. Apr. 1782.

92



der Bischof von Basel folgende politisch-geistlichen Gesetze kundzumachen
versaumt hatte: 1. Das Patent vom 24. Mérz 1781 die Authebung des
Nexus mit den Ordensgeneralen und auswirtigen Ordenshdusern betref-
fend. 2. Das Patent wegen Einholung des Placeti regii. 3. Die Verord-
nung vom 14. April betreffend die Dispensation von den dem Papste
reservierten Fillen. 4. Die Verordnung iiber die Bulle «Coena» und
«Unigenitus». 5. Die Resolution vom 10. August, dass dem katholischen
Volk eine jede katholische Bibel zum Lesen zugelassen werden solle. 6.
Die Befehle vom 4. September und 25. Oktober, dass die Bischofe in
offentlichen und heimlichen kanonischen Ehehindernissen kraft eigener
Autoritat dispensieren sollen. 7. Das Hofdekret vom 12. November, dass
kein Oesterreicher ins Kollegium Germanicum zu senden sei und 8. die
Resolution vom 27. November iiber die Abstellung der Missbrauche bei
den Portiunkula- und anderen Ablissen.

Anderseits aber glaubte der Kaiser eine Kontrolle iiber die Kund-
machung geistlicher Gesetze von der Kanzel ausiiben und selbst die
Hirtenbriefe der Bischofe iiberwachen zu diirfen. Da alle vom pépstlichen
Stuhl herkommenden Bullen, Breven und anderweitige Verordnungen
cinen Bezug auf die Politik haben konnten, so fand er es fiir notwendig,
dass deren Inhalt vor der wirklichen Kundmachung ihm zur Erteilung
des landesfiirstlichen Plazets oder Exequatur jeweils vorgelegt wurde.
Unter Plazet versteht man das vom Staat beanspruchte Recht, vor der
Publikation in kirchliche Erlasse aller Art, wie Bullen, Breven, Fasten-
und Hirtenbriefe usw. Einsicht nehmen zu kénnen und deren Kund-
machung zu gestatten oder zu verbieten. Das Plazet gehort zum System
der alteren Kirchenbevormundung und ist unv erembar mlt der Selbstan-

digkeit der Kirche.?3

Der Erlass dieser Hofdekrete 7* stiirzte den Bischof von Basel in die
dusserste Verlegenheit. Wie gerne er auch seiner Pflicht dem Kaiser
gegeniiber nachgekommen wire und das Plazetgesetz dem osterreichischen
Klerus promulgiert hitte, glaubte er es nicht ohne Verletzung der dem
papstlichen Stuhl nach gottlicher Einsetzung verliehenen Vorrechte tun
zu konnen. Die volle Ausfithrung dieses Gesetzes erschien ihm als mit
der bischoflichen Jurisdiktion unvereinbar, denn der Bischof konnte
keinen ein &rgerliches Leben fiihrenden Geistlichen mehr zur Verant-
wortung ziehen, keine hirtenamtlichen Schreiben fiir die Glaubigen er-
lassen, keine F astenbrlefe verfassen und keine Direktorien fiir die Geist-
lichen drucken lassen ohne eingeholtes Plazet, das er vielleicht erst nach

73 Lampert 11, l.c. S. 449.
74 Petzek 1 fiihrt die zahlreichen Hofdekrete, das Plazet betreffend, auf S. 4—39

der Reihe nach an.

93



langem Zogern erhielt.’s Durch eine solche Massnahme wurde das bischof-
liche Hirtenamt auf unverantwortliche Weise mit unnétigen Formalitéten
erschwert, umso mehr noch, als dergleichen Gesetze bis dahin in keinem
katholischen Land iiblich waren. Der Bischof betrachtete das Plazet als
eine Verletzung seines Ansehens und Zutrauens bei Klerus und Volk,
weil er stets auf die Befolgung der landesherrlichen Gesetze gedrungen
habe und daher das Plazet als ein Misstrauensvotum der Regierung
gegen ihn erscheinen miisste. Es konnte durch das Plazet der geistlichen
Oberbehorde von Staates wegen auch die Kundmachung von Gegenstin-
den rein geistlicher Natur verhindert werden, die dem Staat nicht den
geringsten Schaden verursachten, wohl aber fiir das Seelenheil der
Glaubigen von grossem Vorteil und hoher Wichtigkeit waren.? Das
zeigte sich 1801, als die vorderdsterreichische Regierung die Promul-
gation eines Hirtenbriefes, obwohl er nichts Staatsfeindliches enthielt, als
zu streng abgefasst verunmaoglichte.

Hatte die franzosische Revolution das Plazet fiir die ganze Schweiz
gebracht, so verschwand es durch die Mediationsakte fast fiir das ganze
Gebiet der Eidgenossenschaft. Die aargauische Regierung aber nahm
das Plazet fiir beide Bistumsteile in Anspruch. Sie iibte es aus, jedoch
nicht immer mit derselben Strenge, da seine Ueberwachung stark von
den untergeordneten Beamten, insbesondere den Oberamtménnern, ab-
hing.7” An diesem Pflichteifer liess es Oberamtmann Fischinger in keiner
Weise fehlen. An der Grenze des lichtvollen Bistums Konstanz und des
finstern Bistums Basel war es ithm nicht gleichgiiltig, zu wissen, ob die
Regierung fiir die Hirtenbriefe des Bischofs von Basel ihr Plazet erteilt
hatte. 78 Keiner der Oberamtménner tat sich hierin so hervor, wie gerade

er. Die Regierung bestdarkte sein Verhalten noch durch anerkennende
Worte. 79

Schon am 21. November 1804 forderte die Regierung dem General-
provikar Didner in Rheinfelden das Fastenmandat fiir das Jahr 1805 ab,
damit sie noch rechtzeitig das Plazet erteilen konnte.80 Sie mahnte die
bischofliche Kurie zu wiederholten Malen, das staatliche Plazet einzu-
holen. Eine Umgehung desselben war im Fricktal dusserst selten, trotz
den Behauptungen verschiedener Autoren, die das Gegenteil gerne wahr

75 STAB A 28/4, Bischof an Reg., 21. Mai 1781; Geier, l.c. S. 76.

76 STAB A 28/6/VI, Bischof an Reg., 8. Mai 1784.

77 STAA KiKo-Akten, KiKo an Departement des Innern des Kantons Waadt, 20.
Jan. 1825.

78 STAA KW 1 A 37 und KW 1 D 1, Fischinger an Reg., 4. Okt. 1810.

79 lc. Reg. an Fischinger, 14. Jan. 1811.

80 STAA, Prot. KI. Rat, 21. Nov. 1804.

94



haben mochten.8 Auch kann von einer nachldssigen Handhabung des
Plazets durch die aargauische Regierung keine Rede sein. Bezirksamt-
mann Brentano erklirte, dass das Plazet unter aargauischen Verhaltnissen
viel stirker ausgetibt wurde, als es jemals unter einem osterreichischen
Kaiser geschehen war. 82

Dle aargauische Regierung liess es nicht allein bei der Erteilung
des Plazets bewenden. Sie fiihlte sich berufen, der bischoflichen Kurie
sogar Anweisungen zur Abfassung der Hirtenbriefe erteilen zu miissen.
Dieses Vorgehen empfand der Fiirstbischof umso schmerzlicher, als die
Hirtenbriefe weder direkt noch indirekt politischen Charakter trugen.
Die Regierung wollte 1811 den Fastenbrief nicht genehmigen und ersuchte
daher den Bischof, es beim letztjahrigen bewenden zu lassen. 83 Zwei Jahre
spiter erteilte sie zwar das Plazet, erkldarte aber dem Bischof, dass er
sich bequemen mochte, in Zukunft den Fastenbrief in einer sowohl dem
Geist der Sache als auch den reinen Begriffen und Lehrsdtzen des
Christentums passenderen und zeitgemésseren Form abzufassen.$t Den-
selben Hirtenbrief verdankte die Regierung des Kantons Solothurn dem
Bischof als eine heilsame Ermahnung fiir die Seelen der Gldubigen.85
Noch 1826 erteilte sie Provikar Wohnlich fiir die Abfassung der Fasten-
mandate einige angemessene Bemerkungen, welche ihre Wiinsche fiir die
Zukunft enthlelten.S"

4. Kapitel. Die Sakramentenspendung

Die vornehmste und wichtigste Aufgabe der Seelsorge ist die Sakra-
mentenspendung. Hier tritt die Kirche auf als Mittlerin zwischen mensch-
lichem und géttlichem Bereich, indem sie zugleich Verwalterin des von
Christus ihr anvertrauten Gnadenschatzes ist. Die Sakramente gehoren

81 So Gautschi, l.c. S. 25 u. Snell, Pragmatische Erzahlung, 1833, S. 136. — Zu
Unrecht behauptet auch Attenhofer, l.c. Heft 1 S. 172, dass fiir das Plazet von
1803—1830 hiezu im Aargau keine gesetzliche Massnahme vorhanden war. Der
Bischof von Basel war nach wie vor verpflichtet, seine Hirtenbriefe plazetieren
zu lassen. Vgl. Petzek 1, lc. S. 374—375, Hofdekret vom 17. Marz 1791.

82 Freymund, l.c. S. 138.

83 STAA, Prot. KI. Rat, 28. Jan. 1811.

84 STAA KW 1 E 2, Reg. an Bischof, 18. Febr. 1813.

85 l.c. Reg. des Kt. Solothurn an Bischof, 17. Febr. 1813.

8 STAA, Prot. KI. Rat, 1. Febr 1813. —

Der KI. Rat liess 1816 durch das kath. Klrchendepartement beim Generalprovi-
kariat von Basel und der Nuntiatur in Luzern ein Gesuch einreichen, damit fiir
das Fricktal der Fleischgenuss an Samstagen gestattet wiirde. Der Nuntius
lehnte dieses Gesuch ab. Em dhnliches Gesuch Generalprovikars Wohnlich erlitt
1826 bei der romischen Kurie dasselbe Schicksal. Die Gestattung des Fleisch-
genusses an Samstagen hitte damals fiir die ganze Schweiz eine unerhorte
Neuerung dargestellt.

95



zum kostbarsten Gut der Kirche. Sie sind eine wesentlich innerkirchliche
Angelegenheit und konnen darum nicht der staatlichen Sphére unter-
stehen. | |

Kaiser Joseph II. wusste um die Wichtigkeit der Sakramentenspen-
dung in der katholischen Kirche. Er glaubte aber auch in ihr zahlreiche
Missbrauche entdecken zu konnen. Als Glaubensfeger musste er damit
aufraumen. Wohl erlaubte er sich nicht direkte Eingriffe in die Sakra-
mentenspendung  als solcher. Seine Massnahmen aber waren geeignet,
sie in gewissen Bereichen, vorziiglich der Ehe, einzuschrianken und
herabzuwiirdigen. 87

a) Die Firmung

Die Firmung hat den Zweck, das durch die Taufe der Seele einge-
gossene Gnaden- und Glaubensleben zur vollen Bliite zu bringen und zu
befestigen. Sie ist daher jenes Sakrament, in welchem der Getaufte durch
Handauflegung, Salbung und Gebet des Bischofs zum treuen Kéampfer fiir
den Glauben geweiht, mit der Vollkraft des heiligen Geistes ausgeriistet,
zum praktischen Leben und Bekennen seines Glaubens befdhigt wird. Sie
wird dem Gldubigen nur einmal gespendet und ihr Empfang ist nicht
an ein bestimmtes Alter gebunden. 88

Gemass Hofdekret vom 24. Februar 1784 durfte der Bischof von
Basel das Sakrament der Firmung nur spenden, wenn er damit zugleich
Visitationen und Kirchenkonsekrationen verband und zu gehériger Zeit
die Regierung zum voraus iliber diese Absichten orientierte.8? Diese
Massnahme fand darin ihren Grund, dass schon Maria Theresia glaubte,
die Visitationen und Firmreisen géiben jeweils zu grossen Kosten Anlass
und auf diese Weise konnten sie erspart werden. Damit sich der Bischof
nicht in weltliche oder gemischt weltlich-geistliche Angelegenheiten ein-
mischte, begleiteten ihn auf der Firmreise zwei staatliche Funktionére. 90
Dekan. Hauser von Zeiningen erinnerte 1789 den Fiirstbischof von Basel,
dass im Kapitel Siss- und Frickgau die Firmung schon seit bald 12 Jahren
nicht mehr gespendet worden sei.?! Wie gerne der Fiirstbischof die Fir-
mung auch erteilt hitte, so gestatteten es die Zeitverhéltnisse doch nicht
mehr. Daher liessen sich einige Pfarreien wie Laufenburg, Gansingen und

87 Vorliegende Darstellung beschrankt sich auf das Sakrament der Firmung und
das Sakrament der Ehe, da der Josefinismus besonders auf sie einwirkte, wah-
rend die iibrigen Sakramente, die Priesterweihe ausgenommen, unter den jose-
finen Verordnungen weniger litten als unter Verachtung und Spott, die eine
extreme Aufkldarung ihnen entgegenbrachte.

88 Alfons Neugart, Handbuch der Liturgie (Einsiedeln 1929) Bd. 3 S. 227.

89 STAB A 28/6/VI,

90 STAA KW 1 D 12, KI. Rat an Oberamter, 27. Mai 1810.

91 STAB A 28/8/VIII, Hauser an Bischof, 1789.

96



Mettau im Gebiet des Bistums Konstanz die Firmung erteilen.?2 Die
Oberamtmanner von Rheinfelden und Laufenburg ergingen sich in Ver-
mutungen iber eine allfillige Firm- und Visitationsreise Bischof Neveus.
Der Rheinfelder Oberamtmann meldete schon 1804 ein Geriicht iiber
eine allfdllige Firmreise des Bischofs. Die Regierung beauftragte ihn, ihr
das Erscheinen des Bischofs sofort zu melden.? Doch sollten noch Jahre
verstreichen, bis der Bischof seine Reise ins Fricktal antrat. Vorsichts-
halber hielt er es fiir ratsam, der Regierung rechtzeitig einen Reiseplan
durch Generalprovikar Tschann mitzuteilen. Der Bischof verzichtete auf
die Erweisung der landesfiirstlichen Ehren, obwohl sie ihm Papst und
Kaiser noch bezeugten. Er verzichtete aber nicht darauf, bei seinem Ein-
tritt ins Fricktal mit bischoflichen Ehren empfangen zu werden. Er ver-
sprach der Regierung, alle unnétigen Kosten zu vermeiden, und er gab
der Hoffnung Ausdruck, dass sie ihm keine Hindernisse in den Weg
lege.% Die Regierung erteilte den Oberamtménnern die notwendigen
Weisungen. 95

Der Oberamtmann von Rheinfelden, Fischinger, holte den Bischof
in Begleitung eines Standesweibels an der Grenze ab und begleitete ihn
in das Martinsstift Rheinfelden, wo ihm ein entsprechender Empfang
bereitet wurde. Fischinger hatte den Fiirstbischof als Regierungskom-
missdar auf allen Wegen zu begleiten, zu unterstiitzen und néotigenfalls
zu iberwachen. Wenn der Fiirstbischof den Provikar zu irgend einer
Visitation allein geschickt hétte, so hitten nach der Instruktion des
Kleinen Rates die Regierungskommissdre die Praecedenz behaupten
miissen. Gliicklicherweise kam es nicht dazu. — Es muss ein ergreifendes
Bild gewesen sein, wie der greise Bischof, angetan mit den kirchlichen
Gewidndern, immer wieder seine Hande erhob und die wie Kinder zu
ihm sich in Ehrfurcht und Liebe drdngenden Scharen der Fricktaler
segnete. Ueberall, wo er hinkam, empfing ihn das Volk in wiirdiger und
ehrfiirchtiger Weise, so dass selbst Fischinger bekennen musste, der
Fiirstbischof von Basel sei ein untadeliger Oberhirt voll tiefen Verstand-
nisses. Je langer Fischinger mit dem Fiirstbischof zusammen war, desto
grosser war der Eindruck, den er von ihm gewann.% Auch der Bericht
des zweiten Regierungskommissars, des Oberamtmanns Fendrich von
Laufenburg, riihmte die Haltung des Bischofs der weltlichen Obrigkeit
gegeniiber. Alle Begehren des Volkes weltlicher Natur verwies er an die
Regierung, ohne sich ins Geringste einzumischen. Als ihn der Laufen-

92 STAL Nr. 153; PFA Metiau, Miiller, Topographie, Brentano l.c.

93 STAA, Prot. Kl. Rat, 12. Apr. 1804.

94 STAA KW 1 D 12, Tschann an Reg., 11. Jan. 1810.

95 L.c. Reg. an Oberdamter Rheinfelden und Laufenburg, 1. Febr. 1810.

96 STAA KW 1 D 12, Rapport iiber die Firmreise im Bezirk Rheinfelden von Fi-
schinger vom Juni 1810.

97



burger Stadtrat um die Erlaubnis bat, dem Brauch der Viter gemiss
wieder eine Wallfahrt ins Todtmoos unternehmen zu diirfen, erinnerte er
an die Verbote der weltlichen Obrigkeit. Nun suchte der Stadtrat wenig-
stens um die Erlaubnis nach, alljdhrlich eine Deputation von 12 Mann
mit einer grossen Wachskerze ins Todtmoos ziehen zu lassen. Weil dieser
Brauch von einem Geliibde herriithrte, hob der Bischof dieses Geliibde
auf und erkldrte dem Stadtrat, dass er diese jidhrlichen Auslagen fiir die
Pfarrkirche verwenden konne. 97

Nach einem geplanten kurzen Staatsbesuch, bei dem die Regierung
tiber die fricktalischen Pfriinden unterhandeln wollte, und nach einem
Gegenbesuch der Regierungsrite Weissenbach und Friedrich, sollte der
Firstbischof auf Staatskosten bis Olten oder Frick transportiert wer-
den.9 Leider wissen wir nicht, ob es zu diesem Staatsbesuch kam und
welchen Rickweg der Fiirstbischof einschlug.

Erst 20 Jahre spater wurde das Sakrament der Firmung im Fricktal
wieder gespendet. Der katholische Kirchenrat billigte die Absicht des
neuen Bischofs, eine Firmreise ins Fricktal anzutreten.?? Um Kosten zu
sparen und wegen der Gleichformigkeit der Firmung im ganzen Kanton
verzichtete die Regierung fiir einmal auf die josefine Gesetzgebung und
damit auf die stindige Ueberwachung des Bischofs durch zwei Regie-
rungskommissire. 190 Die Regierungsverordnung iiber die Firmreise von
1830 weicht in mehr als einem Punkt von der 1810 beobachteten Ordnung
ab.101 Nach Ankunft des Bischofs im Bezirkshauptort musste der Ober-
amtmann, nebst Gerichts- und Amtsschreiber und in Begleitung des Ge-
richtsweibels in der Standesfarbe, dem Bischof einen Besuch abstatten,
nachdem er durch seinen Amtsschreiber darum hatte anfragen lassen.
Bei diesem Besuch hatte der Oberamtmann dem Bischof nach den ubli-
chen Bewillkommnungskomplimenten die férmliche Erkldrung abzugeben,
dass er von der Regierung den bestimmten Auftrag erhalten habe, dem
Bischof in jedem vorkommenden Falle alle Hilfe und den notwendigen
Beistand zu leisten. Traf der Bischof in einer Ortschaft ein, so mussten
thn der Pfarrer und der Gemeinderat empfangen und angemessen be-
grissen, wobei alle Glocken der Pfarrkirche lauteten. Alles Schiessen
aber, Aufstellen von Militar und dergleichen blieb aufs strengste unter-
sagt. Beim Eintritt des Bischofs in ein Stadt- oder Landkapitel empfing
ihn der Kapitelsvorsteher und begleitete ihn bei allen Pontifikalfunktio-
nen in seinem Kapitel. Ebenso war es Sache des Kapitelsvorstehers, den

97 l.c. Rapport Fendrichs iiber die Firmreise im Bezirk Laufenburg vom 20.
Juni 1810.

98 Lec. Instruktion vom 10. Apr. 1810.

99 STAA KiKo-Akten, Kirchenrat an Bischof, 12. Aug. 1830.

100 1.c.KiKo an Reg., 9. Sept. 1830.

101 l.c. Verordnung vom 9. Sept. 1830.

98



Pfarrern die notwendigen Weisungen betreffend die Firmorte zugehen zu
lassen. Die Kosten fir die Firmreise des Bischofs wurden unter die
Pfarreien nach Kopfzahl der Firmlinge verteilt und aus den Kirchen-
giitern bestritten. Bei allfdlligen Streitigkeiten und Differenzen behielt
sich die katholische Kirchenratskommission die Untersuchung und den
Entscheid vor. Die Firmreise Bischof Salzmanns wickelte sich in folgen-
der Weise ab: Am 19. September traf er gegen Abend in Rheinfelden
ein und firmte dort vom 20. bis 21. September. Am 22. konsekrierte er
die Pfarrkirche von Stein und firmte am Nachmittag bis zu seiner Abreise
nach Frick. Am 23. konsekrierte er die neuerbaute Kirche in Wolflinswil
und firmte am Nachmittag in Frick, wie auch am 24., nachdem er am
Morgen die Kirche in Niederzeihen eingeweiht hatte. Am 25. spendete
der Bischof bereits in Laufenburg die Firmung und schloss die Firmreise
im Kapitel Siss- und Frickgau in Zurzach am 26. September mit der
Firmung der Jugend von Leuggern ab.

Auch Bischof Salzmann konnte auf seiner Firmreise nicht ndheren
Einblick in die Beziehungen zwischen Kirche und Staat im Fricktal
gewinnen. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass die aar-
gauische Regierung bei beiden Firmreisen einen niaheren Kontakt zwi-
schen Bischof; Klerus und Volk verunméglichen wollte.

b) Die Ehe

«Die Ehe ist eine Einrichtung der sittlichen Weltordnung, nicht erst
ein Erzeugnis der menschlichen Rechtsordnung, sondern ein vor aller
menschlichen Rechtsordnung gegebenes Institut, in welchem drei Ideen
verwirklicht werden: Natur, Sittlichkeit und Liebe als geordneter Trieb
korperlicher Ergidnzung und geistiger Freundschaft, wodurch die Liebe
eine Garantie der Reinerhaltung der beiden andern Ideen wird.»102
Als vom Schopfer gewollte Einrichtung der Natur, sicherte sie Christus
durch ein Gesetz und erhob sie zum Sakrament. Dieses Gesetz, durch gott-
liche Autoritat verkiindet, entwickelte sich durch eine Reihe positiver
Vorschriften zum christlichen Eherecht, das als geistliche Sache betrachtet,
der kirchlichen Gesetzgebung und Rechtsprechung unterliegt. 103

Die Ehe, als Sakrament der Kirche, war in den katholischen Lan-
dern wihrend Jahrhunderten einer staatlichen Regelung entzogen ge-
wesen. Daher erscheint als eine der wichtigsten und einschneidendsten
Massnahmen, die das Verhiltnis von Kirche und Staat betrafen, die Er-
lassung eines staatlichen Ehegesetzes. Es entsprang dem Gedanken an die
Vermehrung der Bevolkerungszahl. Aus wirtschaftlichen und bevél-
kerungsmassigen Erwigungen aber musste ein Regent, welcher die Be-
férderung der Ehen und die legitime Vermehrung der Bevolkerung als

102 Lampert 11, le. S. 439.
103 lc. S. 443—444.

99



Hauptaufgabe seiner Politik ansah, das kanonische Recht verwerfen und
die Gesetzgebung des Staates in dieser Beziehung als allein massgebend
erklaren. 194 Zudem hatte Maria Theresia in ihrer landesmiitterlichen Vor-
sorge bereits zahlreiche die Verehelichung betreffende Verordnungen
veranlasst. So liess sie in Uebereinstimmung mit kirchlichen Vorschriften
durch die Ordinariate die Seelsorger und Prediger beauftragen, dass eine
bevorstehende Ehe vorerst dreimal an aufeinanderfolgenden Sonntagen
offentlich von der Kanzel verkiindet werde. Zugleich untersagte sie unter
schwerster Strafe, dass jemand, wessen Standes er auch sein moge, sich
in einer Dispensangelegenheit personlich nach Rom wende, sondern sie
auf dem Wege iiber das bischoéfliche Ordinariat zu erlangen habe. 105
Das Hofdekret vom 4. September 1781 verbot bei Ungiiltigkeit der Hand-
lung und unter schwerster Strafe jede anderweitige Dispensation von
kanonischen Ehehindernissen, welche nicht der zustindige Ordinarius
kraft eigener Vollmacht (= iure proprio) vornahm.!% Das Hofdekret
vom 25. Oktober verlangte bereits, dass der Ordinarius von allen Ehe-
hindernissen ohne Riicksprache mit Rom dispensieren solle. 107

Die eigentliche josefine Ehegesetzgebung bedeutete das Ehepatent vom
16. Januar 1783, welches mit verschiedenen Abanderungen, wie sie die
bis 1786 erlassenen Gesetze bedingten, ins biirgerliche Gesetzbuch vom
1. November 1786 Aufnahme fand. 108 Die wichtigsten fiir das Verhaltnis
von Kirche und Staat zutreffenden Verordnungen sind folgende: § 3
betrachtete die Ehe als biirgerlichen Vertrag. Die aus der Ehe fliessen-
wechselseitigen biirgerlichen Gerechtsame und Verbindlichkeiten erhielten
ihre Wesenheit, Kraft und Bestimmung einzig und allein von den landes-
fiirstlichen Gesetzen. Die Entscheidung der hiertiber entstehenden Strei-
tigkeiten beanspruchten die landesfiirstlichen Gerichtsstellen. Die §§4—12
sprachen jedermann die Befugnis zu, einen Ehevertrag einzugehen, aus-
genommen Minderjdhrige, die ihn nur mit Erlaubnis des Vaters, Gross-
vaters oder Vormundes schliessen konnten. § 14 erklarte Ehen zwischen
einem christlichen Untertanen und einem anderen, der der christlichen
Religion nicht zugetan war, als ungiiltig. § 25 erklirte die Geistlichen der
katholischen Religion als zur Ehe unfihig. § 98 hielt an der Unauflos-
lichkeit der Ehe fest, wahrend die §§ 105—112 fiir die Ehen der Akatho-

liken eine Scheidung vorsahen.

Die Bestimmungen des Ehepatentes erfuhren spaterhin noch wich-
tige Erganzungen. So wurde die Ehe im 2. Grad der Verwandtschaft mit

104 Lystkandl, l.c. S. 27; 54.

105 Hofdekret vom 27. Dez. 177. Fiir die iibrigen Verordnungen Maria Theresias
vgl. Petzek 1, lc. S. 124—153.

106 Petzek 1, l.c. S. 154—155.

107 l.c. S. 156—158.

108 l.c. S. 164—190.

100



dem 3. Grad vermischt ohne weitere Erlaubnis gestattet, 1% wie der Kai-
ser iiberhaupt auf die im Ehepatent erwihnten Ehehindernisse allein ab-
stellte. Weil die geistliche Verwandtschaft im Ehepatent nicht erwihnt
war, wurde sie so gut wie als nicht bestehend behandelt. 110 Ebenso fiihrte
das kanonische Recht als kirchliche Ehehindernisse weit mehr Verwandt-
schaftsgrade auf als das Patent des Kaisers. Dieser verfiigte aber, dass die
Bischofe von allen kirchlichen Ehehindernissen, die das Ehepatent nicht
ausdriicklich als solche anerkannte, «die Dispensation allzeit, ohne jemals
abzuschlagen, gratis zu erteilen» hatten. 111 Schloss ein Akatholik mit
einem Katholik eine Ehe, so hatte der Akatholik auf die Aufloslichkeit
der Ehe zu verzichten und sich nach den Vorschriften wie ein Katholik
aufzufiithren. 2 Eine Nachsehung des dreimaligen Kanzelaufgebotes
konnten nur die k.k. Oberdamter erteilen. 113

Wie stellte sich der Fiirstbischof von Basel zu diesen grosstenteils
dem kanonischen Recht widersprechenden Massnahmen?

Weder er: noch die katholische Kirche anerkannten die durch das
Ehepatent Kaiser Josephs aufgehobenen Ehehindernisse, insofern sie auf
die Ehe als Sakrament Bezug hatten. Der Bischof von Basel weigerte
sich, die Hofdekrete betreffend die geistliche Verwandtschaft und Dispen-
sation von Verwandtschaftsgraden, fiir die er keine Fakultdten zum
Dispensieren besass, dem osterreichischen Klerus zu verkiinden. 114 Schon
1782 beklagte er sich erstmals beim Papst, dass er mit allen ihm zu Ge-
bote stehenden Kréaften den den kirchlichen Satzungen zuwiderlaufenden
Anordnungen des Kaisers sich zu widersetzen bemiiht habe, ohne wesent-
liche Erfolge zu erzielen. Der Kaiser versetze ihn durch die Androhung
schirfster Strafen in tiefste Furcht und Seelennot. Darum ersuchte er den
Papst um Erteilung der Vollmacht, seine osterreichischen Diézesanen von
allen Ehehindernissen, jene ausgenommen, von welchen nach natiirlichem
wie gottlichem Recht nicht dispensiert werden konnte, dispensieren zu
diirfen. 115

Wihrend 19 Monaten weigerte er sich auch, das Ehepatent den Geist-
lichen zu publizieren, bis ihm gestattet wurde, mit dem Ehepatent einen
erklirenden Hirtenbrief an die Geistlichkeit erscheinen zu lassen.116
Darin machte er der Geistlichkeit den Unterschied zwischen der kirch-
lichen und der biirgerlichen Ehegesetzgebung klar. Besonders betonte er

109 l.e. S. 192, Hofdekret vom 22. Marz 1784.

110 lc. S. 193, Hofdekret vom 19. Apr. 1784.

111 lc. S, 163, Hofdekret vom 6. Marz 1783.

112 Je. S. 199, Hofdekret vom 29. Jan. 1787.

113 l.c. S. 200, Hofdekret vom 13. Dez. 1787.

114 STAB A 46/a/X, Bischof an Reg., 27. Juli 1784 und 23. Apr. 1784.

115 STAB A 46/a/IX, Bischof an Papst, 9. Jan. 1782; A 46/a/X, Bi. n.t an Papst,

29. Juni 1784.

101



den Unterschied zwischen den kirchlichen und biirgerlichen Ehehinder-
nissen. Er verordnete, dass bei Ehehindernissen, welche bloss fiir den
kirchlichen, nicht aber mehr fiir den biirgerlichen Bereich (wegen § 16
des Ehepatentes) Geltung besassen, in jedem einzelnen Falle beim Ordi-
narius eine Dispens erwirkt werden musste. Dieser Hirtenbrief erhielt
selbst das Plazet der weltlichen Obrigkeit.117 Aber noch in anderer Hin-
sicht errang der Bischof von Basel einen Sieg. Er durfte jene Ehedispen-
sen, die er nicht selber erteilen konnte, durch den k.k. Hofagenten Brunati
in Rom einholen, dem die Parteien eine méissige Belohnung fiir seine
Bemiihungen zu entrichten hatten. Ebenso war der Bischof berechtigt,
von den Heiratslustigen Porto- und massige Schreibgebiihren zu fordern.
Als nahere Erklarung diene ein Beispiel. Simon [Jdck von Zeiningen
gedachte die mit ithm im 2. Grad verschwagerte Elisabeth Broglin zu
heiraten. Zu diesem Zweck wandte er sich an das Kameralamt Rheinfel-
den, welches ihn verhielt, seine Beweggriinde zu dieser Heirat vorlaufig
dem Bischof vorzulegen. Weil der Bischof die Dispens nicht ertellen
konnte, gewahrte die vorderosterreichische Landesstelle die Erlaubnis,
die Dispens in Rom einzuholen. Der Fiirstbischof verschaffte Simon Jack
die Dispens durch die Vermittlung des k.k. Agenten Brunati in Rom. Das
Brautpaar hatte dem k.k. Agenten als missige Belohnung 1 Dukaten, dem
Fiirstbischof von Basel nebst den Portoauslagen eine Schreibgebiihr von
78 Batzen zu entrichten. 118

Das Reskript der vorderdsterreichischen Regierung vom 8. Februar
1790119 Jiess dem Bischof freie Hand, von kirchlichen Ehehindernissen
entweder selbst oder nach Riicksprache mit Rom zu dispensieren, denn
die k.k.Untertanen sollten der Friichte des kirchlichen Sakramentes nicht
verlustig gehen, wenn der Bischof von Basel wegen pépstlicher Reser-
vationen nicht dispensieren konnte.

Bischof Franz Xaver Neuveu besass nicht mehr Dispensvollmachten
als seine Vorgédnger. Auch er musste bestimmte Dispensen in Rom oder
iber die Nuntiatur in Luzern einholen. Die aargauische Regierung aber
versuchte sich auf die urspriingliche josefine Gesetzgebung zu berufen
und betrachtete die Zugestandnisse, die die vorderosterreichische Regie-
rung dem Bischof gemacht hatte, als eine Missachtung der bestehenden
Gesetze. Daher ist es verstandlich, dass es zu einer Auseinandersetzung
zwischen Bischof und Regierung kommen musste.

Die Oberamter beklagten sich zu wiederholten Malen bei der Regie-
rung wegen der hohen Dispensgelder. die die Brautleute an den Bischof

116 STAB A 28/6/VI, Hofdekret vom 5. Okt. 1784; Reg. et cam. an Bischof, 21.
Okt. 1784.

117 ]l.c. Hirtenbrief vom 27. Juni 1784.

118 STAA 6283/72/15, Ex consilio regiminis, 21. Jan. 1793.

119 STAB A 28/8/VIII.

102



und seine Kurie entrichten miissten.120 Um die Dispensgelder zu verrin-
gern, hatte Generalprovikar Tschann alle ihm zur Verfiigung stehenden
Dispensvollmachten an den geistlichen Kommissdr Pur in Rheinfelden
subdelegiert. Zugleich erteilte er ihm die Weisung, dass er niemals eine
Taxe abfordern sollte, sondern es dem Gutdiinken der Bittsteller anheim
stellen solle, gemass altem Herkommen freiwillig etwas zu spenden. Pur
erhielt auf diese Weise grossere Dispensgelder als sein Vorgédnger Challa-
mel, der fiir einen einzelnen Fall insgesamt zwei Neuthaler erhielt. Der
Bezug von kirchlichen Dispenstaxen war mehr als berechtigt. Der Kanton
Aargau hatte die wenigen Gefille, welche das Domstift Arlesheim aus
dem Fricktal bezogen hatte, ohne Entschddigung an sich gerissen. Der
Bischof war genotigt, die Stelle eines Provikars fiir das Fricktal und eines
Kommissirs unbesoldet zu lassen, daneben aber noch einen besoldeten
Sekretdar zu halten. Die Dispenstaxen stellten daher den einzigen Beitrag
an den Unterhalt der bischéflichen Verwaltung im Fricktal dar. Um die
Unklarheiten von Klerus und Volk in Ehesachen zu beheben, arbeitete
Provikar Tschann einen Hirtenbrief aus, den er der Regierung zur Plaze-
tierung vorlegte. Sein Inhalt deckte sich im Wesentlichen mit dem Hirten-
brief, der 1784 von der osterreichischen Regierung das Plazet erhalten
hatte. 12! Zur Begutachtung dieses Hirtenbriefes hatte die aargauische
Regierung eine Kommission gebildet. Bald zeigte sich innerhalb dieser
Kommission eine deutliche Spaltung. Die Mehrheit derselben erklarte,
dass nach dem strengen Wortlaut22 der osterreichischen Gesetze beziig-
lich der Dispenserteilung im Bistum Basel eine blosse Umgehung der
Gesetze vorliege und es sich im Dispensenwesen um einen krassen Miss-
brauch handle. Sie wollte anfanglich nicht einmal den Nuntius in Luzern
anerkennen. Sie weigerte 'sich auch nach Kenntnis der Umstinde, dem
vorgelegten Hirtenbrief das Plazet zu erteilen. Die Kommissionsminder-
heit jedoch machte geltend, dass das Plazet nicht verweigert werden

120 STAA KW 1 D 8.

Fridolin Miiller von Oberhofen verheiratete sich mit Johanna Miiller von Wil
‘bei Mettau, welche 3. Grades verwandt waren. Challamel dispensierte sie und
verlangte 2 Louisdors zu Handen der Nuntiatur in Luzern. — Anton Steinacher
von Galten und Waldburga Kern von Untergalten wurden von Challamel im 2.
Verwandtschaftsgrad dispensiert, der anfanglich 4, spater 1 Louisdor Dispens-
geld verlangte. — Propst Challamel behauptete 1810, dass er nie mehr als 1
Louisdors Dispensgeld verlangt habe. — Gleichzeitig verlangte die aargauische
Regierung von Fricktalern Dispenstaxen von staatlichen Ehehindernissen im
Betrag von '10—80 Franken. — Vgl. Prot. KI. Rat, 19. Sept. 1808 und 11.
Apr. 1822,

121 STAA KW 1 E 8, Tschann an Reg., 27. Juni 1813.

122 Sie anerkannte nur die in Petzek 1, l.c. aufgefiihrten Gesetze, (Nr. 89 S. 192;
Nr. 74 S. 147; Nr. 76 S. 150; Nr. 77 S. 152; Nr. 79 S. 154; Nr. 80 S. 156;
Nr, 84—85 S. 163). '

103



diirfe, da die osterreichische Regierung es unter dem nédmlichen Umstand
erteilt habe. 123

Die Regierung beauftragte die Oberamtmanner, dass sie die Erteilung
und Einholung der kirchlichen Dispensen nicht hindern sollten, auf die
Erhebung der Dispenstaxen jedoch mochten sie ein wachendes Aug wer-
fen.124 In Anbetracht der osterreichischen Gesetze trat die Regierung auf
die von Generalprovikar Tschann begehrte Modifikation nicht ein und
erklédrte, dass es bei den josefinen Gesetzen sein Verbleiben habe. 125

- Der bischoflichen Kurie und der Nuntiatur war es mehr um das
Seelenheil und die Beruhigung der Gewissen als um die Dispensgelder
zu tun. Diesem Zweck hitte auch jener nicht plazetierte Hirtenbrief dienen

sollen. Der Bischof ging sogar so weit, dass er auf die Dispensgelder f6rm-
lich verzichtete. 126

Nicht allein die Dispenstaxen, sondern auch die Stolgebiihren beweg-
ten die josefinen Gemiiter. Die Vorsteher der drei Landschaften rich-
teten am 22. Februar 1792 eine Bittschrift an die vorderdsterreichische
Regierung, die unter anderem verlangte, es mochten die Auswiichse geist-
licher Despotie auch bei den Stolgebiithren fiir Hochzeiten unterblei-
ben.127 Dariiber fithrt das Amtsgutachten aus: Bei den Stolgebiihren
fiir Hochzeiten miissen drei Fille unterschieden werden: 1. Braut und
Brautigam sind aus derselben Pfarrei und lassen sich in derselben
nieder. Hier wird sich jeder Pfarrer mit 1 fl. 34 kr. begniigen. Es sollte
unterbleiben, dass einige unbescheidene Pfarrer iiberdies noch «Opfer,
Schnupftuch und Strauss» verlangen. 2. Braut und Brautigam sind nicht
aus derselben Pfarrei, indem ein Ehegatte in den Pfarrort des andern
tibersiedelt. Hier glaubten die Bittsteller, dass es geniige, dem trauenden
Pfarrer 1 fl. 34 kr. iiberreichen zu miissen. Das Amtsgutachten betrachtete
dieses Begehren der Bittschrift als eine grosse Ungerechtigkeit, denn der
trauende Pfarrer hatte weniger Arbeit zu verrichten als der andere, der
dem auswandernden Teil den Taufschein fiir 30 kr. ausstellen und die
Ausruf- und Lizenzzettel dem trauenden Pfarrer zuschicken musste und
dafiir abermals 30 kr. beziehen durfte, im ganzen also 1 fl., 3. Braut
und Brédutigam aus der ndmlichen oder aus verschiedenen Pfarreien
lassen sich an einem Wallfahrtsort trauen. Die beiden Ortspfarrer haben
die unter Fall 2 beschriebenen Verrichtungen zu leisten, wihrend der
trauende Priester nur die Einsegnung vornehmen muss. Auch in diesem
Fall wiire es ungerecht, wenn der trauende Priester allein die Stolgebiihren

123 STAA KW 1 E 8, Vortrag der Kommission vom 1. Febr. 1813.

124 ].c. Reg. an Oberiamter von Rheinfelden und Laufenburg, 1. Febr. 1813.
125 lec. Reg. an Provikar Tschann, 1. Febr. 1813.

126 ].c. Tschann an Reg., 28. Mai 1813.

127 STAA 6385/111,

104



erhielte. 128 Es schien der vorderosterrreichischen Regierung jetzt nicht
schicklich zu sein, die Seelsorger durch abermaliges Zustutzen ihrer Ein-
kiinfte missmutig zu machen. Daher sollte es bei den bisherigen Stol-
gebiithren auch fernerhin sein Bewenden haben.!29 Hier von kirchlicher
Geldgier sprechen zu wollen, wie Gautschi es versucht, ist bestimmt unge-
rechtfertigt. 130

Die finanziellen Anforderungen, welche Kalser Joseph an die Hei-
ratslustigen stellte, waren sehr bescheiden im Vergleich zu dem, was der
Kanton Aargau verlangte:
1. Fiir 2 Feuereimer (nach § 32 der Peuerverordnung) . £ 12—
2. Fiir das Setzen von 6 jungen Biumen . . . £ 2.4
3. Fir den Entwurf der Ehepakten und den Berlcht an das

Oberamt Coe e £ 3.—
4. Ein gesetzliches Helratsgeld von Wemgstens T A
5. Fiir Bewilligung der Aufgebote an das Oberamt . . £ 0.5

(Oberamtmann . Flschmﬂer verlangte oft das drelfache’)
6. Fiir Ausfertigung der Ehepakten (gemass § 129 des

Taxtarifs) 131 . £ 7.—
G Welberemzugsgelder (;emass Gesetz vom 4 Dezember

1804 musste jede Weibsperson, die in eine fremde Ge-

meinde heiratete, 20—100 £ in den Schul- oder Armen-

fonds bezahlen . . . . . . £ 20—100
8. Auslidnderinnen mussten Wemgstens eine Slcherhelt von
300 £ leisten konnen . . . £ 300

9. Der Mann musste sich eine Mllltarausrustung anschaffen

konnen. 132
Dass es sich hier um Bestimmungen eheverhindernder Natur han-

delte, diirfte jedermann klar sein bei der damaligen Knappheit des Geldes,
da ein Fuhrmann mit einem Pferd im Tag 8 Batzen und ein Fuhrmann
mit einem Ochsen nur 12 Batzen verdiente. 133

128 ].c. Amtsgutachten vom 22. Febr. 1792.
Auch die tbrigen Stolgebiihren waren nicht hoch: Fiir ein kirchliches Begrdabnis
mit Feier des 7. und 30. wurden 11 Kreuzer verlangt. Mussten noch drei
Totenmessen gelesen werden, so war dafiir eine Stolgebiihr von 1 Gulden zu
entrichten. Fiir das Abholen der. Leiche beim Haus, Begraben, dreimaliges
tibers Grab Gehen und Singen im ganzen 32 Kreuzer. Das Amtsgutachten kann
der Ermassigung auf 18 Kreuzer nicht beistimmen. — Das Lesenlassen einer
Messe kostete durchschnittlich 20—30 Kreuzer. — Vgl. STAR 122, Beantwor-
tung der von der Regierung vorgelegten Fragen betreffend den Zustand der
Stadt Rheinfelden, 1786.

129 lc. Ex consilio regiminis, 1. Marz 1792.

130 Gautschi, l.c. S. 71. .

131 STAA KW 1 K 42, Fischinger an Reg., 24. Sept. 1821.

132 Gautschi, l.c. S. 65—-67

133 STAA KW 3 B.

105



Das im Fricktal geltende Eherecht diente Dr. Feer nebst dem waadt-
landischen Zivilkodex zur Redaktion des aargauischen Personen- und
Eherechtes (§§ 1—431), das die Bestimmungen des am 1. November
1786 kundgemachten Teiles des osterreichischen biirgerlichen Gesetz-
buches laut den entsprechenden Hofdekreten ausser Kraft setzte und
am 1. Januar 1828 in Rechtskraft erwuchs, wihrend die andern Rechts-
bereiche noch den josefinen Gesetzen unterstanden.!34 Der Begriff des
Ichevertrages wurde in § 56 festgelegt als Willenserklarung zweier Per-
sonen verschiedenen Geschlechts, in ausschliesslicher Gemeinschaft -zu
leben, Kinder zu erzeugen, sie zu erziehen und sich gegenseitig Beistand
zu leisten. § 57 besagte, dass das Rechtsverhiltnis der Ehe, als biirger-
licher Vertrag, einzig nach dem gegenwirtigen Gesetz beurteilt werden
diirfe. Was die Ehe als Sakrament der katholischen Glaubensgenossen
betraf, bliecben hierin die Rechte der Kirche vorbehalten. 133 Der Nach-
satz dieses Paragraphen: «Die Ausiibung derselben wird jedoch durch
ein Konkordat mit der geistlichen Behorde bestimmt», wurde in den
letzten Dezembertagen des Jahres 1825 auf das lebhafteste diskutiert,
indem namlich von kirchlicher Seite gegen eine solche die Rechte der
Kirche verletzende Verfiigung protestiert wurde. Der Nuntius in Luzern
sah sich in jenen Tagen veranlasst, sich wegen des projektierten § 57
mit folgenden Worten an die romische Kurie zu wenden: «A me sembra
che una tale aggiunta non sia molto assicurante, avuto specialmente
riguardo alla seconda parte, con la quale il governo manifesta I'intenzione
di volersi mischiare a regolar I'esercizio dei diretti della chiesa. Le leggi
di questa sono chiare, sono in vigore, € non vedo con qual ragione la
potesta laici potesse intendersi in tali materie.» Ferner ersuchte er.die
romische Kurie, dem Firstbischof von Basel und dem Bischof von Chur
von neuem zu empfehlen, dass sie ja nichts unterlassen sollten bei der
aargauischen Regierung zu unternehmen, um die Rechte der Kirche vor
Usurpationen rechtzeitig zu bewahren.13¢ Weil sich die Regierung ein
Konkordat dartiber mit der geistlichen Behorde vorbehielt, so bedeutete
das gerade soviel als eine bevorstehende Einmischung in das Gebiet der
Ehe als kirchliches Sakrament.

In Anlehnung an die josefine Gesetzgebung bestimmte § 77, dass
katholische Geistliche und Ordenspersonen, welche die feierlichen Geliibde
abgelegt hatten, keine giiltigen Ehevertrage schliessen konnten.137 § 58

134 Allgemeines biirgerliches Gesetzbuch fiir den Kanton Aargau, 1. Teil (Aarau
1826), Einfihrungsdekret vom 8. Juni 1826, § 1 u. § 10 S. 1 u. 3. — Gautschi,
l.c. S. 16 behauptet irrigerweise, dass das Eherecht bereits am 22. Mai 1826
in Kraft getreten sei.

135 Allg. burgerl. Gesetzbuch fiir den Kt. Aargau, 1826, S. 19.

136 BAB, Nunz. sviz. L'uditore della Nunziatura a Lucerna al cardinale segretario
di. stato, 11. Febr. 1826.

137 Allg. biirgerliches Gesetzbuch fiir aen Kt. Aargau, S. 23.

106



sprach die Giiltigkeit eines Eheverlobnisses fiir den Fall aus, dass zwei
Personen, welche einen giiltigen Ehevertrag miteinander schliessen konn-
ten, die feierliche Erklarung in Gegenwart des ordentlichen Pfarrers eines
der Verlobten oder vor dessen rechtmissigem Stellvertreter und zwei
Zeugen abgaben. 138
Obwohl die Eingehung einer gemischten Ehe kirchlich aufs strengste
untersagt war, enthielt die aargauische Lhegesetzgebung Bestimmungen
tiber die Eheschliessung bei gemischtem Bekenntnis. Die Trauung von
zwei Personen verschiedener Religion war in der Regel vom Pfarrer des-
jenigen Glaubensbekenntnisses zu verrichten, welchem der Brautigam
angehorte. Fand eine Verweigerung dieser Trauung von irgend einer
Seite her statt, so war der Pfarrer, dessen Religion die Braut bekannte,
befugt, die Trauung vorzunehmen. 139 Ueber die Religionsfolge der Kinder
aus solchen Ehen legte § 177 die Erziehung der Kinder in der Religion
des Vaters fest. Von dieser Vorschrift durfte auch nicht durch einen
Vertrag abgewichen werden. 140 Eine Aufhebung der ehelichen Gemein-
schaft konnte nur bei den Glaubensgenossen reformierten Bekenntnisses
erfolgen, bei Ehen von Katholiken aber nur die Scheidung von Tisch
und Bett erkannt werden. Die Scheidung bei gemischten Ehen erfolgte
{iir jeden Religionsteil nach dem gesetzlichen Begriff seines Glaubens-
bekenntnisses. 141
- Wohl die grossten Sorgen bereiteten Franz Xaver Neuveu als geist-
lichem Oberhirten die gemischten Ehen. Kirchlich konnten und durften
sie ohne pépstliche Dispens nicht geschlossen werden. Der Klerus selbst,
teils erfullt von dieser Sorge, teils dariiber unwissend. geriet in die
schwierigsten Gewissenskonflikte. Besonders verworren erschien dem
Klerus die Lage vor Inkrafttreten des aargauischen biirgerlichen Gesetz-
buches. 142 Zu widerholten Malen suchte der Bischof von Basel die Auf-
merksamkeit der romischen Kurie auf dieses Gebiet zu lenken, In Rhein-
felden hatte Provikar Wohnlich 1827 versucht, einen katholischen Jiing-

138 le. S. 19 u. 26, § 88.

139 Le. S. 26—27, § 92.

140 lc. S. 45.

141 le. S. 32, §§ 118—120.

142 Ruddlf Staufer, Landjdger von Diirrendsch, etwa 10 Monate in Laufenburg an-
sassig, uberreichte Pfarrer Brentano am 12. Febr. 1824 den oberamtlichen Be-
fehl, sein Ehevorhaben mit Anna List von Laufenburg von der Kanzel zu ver-
kiinden. Da Staufer der protestantischen, List aber der katholischen Religion
angehorte, sandte sie der Pfarrer Brentano nach Schonenwerd zur Erlangung
einer Dispens von Bekenntnisverschiedenheit. Die Dispens wurde versprochen
und die Verkiindigung vorgenommen. Als am Hochzeitstag die Dispens noch
nicht eintraf, drohte die Braut, sich protestantisch trauen zu lassen, wenn sie
nicht katholisch getraut werden konne. Pfarrer Brentano traute die Ehe, da
Bekenntnisverschiedenheit nach osterreichischem Recht kein Ehehindernis war.

STAA KiKo-Akten, Brentano an KiKo, 7. Marz 1824.
107



ling, der eine reformierte Baslerin zu ehelichen gedachte, zu bewegen,
beim apostolischen Stuhl eine Dispens nachzusuchen. Aus Furcht, eine
hohe Dispenstaxe zahlen zu miissen, wandte er sich an die Regierung in
Aarau, welche ihm erlaubte, die Trauung durch den reformierten Pfarrer
vornehmen zu lassen. Um die Wiederkehr solcher Vorfalle auszuschalten,
verlangte der Fiirstbischof die notwendigen Dispensvollmachten. 143

Aber noch einmal sollte es zu einem Zwischenfall kommen. [fohann
Ritter von Wegenstetten, welcher sich mit Anna Maria Bulliger von Witt-
wyl und Georg Brogle von daselbst, welcher sich mit Elisabeth Amsler
von Schinznach zu verheiraten Uedachte sollten von Pfarrer Dinkel in
Wegenstetten von der Kanzel verkundel: werden. Da beide Briute refor-
miert waren, getraute sich Pfarrer Dinkel nicht, sie in der Kirche zu
verkiinden. Oberamtmann Fischinger beauftragte den Pfarrer namens

der Regierung in einem masslosen Schreiben — iiber die Instruktion
hinausgehend — zur Verkiindung und Einsegnung zu schreiten. «Nur

zu lange», schrieb er an Pfarrer Dinkel, «<hdhnte die Geistlichkeit in Hin-
sicht auf Verkiindung und Einsegnung parititischer Ehen die Gesetze des
Staates, indem sie statt diese zu befolgen, sich an eine von der rémischen
Kurie erlassene und eingeschwarzte Verordnung halt und darauf bestehen
zu wollen scheint... Man miisste alle Achtung gegen die Geistlichkeit
verloren haben, wenn man so dreist wire, anzunehmen, dass sie den
Unterschied zwischen Gesetz und Verordnung nicht kenne und nicht
wisse, dass Jesus Christus seine Gesetzgebung geschlossen und deren
Erganzung weder der romischen Kurie noch Jesuiten im Testament iiber-
tragen habe.» 144 Generalprovikar Wohnlich, Mitglied des katholischen
Kirchenrates, stellte der Regierung vor, dass es nicht angidngig sei, bei
der Schliessung der gemischten Ehen einen Zwang auszuiiben, schon in
Riicksicht auf den neuen Bischof, der die Differenzen zwischen Kirche
und Staat in dieser Beziehung sicher 16sen werde. Die Klage der beiden
Ehepaare bei der Regierung iiber die Weigerung Pfarrer Dinkels in
Wegenstetten entpuppte sich als bose Arglist, denn als Wohnlich ihnen
die Dispens verschaffen wollte, erklarten sie, dass es ihnen gleichgiiltig
sei, wer sie einsegne, der katholische oder der reformierte Pfarrer. Wenn
Pfarrer Dinkel die beiden gemischten Ehen eingesegnet hatte, so hitte ihn
die aargauische Gesetzgebung vor dem Bischof nicht in Schutz nehmen
konnen. Schliesslich bat Generalprovikar Wohnlich, um des lieben Frie-
dens willen nachzugeben. 45 Wohl drang die aargauische Regierung auf

143 BAB Nunz. sviz., Bischof an Kardinalstaatssekretar am 30. Mai 1827.

144 STAA KW 1 K 42, Fischinger an Pfr. Dinkel, 10. Febr. 1829,

145 l.c. Wohnlich an Reg., 13. Febr. 1829,
Am selben Tag schrieb Fischinger an die Regierung: «Nur um Geld handelt es
sich, um Taxen der Erde, ...denn tiefere Wurzeln schlug in Rom das satiri-
sche Evangelium Horazens: virtus post numos, als das Evangelium des hl

108



Erfiilllung des § 86 des neuen biirgerlichen Gesetzbuches. Sie verlangte,
dass Pfarrer Dinkel die Ehevorhaben von der Kanzel verkiinde.14¢ Der
katholische Pfarrer sollte jedoch gemaiss § 92147 nicht gezwungen wer-
den, eine gemischte Ehe einsegnen zu miissen. 48 Da Pfarrer Dinkel auf
seiner Weigerung, die beiden gemischten Ehen einzusegnen, beharrte,
erteilte der Kleine Rat die Einwilligung zur Einsegnung der Ehen durch
den reformierten Pfarrer.14? Auf eine spitere Klage der beiden Ehepaare,
dass ihnen Pfarrer Dinkel zu hohe Verkiindigungsgebiihren abgenétigt
hatte, trat die Regierung nicht néher ein, da Pfarrer Dinkel nur das seit
jeher gebrauchliche Minimum von 3 Franken verlangt hatte. 150

Gemischte Ehen wurden von 1780—1830 verhéltnismassig wenig
geschlossen. Nach 1830 aber wurden sie zahlreicher, jedoch nicht so,
dass sie die konfessionelle Einheit, wie sie wahrend Jahrhunderten im
Fricktal bestand, stark zu gefdhrden vermochten. Denn treu bekannte
sich das Volk zur katholischen Religion, den Neuerungen trotzend, wie
sie der Josefinismus einzufiihren bestrebt war, zu dem von Geschlecht zu
Geschlecht vererbten Glauben und kirchlichen Kultus, wie auch einst in
den Tagen der Reformation, die bis an die Landesgrenzen des Fricktals
sich ausdehnte. Von geringen Verlusten abgesehen, blieb hier in der
Wiege des Fiirstbistums Basel die konfessionelle Einheit gewahrt, denn
die kahlen Mauern protestantischer Kirchen und der einférmige Psal-
mengesang fanden da keinen Anklang. Das Volk blieb dem gewohnten
Gottesdienst anhinglich und wollte die dusseren kirchlichen Zeremonien
und die innere Gottesverehrung, wie sie der katholische Kultus mit sich
brachte, nicht vermissen, denn aus ihm atmete der Geist einer Religion,
die nicht das Werk menschlicher Schwiche, sondern die Allmacht eines
gottlichen Stifters offenbarte.

Mathdus; schon mehrere Jahre mussten die aargauischen Fricktaler, was die
osterreichischen nicht tun durften, an freibeuterische Geistlichkeit zum Unterhalt
der Gefdangnisse fiir Banditen und anderes schlechtes Gesindel der Neuromer-
Welt unter dem Namen Dispensen mit dem Schweisse des Angesichts hart ver-
diente harte Thaler als katholische Opfer darbringen, ohne sich dadurch nur das
geringste Verdienst fiir den Himmel zu erwerben. — Wer eine Seele und einen
unsterblichen Geist im Leibe trigt, schaudert vor den Tagen, die kommen miis-
sen, wenn solchem Frevel nicht gesteuert wird.» Es ist wohl anzunehmen, dass
Fischinger die beiden Brautpaare veranlasste, auf Einholung der Dispens zu
verzichten und bei der Regierung zu klagen.

146 Allg. biirgerliches Gesetzbuch fiir den Kt. Aargau S. 25.

147 lec. S. 26.

148 STAA, Prot. KI. Rat, 16. Febr. 1829,

149 lc. 12. Mirz 1829.

150 STAA KW 1 K 42, KiKo an Reg., 12. Mai 1829; Prot. KI. Rat, 18. Mai 1829.

109



	Der katholische Kultus

