
Zeitschrift: Gesundheitsnachrichten / A. Vogel

Herausgeber: A. Vogel

Band: 54 (1997)

Heft: 2: Traditionelle Medizin aus Tibet

Artikel: Tibetische Heilkunst

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-554279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-554279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SSL-TZ

Tibetische Heilkunst -» 9>AK3."raiitw»ai'a«*'«B%<*0

*Fwr/' PwiyïowoiwYcZ»,
(Tywrwie Doi^e, ßerwawd
Meyer: «JC/assfccibe t/öeti-
scße Med/ziw»
Zif« ßäwrfe i>« 5c/jw6er,
Fer/cig PÖM/ //awp£,
ßerw/Sfwßgar</W7ew
SPr. 390. /DM 460.-/
öS 3400.-
Ps 6«wßeft s/cO /</// rfre
F«fesi>wi7eflw.s,ga&e eiwes
««/" rfas / 7. /rt6rßwwderf
zwrwcJkgeöewßew Satzes
row /ßwstrati'owew e/wer
6erä6w/tew wied/ziw/scßew
/t&Pawß/awg. Dieser roß-
sfäwß/gsteJemals ge/aw-
ßewe Salz irwrde erst 1965
iwi Afuseiiiw row £/7aw t/rfe
fSaßsi&i'n'ew) ewtdecfet.
Die /ßasfratiowew des
/Irt/fee/s s/'wrf dieser
Ausgabe ewtwommew.

Pflanzen der tibeti-
sehen Medizin (von Ii.):
Myrobalan, das grösste
Allheilmittel - Gold-
pflaume - weisse und
gelbe Juckbohne -
schwarze Schwert-
bohne - Juckbohne -
Mango - Jambolana-
Pflaume.
Auszug aus zahlreichen
Tafeln zur «Materia
Medica».

Von allen östlichen Heilsystemen ist die
tibetische Medizin bis heute am unbekanntesten geblieben.
Das ist um so erstaunlicher, als dort einmalige Dokumente
existieren, die es in vergleichbarer Form weder in China noch
in Indien gibt: vollständige Medizin-Dokumentationen* in
Wort und Bild, Handbücher mit anatomischen Karten, medi-
zinischen Instrumenten, Heilsubstanzen und gezeichneten
Serien, in denen Diagnose und Behandlung von Krankheiten
dargestellt sind.

Tibet wurde Anfang der 50er Jahre von den Chinesen besetzt und
in den chinesischen Staatsverband eingegliedert. Der Aufstand der
Tibeter gegen die chinesische Oberhoheit wurde 1959 niederge-
schlagen und endete mit der Flucht des gegenwärtigen 14. Dalai
Lama, traditionell das politische und religiöse Oberhaupt des Landes,
mit Zehntausenden von Tibetern in die angrenzenden Länder.
Seither ist die tibetische Heilkunde sozusagen eine Exilmedizin und
hat ihr wichtigstes Lehr- und Ausbildungszentrum im indischen
Dharamsala, wo auch der Dalai Lama Asyl fand.

Die tibetische Medizin, deren Anfänge im 7. Jahrhundert histo-
risch belegt sind, von den Tibetern selbst aber auf Buddha zurück-
geführt wird, ist trotz der griechischen, indischen und chinesischen
Einflüsse einzigartig und unterscheidet sich von allen anderen
Medizinlehren. Sie ist untrennbar mit der Religion, dem Buddhismus,
verbunden, nach dessen Lehre das Leben von Leiden geprägt ist. Als
Ursachen des Leids gelten Dre/ Gi/Ze: Die Begierde nach der Er-

füllung des Lebensdurstes, der Hass auf die Hindernisse, die sich
diesem Sinnengenuss entgegenstellen, und der Ich-Wahn, der ver-
blendet und zu selbstsüchtigem Denken verführt. Die buddhistische
Philosophie vergleicht diese drei Gifte mit einem Feuer, das den
Menschen verzehrt, und medizinisch gesehen ist diese als f/wtt/Zs-
sen&ez'Z bezeichnete Geistesverfassung die Ursache für körperliches
und seelisches Leiden.

Drei Säfte mit vielen Bedeutungen
Wie in der indischen Tradition wird auch in der tibetischen Medizin
die gesamte Wissenschaft in acht Zweige eingeteilt: Physiologie,
Kinderheilkunde, Gynäkologie, dämonische Einflüsse, Wunden, Ver-

giftungen, Verjüngung und Unfruchtbarkeit. Das wichtigste Werk der

M

6 Gesundheits-Nachrichten 2/97



,.wi ii I.nun p'«'i>iwn»nn^r-"~i!tK fe

MedizinWissenschaft, die Her 7izzz?ras, behandelt diese Gebiete
unter verschiedenen Aspekten und in verschiedenen Schwierig-
keitsgraden (für Schüler höchster, mittlerer, geringer und geringster
Intelligenz!).

Grundlage der Medizin ist die Drei-Säfte-Lehre (manchmal auch
als «Drei Seinsprinzipien» übersetzt), die auch aus der ayurvedischen
Medizin bekannt ist. Die Säfte IHzzc/ (Zw/D, Gw/fe und ScMez'ra,

stehen für Lebensprinzipien: etwas pauschal und verkürzt gesagt,
wird Wind (Chi) dem Denken zugeordnet, Galle (Schara) dem
Wollen und Schleim (Badgan) dem Fühlen. Medizinisch gesehen,
haben die drei Körpersäfte, die jeweils wieder in fünf Unterarten
unterteilt sind, folgende Aufgaben: IVz'/zd verbindet das Bewusstsein
mit dem Körper (wir würden das als Wechselwirkung zwischen
Psyche, Nerven-, Drüsen- und Immunsystem bezeichnen), Gzz//e re-

guliert die Verdauung und den Stoffwechsel, .Vcö/ez'm die Körper-
flüssigkeiten. Als drittes werden den drei Säften verschiedene
Organe zugeordnet und viertens bezeichnen sie Geschmacksqua-
litäten, die bei der Verordnung der Medikamente eine Rolle spielen.

Dass sich die drei Körpersäfte im Gleichgewicht befinden, ist die
wichtigste Voraussetzung für Gesundheit. Die Balance kann einer-
seits gestört werden durch die erwähnten Z)m Gz/fe im seelischen
und geistigen Bereich, andererseits aber auch durch Dinge wie
Verhalten, Ernährung, Klima, Umwelteinflüsse, seelische Störungen
oder die Auswirkungen schlechter Taten in der Vergangenheit.
Die psychosomatische oder ganzheitliche, sich auf alle Lebensbe-
reiche beziehende Medizin ist also eine entscheidende Basis des

gesamten tibetischen Heilsystems. Harmonie und innere Balance
oder, strenger formuliert, Mässigung und Selbstbeherrschung sind
Grundvoraussetzungen für das Gleichgewicht der Säfte, sprich: der
Gesundheit.

Der Körper in der tibetischen Medizin
Die Ausgewogenheit zwischen den Säften Zzz/f, Gw//e und 5cMezra
sichert die Funktion der sieben Grundgewebe des Körpers: Chylus
(Nährstoffe, die von derVerdauung produziert werden), Blut, Fleisch,
Fett, Knochen, Mark, Reproduktionsflüssigkeit und deren Rück-
stände Kot, Urin und Schweiss. Ohne ihr geordnetes Zusammen-
wirken gibt es kein Leben und keine Gesundheit. Die Grundstoffe des

Körpers werden ihrerseits von fünfElementen gebildet: Erde, Wasser,

Medizinische Instru-
mente des 17. Jahr-
hunderts

Zahllose, wie zu Bilder-
geschichten aneinan-
dergereihte Zeichnun-
gen dienen nicht nur
als Handlungsanwei-
sung und Erinnerungs-
stütze, sondern er-
freuen auch das Auge.

Kräuterarzneien zur
Behandlung der
«Hitze»-Krankheit
Vergiftung (von Ii.):
Zwitwerwurzel (cur-
cuma longa) - Kleiner
Enzian - Wurmfarn -
Rispelstrauch - Weisser
Enzian - Primel - Wilde
«männliche» Rose.

Gesundheits-Nachrichten 2/97 7



THEMA DES MON ATS

Feuer, Wind (Luft) und Raum (seltener auch mit «Äther» übersetzt)
Man muss dabei aber sehen, dass die fünf Elemente mehr und ande-

res sind als wir Europäer darunter verstehen, nämlich Kräfte, die

jeder Materie die Energie geben, sich zu entwickeln und zu reifen.

Pulsdiagnose:
Bei Sonnenaufgang
und am Handgelenk
sind die Botschaften
der pulsierenden Wel-
len am besten zu
erfassen. Weitere Infor-
mationen liefert das
Ertasten der pulsieren-
den Gefässe an Füssen,
Hals, Unterleib, Ober-
arm und am Herzen.
Einige Tage zuvor soll-
ten Patient und Arzt
jede unausgewogene
Ernährung und Akti-
vität meiden.
(Kleiner Ausschnitt
aus acht grossen Tafeln
zum Thema)

Die drei Körpersäfte kommen in je fünf Arten vor
Die fünf Arten von Wind sind r/er /ebezzserh/z/fezzz/e AI fem, der am
Scheitel des Kopfes vorherrscht, Kehle und Brust durchdringt und
die Funktionen des Atmens, Schluckens und der Speichelbildung
ebenso kontrolliert wie die Abfolge der Gedanken und die Sinnes-

eindrücke; der zzzz/sfezgewde ITmc/ im Brustbereich steuert die Funk-
tionen von Sprache und Gedächtnis; der r/wrc&r/rmgewr/e IFmrf ist
im Herzen lokalisiert und mit dem Stoffwechsel und der Bewegung
der Muskeln verbunden; der /üzzer&eg/ezfezzz/e ITmr/ im Bauch regelt
die Verdauung und die Erzeugung von Chylus; der /zözzwG frez'bezzz/e

ITmz/ sitzt im Mastdarm und ist zuständig für die Ausscheidung und
die Fortpflanzungsorgane. Weil der Saft Wind als Träger des Be-

wusstseins und der Lebensenergie angesehen wird und eng mit der
Psyche zusammenhängt, sind seine Störungen weitaus häufiger als

die von Galle und Schleim. Dementsprechend sind etwa 60 Prozent
der tibetischen Heilmittel zur Behandlung solcher Krankheiten ge-
eignet. Windkrankheiten betreffen die Gelenke und die Hüften, das

Hören und den Tastsinn, erfassen Gefässe und Nerven, den Magen
und Dickdarm. Sie müssen aber keineswegs organgebunden sein,
sondern entsprechen oft dem, was in der westlichen Medizinspra-
che «psychosomatisch» genannt wird.

Die fünf Arten von Galle sind: Die ccrc/c/Mcwc/e GVz//e, die im
mittleren Teil des Magens lokalisiert ist, trennt die Nahrung in ver-
dauliche und unverdauliche Anteile und regelt die Körperwärme;
die z/z'e Fdröc rege/z/tr/e G'«//e in der Leber gibt Blut und Muskel-
geweben die rote Farbe; c/z'e öe.sTz'ramewc/e Gczi/e mit Sitz im Herzen

erzeugt das Gefühl des Selbstbewusstseins und die intellektuelle
Kraft; die se/zew ratfcZ?ercc/e G«//e kontrolliert die Sehkraft; und
die z/z'e Geszcö/s/wröe &/czrezzc/e GVz//e in der Haut sorgt für einen
gesunden Teint.

Die fünf Arten von Schleim sind: Der s/zz/zczzc/e Scö/ezm, der
hinter dem Brustbein sitzt, sorgt für das normale Funktionieren der
anderen Arten von Schleim und steuert zusätzlich die Feuchtigkeit
des Organismus; der zersefzezzz/e Sc/z/ezra im oberen Teil des Magens
steuert, mischt und löst die Nahrung auf; der sc/zraec&ezz raßc/zezzz/e

ScZ?/ez'ra in der Zunge erzeugt das Geschmacksempfinden; der

8 Gesundheits-Nachrichten 2/97



be/n'edzgewr/e 5tibfeira, den man im Kopf findet, verleiht
das Gefühl der Befriedigung und erlaubt das Funktionie-
ren der Sinnesorgane; der ScMez'm in den
Gelenken sorgt für ihre Beweglichkeit.

Alle Störungen der Säfte werden auch nach den Kate-

gorien fiezss und &«/£ eingeordnet: Krankheiten durch ein
Ungleichgewicht von Wind und Schleim sind meist kalt,
Gallekrankheiten heiss.

Krankheiten erkennen
Bis heute beziehen sich alle Diagnose-Methoden aus-
schliesslich auf die Befragung, das Fühlen des Pulses und
das Betrachten von Zunge und Urin.

Die Pzz/sr/zVzgzzose, aus der chinesischen Medizin über-
nommen und weiterentwickelt, stellt die wichtigste Dia-

gnosemöglichkeit des tibetischen Arztes dar. An den
Pulsen kann er Störungen eines oder mehrerer Körper-
säfte ertasten sowie Hitze- und Kälte-Krankheiten nach

Körperabschnitten unterscheiden. Akute und chronische Krankhei-
ten können ebenso festgestellt werden wie der Einfluss böser Geister.
Durch das Pulstasten können beispielsweise Vergiftungen, Fieber-
Krankheiten, Epilepsie und Tumore erkannt werden. Allein durch die
Pulsdiagnose, ohne Labor und Messgeräte, soll sogar der Befund von
Bluthochdruck, Diabetes, Tuberkulose und Stoffwechselstörungen
möglich sein. Bei der schwer erlernbaren Pulsdiagnose müssen ne-
ben dem Alter des Patienten auch die Tages- undJahreszeiten berück-
sichtigt werden, weil sie das Fliessen der Körpersäfte verändern.

Daneben kennt die tibetische Medizin noch die Urin- und die
Zungendiagnose. Bei der (heute) seltener durchgeführten Urinprii-
fung, einer spezifisch tibetischen Entwicklung, wird der Körpersaft
per Augenschein nach Kriterien wie Farbe, Geruch, Blasen, Dampf-
bildung und Ablagerungen begutachtet. Auch aus dem Zustand der
Zunge können Ungleichgewichte von Wind, Galle oder Schleim
abgelesen werden.

Insgesamt gesehen, hat die Untersuchung einzelner Organe
einen vergleichsweise geringen Stellenwert, viel wichtiger ist dem
tibetischen Arzt das Erkennen funktionaler Zusammenhänge.

Mitte Januar startete
in den Schweizer Kinos
ein Dokumentarfilm
von Franz Reichle über
die tibetische Medizin
mit dem Titel «Das
Wissen vom Heilen»

Leiden behandeln
Die tibetische Medizin kennt fünf Arten von Heilmassnahmen, die
nach ihrer Wichtigkeit geordnet sind:

Gesundheits-Nachrichten 2/97 9



Si

JÄ*

7. Zebezz.stt2ez'se (richtiges Verhalten während des ganzen Lebens, in
geistiger, seelischer und körperlicher Hinsicht)
2. Tr/zf/örz/rzg (richtige Auswahl und Zubereitung der Nahrung)
3. i/ezVmzfte/ (aus Pflanzen und/oder Mineralien, seltener aus tieri-
schem Material)
4. Äussere /7ez7m/zs.snzzömerz (Kräuterbäder, Einreiben mit Salben,

Schröpfen und Aderlass, Moxibustion)
5. CMrwrgfe (einfache Unfallbehandlung, Entfernen von Fremdkör-

pern, Abszessöffnung etc.; keine grössere Operationen)
Doch, wie der Hamburger Internist und Kenner der modernen

tibetischen Medizin, Dr. Egbert Asshauer, in der «Zeitschrift für Phyto-
therapie» berichtet, klaffen auch in diesem Kulturkreis heutzutage
Theorie und Praxis auseinander. Denn nicht das richtige Verhalten
oder die notwendige Ernährungsumstellung - so schwer zu realisie-

ren wie bei uns - nehmen die ersten Ränge unter den Behandlungs-
methoden ein, sondern die Verschreibung von Heilkräuter-Pillen.

Eine allgemeine
Methode ist die auf-
bauende und die Ab-
Wehrkräfte stärkende
Behandlung. Sie um-
fasst (von Ii): nährstoff-
reiche Ernährung -
milde Einläufe - Reini-

gung - Massage - viel
Schlaf - und einen
glücklichen Geist.

Komplizierte Heilmittelkunde
Die Wirkung eines Heil- oder Nahrungsmittels wird durch seine Zu-

sammensetzung aus den fünf Elementen Feuer, Erde, Wasser, Luft
und Raum bestimmt. Dem Feuer sind die Geschmacksrichtungen
söwer, sßfezg und scbczz/ zugeordnet, der Erde sauer und smss, dem
Wasser salzig, süss und bzTfer, dem Wind Tierb, bitter und scharf. Der
Raum (Äther) durchdringt alles und hat sonst keine bestimmten
Eigenschaften. Das Ganze wird aber noch schwieriger: in der tibeti-
sehen Pharmakologie wird nicht nur nach dem Geschmack im Mund
geurteilt, sondern es werden nach der Magenpassage nochmals drei
Geschmacksrichtungen, nämlich süss, sauer und bitter, unterschie-
den, die die Auswahl der Nahrungsmittel und Pillen beeinflussen.

Bei jeder Droge sind weitere Eigenschaften massgebend, z.B.:
sc/nccr und /ez'cM, ö/zg und razzö, und öcz'.sx, sfwrap/und scöc/z/.
Diese acht Potenzen werden nochmals in 17 Qualitäten unterteilt.
Das meist angewendete Prinzip ist, das Heilmittel einzusetzen,
dessen Eigenschaften Gegensätze zu den Eigenschaften des zu be-
handelnden Saftes bilden. Für die Zuordnung zu Hitze- oder Kälte-
krankheiten wird zudem noch auf die Herkunft der Pflanzen
geachtet: Pflanzen aus einer Höhe über 3500 Meter oder tiefer gele-

genen Zonen, Nord- oder Südhang, Trocknen im Schatten oder an
der Sonne. Am weitaus häufigsten werden Medikamente aus vielen

10 Gesundheits-Nachrichten 2/97



verschiedenen Heilkräutern eingesetzt, die entsprechend der kom-
plizierten Arzneikunde durchschnittlich zwischen fünf und 35 Pflan-

zen enthalten, es können aber auch über 80 sein. Seltener sind Pillen,
denen Metalle und Edelsteine wie Diamantstaub, Gold, Lapislazuli,
Blei oder Kupfer in winzigsten Mengen beigemischt werden, noch
seltener Melangen mit tierischen Produkten.

Früher gab es keine exakten Mengenangaben für die Kräutermi-
schungen, denn das Wissen wurde stets nur mündlich weitergege-
ben und war somit nie einheitlich. Erst im Medizinischen Zentrum
in Dharamsala ist die Arzneimittelherstellung standardisiert worden.
Die Pflanzen zur Pillenherstellung sind heute schwer zu beschaffen.
Einmal ist das tibetische Hochland für die Exilmedizin nicht mehr
zugänglich, zum anderen sind viele Kräuter des Hochhimalaya vom
Aussterben bedroht. Die Vorschrift, dass jeder Arzt (nur bei geistiger
und körperlicher Gesundheit, nichtrauchend und unter Anrufung
des Medizinbuddha!) seine Ingredienzen selbst sammeln muss, ist
heute nur noch selten zu realisieren.

Moxibustionsgeräte
aus Gold, Eisen, Bronze
und Kupfer, spitze
Nadel zum Nähen von
Muskelgewebe,
Messlöffel sowie zwei
Feilen.

Eine alte Ganzheitsmedizin
Erst wenn die Einnahme von Medikamenten nicht ausreicht, kom-
men auch äusserliche Behandlungsmethoden zum Zuge. Der Anfer-
Aarxs besteht meist aus einem kleinen Einstich, bei dem nur wenig
Blut austritt. Die oder Aussöge wird immer
nur als lokale Druck- oder Streichmassage zur Verbesserung der ort-
liehen Durchblutung ausgeführt. Mit der aus China bekannten Aku-

punktur hat die tibetische Behandlung mit der Afar/e/ nur
wenig zu tun: stricknadeldick und etwa sieben Zentimeter lang wird
sie tief in bestimmte Punkte eingestochen, z.B. in die kleine Fonta-
nelle am Hinterkopf. Fast ebenso schmerzhaft ist die Moxz'bwsfz'o«,
bei der kleine Kegel oder flache Kügelchen aus getrockneten
Gerbera- oder Beifussblättern auf der Haut abgebrannt werden.

Insgesamt gesehen ist die tibetische Medizin, wie andere tradi-
tionelle Medizinsysteme Asiens, vom Prinzip her eine ganzheitliche
Medizin, die die Harmonie der Kräfte im Körper anstrebt. Der
Mensch wird als Teil der Natur gesehen und unterliegt den drei Prin-

zipien Denken, Wollen und Fühlen. Geist, biologische Energie und
Körper müssen in Einklang stehen, damit Gesundheit möglich ist.
Das ist der Grund dafür, dass das Erkennen funktionaler Zusammen-
hänge Vorrang vor der Untersuchung einzelner Organe hat. • IZR

Für den Einsatz von-
Moxa-Kegeln gibt es
71 Körperpunkte.
Behandelt werden
damit alle «Kälte»-
Krankheiten, von Wind
verursachte Störungen
und z.B. (von Ii.):
krankhafte Blässe -
Wassersucht - innere
Tumore - «kalte»
Galleerkrankungen -
Erkrankungen des
Serums - Muskel-
krämpfe - und «leeres»
Fieber.

cU-.u*;

ï. s Çfià

Gesundheits-Nachrichten 2/97 11


	Tibetische Heilkunst

