Zeitschrift: Gesundheitsnachrichten / A. Vogel
Herausgeber: A. Vogel

Band: 54 (1997)

Heft: 2: Traditionelle Medizin aus Tibet
Artikel: Tibetische Heilkunst

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-554279

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-554279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

*Yuri Parfionovitch,
Gyurme Dorje, Fernand
Meyer: «Klassische tibeti-
sche Medizin»

Zwei Bdinde im Schuber,
Verlag Paul Haupt,
Bern/Stuttgart/Wien

SFr. 390.-/DM 460.-/

0S8 3400.-

Es bandelt sich um die
Faksimileausgabe eines
auf das 17. Jabrbundert
zurtickgebenden Satzes
von Illustrationen einer
beriibmten medizinischen
Abbandlung. Dieser voll-
stdndigste jemals gefun-
dene Satz wurde erst 1985
im Museum von Ulan Ude
(Siidsibirien) entdeckt.
Die Illustrationen des
Artikels sind dieser
Ausgabe entnommen.

Pflanzen der tibeti-
schen Medizin (von li.):
Myrobalan, das grosste
Allheilmittel - Gold-
pflaume - weisse und
gelbe Juckbohne -
schwarze Schwert-
bohne - Juckbohne -
Mango - Jambolana-
Pflaume.

Auszug aus zahlreichen
Tafeln zur «Materia
Medica».

Gesundheits-Nachrichten 2/97

s Rauahaes

eilkunst e 5
‘ ; Von allen 6stlichen Heilsystemen ist die

tibetische Medizin bis heute am unbekanntesten geblieben.
Das ist um so erstaunlicher, als dort einmalige Dokumente
existieren, die es in vergleichbarer Form weder in China noch
in Indien gibt: vollstindige Medizin-Dokumentationen* in
Wort und Bild, Handbiicher mit anatomischen Karten, medi-
zinischen Instrumenten, Heilsubstanzen und gezeichneten
Serien, in denen Diagnose und Behandlung von Krankheiten
dargestellt sind.

= o e
AMARANMNF A F AN R IBUALO

Tibet wurde Anfang der 50er Jahre von den Chinesen besetzt und
in den chinesischen Staatsverband eingegliedert. Der Aufstand der
Tibeter gegen die chinesische Oberhoheit wurde 1959 niederge-
schlagen und endete mit der Flucht des gegenwirtigen 14. Dalai
Lama, traditionell das politische und religiose Oberhaupt des Landes,
mit Zehntausenden von Tibetern in die angrenzenden Linder.
Seither ist die tibetische Heilkunde sozusagen eine Exilmedizin und
hat ihr wichtigstes Lehr- und Ausbildungszentrum im indischen
Dharamsala, wo auch der Dalai Lama Asyl fand.

Die tibetische Medizin, deren Anfinge im 7. Jahrhundert histo-
risch belegt sind, von den Tibetern selbst aber auf Buddha zurtick-
gefiihrt wird, ist trotz der griechischen, indischen und chinesischen
Einfliisse einzigartig und unterscheidet sich von allen anderen
Medizinlehren. Sie ist untrennbar mit der Religion, dem Buddhismus,
verbunden, nach dessen Lehre das Leben von Leiden gepragt ist. Als
Ursachen des Leids gelten Drei Gifte: Die Begierde nach der Er-
fullung des Lebensdurstes, der Hass auf die Hindernisse, die sich
diesem Sinnengenuss entgegenstellen, und der Ich-Wahn, der ver-
blendet und zu selbststichtigem Denken verfiihrt. Die buddhistische
Philosophie vergleicht diese drei Gifte mit einem Feuer, das den
Menschen verzehrt, und medizinisch gesehen ist diese als Unwis-
senbeit bezeichnete Geistesverfassung die Ursache fiir korperliches
und seelisches Leiden.

Drei Safte mit vielen Bedeutungen

Wie in der indischen Tradition wird auch in der tibetischen Medizin
die gesamte Wissenschaft in acht Zweige eingeteilt: Physiologie,
Kinderheilkunde, Gynikologie, dimonische Einfliisse, Wunden, Ver-
giftungen, Verjungung und Unfruchtbarkeit. Das wichtigste Werk der

ba .




g 4

sison 108

VYRR ARTERIRTI TN 2D

~EENRREAET| g
5 gy

vERAY

Medizinwissenschaft, die Vier Tantras, behandelt diese Gebiete
unter verschiedenen Aspekten und in verschiedenen Schwierig-
keitsgraden (fiir Schiiler hochster, mittlerer, geringer und geringster
Intelligenz!).

Grundlage der Medizin ist die Drei-Sifte-Lehre (manchmal auch
als «Drei Seinsprinzipien» tibersetzt), die auch aus der ayurvedischen
Medizin bekannt ist. Die Sifte Wind (Luft), Galle und Schleim,
stehen fiir Lebensprinzipien: etwas pauschal und verkiirzt gesagt,
wird Wind (Chi) dem Denken zugeordnet, Galle (Schara) dem
Wollen und Schleim (Badgan) dem Fiihlen. Medizinisch gesehen,
haben die drei Korpersifte, die jeweils wieder in flinf Unterarten
unterteilt sind, folgende Aufgaben: Wind verbindet das Bewusstsein
mit dem Korper (wir wiirden das als Wechselwirkung zwischen
Psyche, Nerven-, Driisen- und Immunsystem bezeichnen), Galle re-
guliert die Verdauung und den Stoffwechsel, Schleim die Korper-
flussigkeiten. Als drittes werden den drei Siften verschiedene
Organe zugeordnet und viertens bezeichnen sie Geschmacksqua-
lititen, die bei der Verordnung der Medikamente eine Rolle spielen.

Dass sich die drei Korpersifte im Gleichgewicht befinden, ist die
wichtigste Voraussetzung fiir Gesundheit. Die Balance kann einer-
seits gestort werden durch die erwihnten Drei Gifte im seelischen
und geistigen Bereich, andererseits aber auch durch Dinge wie
Verhalten, Erndhrung, Klima, Umwelteinfliisse, seelische Storungen
oder die Auswirkungen schlechter Taten in der Vergangenheit.
Die psychosomatische oder ganzheitliche, sich auf alle Lebensbe-
reiche beziehende Medizin ist also eine entscheidende Basis des
gesamten tibetischen Heilsystems. Harmonie und innere Balance
oder, strenger formuliert, Massigung und Selbstbeherrschung sind
Grundvoraussetzungen fiir das Gleichgewicht der Sifte, sprich: der
Gesundheit.

Der Korper in der tibetischen Medizin

Die Ausgewogenheit zwischen den Siften Luft, Galle und Schleim
sichert die Funktion der sieben Grundgewebe des Korpers: Chylus
(Nihrstoffe, die von der Verdauung produziert werden), Blut, Fleisch,
Fett, Knochen, Mark, Reproduktionsfliissigkeit und deren Ruck-
stinde Kot, Urin und Schweiss. Ohne ihr geordnetes Zusammen-
wirken gibt es kein Leben und keine Gesundheit. Die Grundstoffe des
Korpers werden ihrerseits von fiinf Elementen gebildet: Erde, Wasser,

Gesundheits-Nachrichten 2/97 7

Medizinische Instru-
mente des 17. Jahr-
hunderts

Zahllose, wie zu Bilder-
geschichten aneinan-
dergereihte Zeichnun-
gen dienen nicht nur
als Handlungsanwei-
sung und Erinnerungs-
stlitze, sondern er-
freuen auch das Auge.

Krauterarzneien zur
Behandlung der
«Hitze»-Krankheit
Vergiftung (von li.):
Zwitwerwurzel (cur-
cuma longa) - Kleiner
Enzian - Wurmfarn -
Rispelstrauch — Weisser
Enzian - Primel - Wilde
«mannliche» Rose.



Pulsdiagnose:

Bei Sonnenaufgang
und am Handgelenk
sind die Botschaften
der pulsierenden Wel-
len am besten zu
erfassen. Weitere Infor-
mationen liefert das
Ertasten der pulsieren-
den Gefasse an Flissen,
Hals, Unterleib, Ober-
arm und am Herzen.
Einige Tage zuvor soll-
ten Patient und Arzt
jede unausgewogene
Ernahrung und Akti-
vitat meiden.

(Kleiner Ausschnitt

aus acht grossen Tafeln
zum Thema)

THEMA DES MONATS

Feuer, Wind (Luft) und Raum (seltener auch mit «Ather» iibersetzt)
Man muss dabei aber sehen, dass die flinf Elemente mehr und ande-
res sind als wir Europider darunter verstehen, namlich Krifte, die
jeder Materie die Energie geben, sich zu entwickeln und zu reifen.

Die drei Korpersafte kommen in je fiinf Arten vor

Die funf Arten von Wind sind der lebenserbaltende Atem, der am
Scheitel des Kopfes vorherrscht, Kehle und Brust durchdringt und
die Funktionen des Atmens, Schluckens und der Speichelbildung
ebenso kontrolliert wie die Abfolge der Gedanken und die Sinnes-
eindriicke; der aufsteigende Wind im Brustbereich steuert die Funk-
tionen von Sprache und Gedichtnis; der durchdringende Wind ist
im Herzen lokalisiert und mit dem Stoffwechsel und der Bewegung
der Muskeln verbunden; der feuerbegleitende Wind im Bauch regelt
die Verdauung und die Erzeugung von Chylus; der abwicirts treibende
Wind sitzt im Mastdarm und ist zustindig fiir die Ausscheidung und
die Fortpflanzungsorgane. Weil der Saft Wind als Triger des Be-
wusstseins und der Lebensenergie angesehen wird und eng mit der
Psyche zusammenhingt, sind seine Storungen weitaus haufiger als
die von Galle und Schleim. Dementsprechend sind etwa 60 Prozent
der tibetischen Heilmittel zur Behandlung solcher Krankheiten ge-
eignet. Windkrankheiten betreffen die Gelenke und die Hiiften, das
Horen und den Tastsinn, erfassen Gefisse und Nerven, den Magen
und Dickdarm. Sie miissen aber keineswegs organgebunden sein,
sondern entsprechen oft dem, was in der westlichen Medizinspra-
che «psychosomatisch» genannt wird.

Die funf Arten von Galle sind: Die verdauende Galle, die im
mittleren Teil des Magens lokalisiert ist, trennt die Nahrung in ver-
dauliche und unverdauliche Anteile und regelt die Korperwirme;
die die Farbe regelnde Galle in der Leber gibt Blut und Muskel-
geweben die rote Farbe; die bestimmende Galle mit Sitz im Herzen
erzeugt das Gefiihl des Selbstbewusstseins und die intellektuelle
Kraft; die seben machende Galle kontrolliert die Sehkraft; und
die die Gesichtsfarbe Rldrende Galle in der Haut sorgt fiir einen
gesunden Teint.

Die funf Arten von Schleim sind: Der stiitzende Schleim, der
hinter dem Brustbein sitzt, sorgt fiir das normale Funktionieren der
anderen Arten von Schleim und steuert zusitzlich die Feuchtigkeit
des Organismus; der zersetzende Schleim im oberen Teil des Magens
steuert, mischt und 16st die Nahrung auf; der schmecken machende
Schleim in der Zunge erzeugt das Geschmacksempfinden; der

N

8 Gesundheits-Nachrichten 2/97

PSRRI 5 1 o | e
Fhgra g NaNEag M



befriedigende Schleim, den man im Kopf findet, verleiht
das Gefiihl der Befriedigung und erlaubt das Funktionie-
ren der Sinnesorgane; der verbindende Schleim in den
Gelenken sorgt flir ihre Beweglichkeit.

Alle Storungen der Sifte werden auch nach den Kate-
gorien heiss und Ralt eingeordnet: Krankheiten durch ein
Ungleichgewicht von Wind und Schleim sind meist kalt,
Gallekrankheiten heiss.

Krankheiten erkennen
Bis heute beziehen sich alle Diagnose-Methoden aus-
schliesslich auf die Befragung, das Fiihlen des Pulses und
das Betrachten von Zunge und Urin.

Die Pulsdiagnose, aus der chinesischen Medizin tiber-

nommen und weiterentwickelt, stellt die wichtigste Dia- DAS' WISSEN VOM HEILEN

gnosemoglichkeit des tibetischen Arztes dar. An den
Pulsen kann er Storungen eines oder mehrerer Korper-
sifte ertasten sowie Hitze- und Kilte-Krankheiten nach
Korperabschnitten unterscheiden. Akute und chronische Krankhei-
ten konnen ebenso festgestellt werden wie der Einfluss boser Geister.
Durch das Pulstasten konnen beispielsweise Vergiftungen, Fieber-
Krankheiten, Epilepsie und Tumore erkannt werden. Allein durch die
Pulsdiagnose, ohne Labor und Messgerite, soll sogar der Befund von
Bluthochdruck, Diabetes, Tuberkulose und Stoffwechselstorungen
moglich sein. Bei der schwer erlernbaren Pulsdiagnose miissen ne-
ben dem Alter des Patienten auch die Tages- und Jahreszeiten bertick-
sichtigt werden, weil sie das Fliessen der Korpersifte verindern.

Daneben kennt die tibetische Medizin noch die Urin- und die
Zungendiagnose. Bei der (heute) seltener durchgefiihrten Urinprii-
fung, einer spezifisch tibetischen Entwicklung, wird der Korpersaft
per Augenschein nach Kriterien wie Farbe, Geruch, Blasen, Dampf-
bildung und Ablagerungen begutachtet. Auch aus dem Zustand der
Zunge konnen Ungleichgewichte von Wind, Galle oder Schleim
abgelesen werden.

Insgesamt gesehen, hat die Untersuchung einzelner Organe
einen vergleichsweise geringen Stellenwert, viel wichtiger ist dem
tibetischen Arzt das Erkennen funktionaler Zusammenhinge.

Leiden behandeln
Die tibetische Medizin kennt funf Arten von Heilmassnahmen, die
nach ihrer Wichtigkeit geordnet sind:

REICHLE

MYRIAM FIURY. FRANZ REICHLE

Ly CEL HOEHN

Mitte Januar startete
in den Schweizer Kinos
ein Dokumentarfilm
von Franz Reichle tiber
die tibetische Medizin
mit dem Titel «Das
Wissen vom Heilen»

“H RN AT T IR

Gesundheits-Nachrichten 2/97 9

N\ S
[Eemyirsry




Eine allgemeine
Methode ist die auf-
bauende und die Ab-
wehrkrafte starkende
Behandlung. Sie um-
fasst (von li): ndhrstoff-
reiche Erndahrung -
milde Einlaufe - Reini-
gung — Massage - viel
Schlaf — und einen
gliicklichen Geist.

1. Lebensweise (richtiges Verhalten wihrend des ganzen Lebens, in
geistiger, seelischer und korperlicher Hinsicht)

2. Erndbrung (richtige Auswahl und Zubereitung der Nahrung)

3. Heilmittel (aus Pflanzen und/oder Mineralien, seltener aus tieri-
schem Material)

4. Aussere Heilmassnabmen (Kriuterbider, Einreiben mit Salben,
Schropfen und Aderlass, Moxibustion)

5. Chirurgie (einfache Unfallbehandlung, Entfernen von Fremdkor-
pern, Abszessoffnung etc.; keine grossere Operationen)

Doch, wie der Hamburger Internist und Kenner der modernen
tibetischen Medizin, Dr. Egbert Asshauer, in der «Zeitschrift fiir Phyto-
therapie» berichtet, klaffen auch in diesem Kulturkreis heutzutage
Theorie und Praxis auseinander. Denn nicht das richtige Verhalten
oder die notwendige Erndihrungsumstellung - so schwer zu realisie-
ren wie bei uns - nehmen die ersten Ringe unter den Behandlungs-
methoden ein, sondern die Verschreibung von Heilkriauter-Pillen.

Komplizierte Heilmittelkunde
Die Wirkung eines Heil- oder Nahrungsmittels wird durch seine Zu-
sammensetzung aus den fiinf Elementen Feuer, Erde, Wasser, Luft
und Raum bestimmt. Dem Feuer sind die Geschmacksrichtungen
sauer, salzig und scharf zugeordnet, der Erde sauer und sziss, dem
Wasser salzig, suiss und bitter, dem Wind herb, bitter und scharf. Der
Raum (Ather) durchdringt alles und hat sonst keine bestimmten
Eigenschaften. Das Ganze wird aber noch schwieriger: in der tibeti-
schen Pharmakologie wird nicht nur nach dem Geschmack im Mund
geurteilt, sondern es werden nach der Magenpassage nochmals drei
Geschmacksrichtungen, nimlich siiss, sauer und bitter, unterschie-
den, die die Auswahl der Nahrungsmittel und Pillen beeinflussen.
Bei jeder Droge sind weitere Eigenschaften massgebend, z.B.:
schwerund leicht, 6lig und raub, kRiibl und beiss, stumpfund scharf.
Diese acht Potenzen werden nochmals in 17 Qualititen unterteilt.
Das meist angewendete Prinzip ist, das Heilmittel einzusetzen,
dessen Eigenschaften Gegensitze zu den Eigenschaften des zu be-
handelnden Saftes bilden. Fur die Zuordnung zu Hitze- oder Kilte-
krankheiten wird zudem noch auf die Herkunft der Pflanzen
geachtet: Pflanzen aus einer Hohe tiber 3500 Meter oder tiefer gele-
genen Zonen, Nord- oder Stidhang, Trocknen im Schatten oder an
der Sonne. Am weitaus hiufigsten werden Medikamente aus vielen

10  Gesundheits-Nachrichten 2/97

. SETY s s v 2 O

SR
~ QAR ¢



di\‘am\.’é.am, ‘.J\: -l gk

verschiedenen Heilkrautern eingesetzt, die entsprechend der kom-
plizierten Arzneikunde durchschnittlich zwischen fiinf und 35 Pflan-
zen enthalten, es konnen aber auch tiber 80 sein. Seltener sind Pillen,
denen Metalle und Edelsteine wie Diamantstaub, Gold, Lapislazuli,
Blei oder Kupfer in winzigsten Mengen beigemischt werden, noch
seltener Melangen mit tierischen Produkten.

Frither gab es keine exakten Mengenangaben fiir die Krautermi-
schungen, denn das Wissen wurde stets nur mundlich weitergege-
ben und war somit nie einheitlich. Erst im Medizinischen Zentrum
in Dharamsala ist die Arzneimittelherstellung standardisiert worden.
Die Pflanzen zur Pillenherstellung sind heute schwer zu beschaffen.
Einmal ist das tibetische Hochland fiir die Exilmedizin nicht mehr
zuganglich, zum anderen sind viele Krauter des Hochhimalaya vom
Aussterben bedroht. Die Vorschrift, dass jeder Arzt (nur bei geistiger
und korperlicher Gesundheit, nichtrauchend und unter Anrufung
des Medizinbuddha!) seine Ingredienzen selbst sammeln muss, ist
heute nur noch selten zu realisieren.

Eine alte Ganzheitsmedizin
Erst wenn die Einnahme von Medikamenten nicht ausreicht, kom-
men auch dusserliche Behandlungsmethoden zum Zuge. Der Ader-
lass besteht meist aus einem kleinen Einstich, bei dem nur wenig
Blut austritt. Die ARupressur oder tibetische Massage wird immer
nur als lokale Druck- oder Streichmassage zur Verbesserung der Ort-
lichen Durchblutung ausgefiihrt. Mit der aus China bekannten Aku-
punktur hat die tibetische Behandlung mit der goldenen Nadel nur
wenig zu tun: stricknadeldick und etwa sieben Zentimeter lang wird
sie tief in bestimmte Punkte eingestochen, z.B. in die kleine Fonta-
nelle am Hinterkopf. Fast ebenso schmerzhaft ist die Moxibustion,
bei der kleine Kegel oder flache Kiigelchen aus getrockneten
Gerbera- oder Beifussblittern auf der Haut abgebrannt werden.
Insgesamt gesehen ist die tibetische Medizin, wie andere tradi-
tionelle Medizinsysteme Asiens, vom Prinzip her eine ganzheitliche
Medizin, die die Harmonie der Krifte im Korper anstrebt. Der
Mensch wird als Teil der Natur gesehen und unterliegt den drei Prin-
zipien Denken, Wollen und Fiihlen. Geist, biologische Energie und
Korper missen in Einklang stehen, damit Gesundheit moglich ist.
Das ist der Grund dafiir, dass das Erkennen funktionaler Zusammen-
hinge Vorrang vor der Untersuchung einzelner Organe hat. < IZR

= s e ]

f RUATRIA R \s > ST

7 TRERREHR AR

Moxibustionsgerate
aus Gold, Eisen, Bronze
und Kupfer, spitze
Nadel zum Nahen von
Muskelgewebe,
Messloffel sowie zwei
Feilen.

Fiir den Einsatz von-
Moxa-Kegeln gibt es
71 Korperpunkte.

Behandelt werden
damit alle «Kalte»-
Krankheiten, von Wind
verursachte Stéorungen
und z.B. (von li.):
krankhafte Blasse -
Wassersucht — innere
Tumore - «kalte»
Galleerkrankungen -
Erkrankungen des
Serums - Muskel-
krampfe — und «leeres»
Fieber.

&

Gesundheits-Nachrichten 2/97 11




	Tibetische Heilkunst

