
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 70 (2023)

Heft: 3: Fascículo español. Las tres orillas : circulaciones transatlánticas en
las letras hispanoamericanas (siglos XX-XXI)

Artikel: Teatro mágico, teatro fantástico : tres piezas de Hugo Argüelles

Autor: Mondragón, Cristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1046679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1046679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

Teatro mâgico, teatro fantâstico: très piezas de

Hugo Argûelles

Cristina Mondragôn
Université de Genève

Orcid: 0000-0003-3929-1565

Resumen: Entre las multiples particularidades que hicieron unico al dramaturgo
Hugo Argûelles (Veracruz, 1932-CDMX 2003), quizâs la mâs conocida sea el uso
constante de objetos mâgicos en su obra. Estos motivos llevan la obra del dramaturgo

a lo maravilloso, aunque con algunos rasgos de lo fantâstico, como sucede

en Los amores criminales de las vampiras Morales y La esfinge de las maravillas. En
cambio, una clara muestra de lo fantâstico aparece en El gran inguisidor. Auto pro-
fano, donde el escritor acude al metateatro para lograr una transgresiôn que no
logra explicarse en la obra misma. Veremos, entonces, cômo Argûelles se acerca
a las fronteras de lo fantâstico cuando trabaja sobre las obsesiones del incesto y
cômo logra una pieza fantâstica con la figura de Tomâs de Torquemada.

Palabras clave: metateatro, fantâstico, teatro fantâstico, teatro mexicano, objetos
mâgicos.

Abstract: Among the many peculiarities that made Hugo Argûelles (Veracruz,
1932-CDMX 2003) a unique dramatist, perhaps the repeated appearance of
magical objects in his plays is the most recognizable. These motifs certainly lead

many of the playwright's work into the realm of the marvellous, although with
some fantastic traits, as in Los amores criminales de las vampiras Morales and La

esfinge de las maravillas. Nonetheless, a clear sample of pure fantastic mode appears
in El gran inguisidor. Auto profano. Here, Argûelles uses the technique ofmetathea-
tre to achieve a transgression that cannot be explained in the work itself. We will
see, then, how this dramatist approaches the frontiers between the marvellous
and the fantastic mode while he works on his obsessions upon incest and how he
achieves a fantastic piece with the figure of Tomâs de Torquemada.

Keywords: metatheatre, fantastic literature, fantastic theatre, Mexican theater,
magical objects.

I. Lo fantâstico en escena

El estudio de lo fantâstico como modo discursivo suele cenirse a la na-
rraciôn, especificamente al relato corto o la novela, pues la presencia de una
instancia de enunciaciôn, la posibilidad hacer descripciones mâs o menos
detalladas y, con esto, la creaciôn de una mimesis, entre otras caracteristicas
propias del género narrativo facilitan la creaciôn del efecto fantâstico -des-
de la hésitation todoroviana, hasta el unheimliche freudiano-. Sin embargo,
los rasgos que caracterizan este modo del discurso y que brindan a un texto
su carâcter fantâstico pueden encontrarse también en otros géneros, como
demostrô durante su larga carrera dramaturgica el mexicano Hugo Argüe-

DOI 10.22015/V.RSLR/70.3.13 Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 183-199.



Cristina Mondragôn

lies1, quien no solamente fue uno de los mas importantes dramaturgos de las
ultimas décadas del siglo pasado, sino que adernas fue sumamente prolifico
en obras donde lo sobrenatural tiene una presencia fundamental para el
desarrollo y la interpretaciôn de la trama. Este carâcter sobrenatural suele

aparecer en sus piezas mediante motivos especificos, pero a veces se valid
de la estructura y de la subversion de formas mas tradicionales como, por
ejemplo, el auto sacramental; asi, buena parte de su obra usa lo maravilloso

para hacer una critica de la sociedad mexicana, su doble moral, sus luchas
de poder, o bien su relaciôn con la muer te, motivo omniprésente en la obra
argûellana. Pero la critica constante al statu quo signified también la presencia

de lo fantâstico en algunas piezas, como mostraremos a continuacion.
Como ya se ha senalado, son varios elementos textuales los que permi-

ten identificar un relato como fantâstico o no; en la narracion, lo mas usual
es partir de la instancia de enunciacion: un narrador en primera persona es

indispensable para los relatos que apelan a lo fantâstico mâs clâsico pues
siempre se puede dudar de la veracidad de su palabra, ya sea porque es un
narrador poco fiable, porque narra desde un présente de narracion muy
separado de la realizacion de los hechos relatados, porque cuenta algo de

segunda mano y esto anade aun mâs subjetividad a la narracion por el doble
filtro de informacion, etc. En cuentos mâs modernos, como los escritos en el
siglo xx, los narradores heterodiegéticos se incorporaron al mundo fantâstico

mediante estrategias retôricas como la elision de informacion narrativa,
los silencios del texto que permiten crear espacios de indeterminaciôn, etc.
Pero en el caso del texto dramâtico, la representaciôn -fin ultimo de este gé-

nero- élimina la posibilidad de estas herramientas: no hay un narrador en
la puesta en escena, el publico es testigo de las acciones que se llevan a cabo

en el espacio-tiempo de la representaciôn, asi que el anâlisis deberâ acudir a

otros rasgos para encontrar lo fantâstico.
Un primer acercamiento puede comenzar por el mundo representado.

Lucio Lugnani (cit. en Ceserani 1996: 59-60), siguiendo la linea trazada desde

Caillois, Louis Vax y Todorov, afirma que no debemos partir de la
relaciôn del texto con la realidad extratextual y sobre esta base hablar de lo
sobrenatural o lo extrano, sino del paradigma de realidad construido en el

i Hugo Argüelles (1932-2003) naciô en el Puerto de Veracruz y falleciô en la Ciudad de Mé-
xico. Fue maestro en la escuela de Arte Dramâtico de la Facultad de Filosofia y Letras de la
Universidad Nacional Autônoma de México, en la Escuela de Arte Dramâtico del Instituto
Nacional de Bellas Artes, en el Centro Universitario de Teatro y en otras escuelas, ademâs de

impartir talleres de dramaturgia y direcciôn escénica en su casa de Coyoacân. Fundô la
Escuela de Bellas Artes de Puebla, fue vicepresidente del Taller de Escritores Cinematogrâficos,
consejero cultural del Teatro de las Américas entre otras posiciones todas relacionadas con
el mundo del teatro y las artes escénicas. Su obra abarca el ensayo, la critica teatral, guion
cinematogrâfico y televisivo, y alrededor de una cincuentena de piezas dramâticas (Ocampo
& Navarrete Maya 2019).

184

Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 183-199.



Teatro mâgico, teatro fantâstico

texto, es decir, del constructo cultural y convencional representado: los rela-
tos fantâsticos cuentan (representan) un evento que résulta una desviaciôn
completamente incompatible con el funcionamiento del mundo creado. En
efecto, todo relato requiere de una construcciôn de mundo ficcional donde
sea posible la existencia de ciertos personajes y donde sean posibles las ac-
ciones e interacciones de y entre éstos; el escritor créa un universo con leyes
de funcionamiento que establecen limites entre lo posible y lo imposible,
lo natural y lo no natural, lo normal y lo anormal, lo lôgico y lo ilôgico:
fronteras que no pueden romperse. Lo fantâstico consiste en la ruptura o

transgresiôn de esta frontera insalvable. Como afirma Rosalba Campra
(2007:156-157):

la estructuraciôn mas simple del relato fantâstico se present[a] con la arti-
culaciôn que sigue: indicaciôn de los limites, es decir, definiciôn explicita o

implicita de la existencia de dos ôrdenes inconciliables (situaciôn de equili-
brio); transgresiôn de los limites (situaciôn de ruptura); y como conclusion
[...] un no necesario ni completo restablecimiento del equilibrio.

Se requiere, entonces, de una descripciôn o puesta en escena explicita
de un mundo regido por ciertas leyes inquebrantables que, en el caso de lo
fantâstico, suele ser igual a la realidad extratextual, lo que entendemos por
una intenciôn realista (el lector o espectador esperado reconoce el mundo

que lo rodea como igual o al menos muy similar al que estâ leyendo o vien-
do en el escenario) y la alusiôn a una realidad otra, diferente e incompatible
con la primera, que suele ser sobrenatural y cuyas reglas de funcionamiento
resultan por completo excluyentes con respecto del paradigma de realidad,
de tal forma que no puede ni debe incursionar en él. En el momento en que
la realidad otra rompe la frontera, irrumpe en el paradigma principal y lo
déséquilibra (sume en el caos), estamos frente a lo fantâstico.

En un relato impreso, con todas las dificultades que puede implicar el
reconocimiento de los ôrdenes de realidad y la transgresiôn, el acto de la
lectura permite volver sobre el texto, analizar las descripciones, identificar
los paradigmas y cualquier alusiôn o referencia que pudieran haber pasado
desapercibidas en una primera (o segunda o tercera) lectura. En la represen-
taciôn teatral este procedimiento es imposible y se vuelve necesario apelar
a otros elementos para identificar la construcciôn de lo otro y, con ello, las
fronteras que se rompen, o no.

Una estrategia util es el uso de objetos fantâsticos, tal y como los define

Sardinas: aquel don o cosa que, siendo mâgico, otorga cierto poder al
personaje que lo obtiene, pero que trae consigo efectos secundarios inde-
seables (2002: 7). Se trata de objetos poco prévisibles, peligrosos, «frente
a los cuales se tienen muy pocas certezas» (2002: 8) pues si bien sabemos

que al ponerlos en funcionamiento van a hacer algo fuera de lo normal, no

185

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 183-199.



Cristina Mondragôn

es posible imaginar qué sera ese algo, a dônde o hasta dônde va a llegar el
cambio ni qué consecuencias tendra para los personajes. Lo unico seguro,
sigue Sardinas, es que «si [el personaje] sobrevive al juego, ya no volverâ a

ser la misma persona de antes. Algo, dentro, habrâ cambiado» (2002: 8). Las

piezas de Hugo Argûelles estân pobladas de objetos mâgicos y fantâsticos:

ya fuera como parte de la escenografia, como motivos disparadores del con-
flicto o solamente como algo inexplicable que sucede durante la represen-
taciôn, éstos se volvieron casi una sena de identidad del teatro argûellano.
Analizaremos a continuaciôn algunos de estos objetos en dos piezas, Los

amoves criminales de las vampiras Morales y La esfinge de las maravillas a fin de

identificar si funcionan como mâgicos, en cuyo caso la obra entraria en el
âmbito de lo maravilloso, o fantâsticos, que nos permitiria afirmar presen-
tan rasgos de este modo discursivo.

II. Dos piezas limitrofes
Encontraremos la realidad representada, evidentemente, en la compo-

siciôn escenogrâfica: en cuanto se abre el telôn el publico ve el lugar donde
sucederân las acciones y reconoce, o no, aquello que pertenece a su cono-
cimiento de realidad. También suele aparecer alguna indicaciôn en el pro-
grama de mano (paratexto usual al menos hasta hace algunos anos de la

puesta en escena): después del reparto se agrega una frase que senala dônde

y cuândo se realiza la acciôn. En el guion teatral se describe la disposiciôn
escenogrâfica al inicio del texto, que en Los amoves criminales de las vampiras
Morales, dice:

La sala elegante de una casa de arquitectura francesa, fin del siglo xix con
ajuar de muebles victorianos, candil central y diversas lâmparas.
Dos puertas, derecha e izquierda, con correspondientes pasillos, llevan al
interior de la casa. En primer término, la entrada.
Al fondo, una ventana que da al jardin y parte de la calle. A través de ella
vemos una hermosa fuente de cantera labrada. En la pared central de la sala,

presidiendo, un cuadro, que por ahora esta cubierto con una cortina de ter-
ciopelo. Por los diversos muebles (mesas y aparador) hay muchos y vistosos
arreglos de frutas y flores de cera y objetos decorativos de bronce, cristal y
porcelana y en el retrato del padre unas decoradas vêlas de manufactura
casera (Argûelles 1994a: 25).

Las indicaciones, salvo que se trata de una casa con decoraciôn decimo-
nônica, no indican nada fuera de la normalidad. Durante la representaciôn
veremos que los personajes, su discurso y su caracterizaciôn corresponden a

mexicanos en la ciudad de Monterrey, Nuevo Leôn, lo que se aclara ademâs

en uno de los diâlogos, en la época contemporânea a la puesta en escena

186

Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 183-199.



Teatro mâgico, teatro fantâstico

-esto se puede inferir por los aparatos electrônicos que aparecen como parte
de la escenografia, por ejemplo un tornamesa o los contrôles de las luces

interiores y la fuente que manipulan las protagonistas-. La pieza, una far-
sa en très actos, trata sobre dos hermanas maduras, solteras y ricas, Maria
Adelfa y Rosa Fulvia, que reciben cada martes a un pretendiente con quien
juegan a representar ya sea escenas de telenovelas y operas, en el caso de

Rosa Fulvia, o bien pasajes poéticos, en el de Adelfa; el pretendiente,
Ernesto, que lleva 10 anos cortejando a ambas hermanas, no logra convencer
a ninguna de establecer una relaciôn de pareja «oficial» pues ambas saben

que él las busca por su dinero. El conflicto se desata cuando Ernesto, en la
cita de la tarde con que comienza la representaciôn, llega con dos amigos,
Javier y Miguel, supuestamente para celebrar el décimo aniversario del do-
ble cortejo, aunque en realidad los lleva para que vean cômo viven Fulvia y
Adelfa. Dado que son dos mujeres solas, que llevan 20 anos encerradas en
su mansion sin mas compania que una criada y Ernesto cada martes, en el
barrio se rumora que son perversas y las apodan «las vampiras Morales».
En realidad, ambas se dedican a labores mas femeninas, Fulvia al bordado

y Adelfa a hacer adornos de frutas y flores mientras escuchan a Vivaldi. Pero
si guardan un secreto y es aqui donde aparece el objeto mâgico: durante su
infancia, su padre habia adquirido unas cabezas jibaras reducidas y ellas,
como juego, habian metido una de éstas a hervir en su sopa. El muere y, diez

anos mas tarde, al exhumarlo tras la muerte de la madré a fin de enterrarla
en el mismo ataud, las hermanas se encuentran con que su cadaver se ha
momificado y reducido «a la mitad de su tamano» (Argûelles 1994a: 36). De-
ciden sacarlo de la tumba y llevarlo a su casa, donde lo guardan en una cajita
de vidrio; al comenzar la puesta, comentan que «ya solo mide veinte centi-
metros» (29) pues el curare de la cabeza jibara ha seguido haciendo efecto y,
dice Fulvia, «gracias a eso... tenemos un maravilloso papa, como escapado
de un cuento de hadas! Alguien... casi un duende [sic], que esta como dormi-
do en su cajita de vidrio...» (36). Esta caja, que recuerda necesariamente el
ataud de cristal en algunas versiones de «Bianca nieves», esta bajo el retrato
del padre, tras la cortina de terciopelo indicada al inicio, de donde la toman
las protagonistas para hacerle arrumacos.

A lo largo de la puesta en escena, presenciamos cômo por diversas cir-
cunstancias las hermanas matan a Ernesto, el pretendiente, en el primer
acto, a Miguel en el segundo y a Javier en el ultimo, y usan las cabezas para
remojar los cadâveres y encogerlos. Si bien ellas mismas explican que el pro-
ceso es resultado de reacciones quimicas, la manera de presentarlo en un
espacio presidido por un muerto en una especie de altar de cristal que «les

hace sentir su presencia» (cf. 35-36) y que, afirma Adelfa, fue déterminante

para que el destino las convirtiera «desde ninas en una especie de munecas
siniestras» (63), abre la posibilidad para la entrada de lo sobrenatural. Ellas

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 183-199.

187



Cristina Mondragôn

mismas presienten que algo mas esta contribuyendo al achicamiento de
Ernesto:

Adelfa: Lo vi hace rato [al cadaver]... y esta de este tamano. (Senala una altura
de un metro veinte centîmetros.)
Fulvia: También puede ser porque le pusimos una dosis inmensa de curare.
Adelfa: Si, puede ser que a eso se deba, porque en el caso de papa, su reduc-
ciôn ha sido muy lenta... ^no tendra que ver en ello el hecho de que estuvo
diez anos enterrado y fue durante ellos que se encogiô mas?

Fulvia: Of course güerquita, ofcourse. Posiblemente. Si, tienes razôn: tal vez
las sales de la tierra aceleraron la acciôn del curare (Pausa.) jPero claro que es
eso! jClaro...! Hace tiempo, en este libro de papa (abre) sobre las técnicas esas
de los jibaros, lei que precisamente, luego de cortar las cabezas y llenarlas de

curare, las enterraban para que el efecto fuera mas râpido. [...]

Adelfa: En ese libro, ^no dice cuânto tiempo dura el veneno sin echarse a

perder?
Fulvia: Pues no. Ese dato no lo he leido... (Pausa.) Pero... ^serâ el curare o...?

Adelfa: ^Si?

Fulvia: No, nada... pero es que... no pude evitar pensar en papa...
Adelfa: (Después de una pausa.) Mas que los efectos del curare... ^crees que
de alguna manera sea la presencia de papa la que esté influyendo... (Ve el

retrato) aqui...? (58-59)

En el acto segundo aparece, junto con Miguel y Javier, un tercer perso-
naje, Eliseo, muy parecido a Ernesto (incluso en el reparto se indica que
debe representarlo el mismo actor), y ambos muy parecidos, también, al
retrato del padre. Este personaje, periodista, dice a las hermanas que esta
escribiendo un cuento inspirado en ellas, donde dos mujeres suenan con un
hombre del que ambas se enamoran. Se trata, evidentemente, de un doble

que fortalece el tema del incesto que permea toda la obra: durante el primer
acto, Fulvia cuenta a su hermana que tiene suenos erôticos con su padre,
ambas se dejan «pretender» por Ernesto que lo recuerda fisicamente y, en
esta parte, Adelfa se enamora de Eliseo, otro doble. Cuando el cuento queda
en primer lugar en un concurso, el periodista va con Adelfa para compartir
este triunfo -finalmente, ella y Fulvia son la inspiraciôn detrâs de sus pro-
tagonistas- y le cuenta que en su relato los suenos desatan fuerzas extranas,
«los imponderables, los misterios: la suerte, el destino, la magia... irrum-
pen de pronto sobre lo real y pueden cambiarlo... Para mi, ellas [las mujeres
del cuento] simbolizan esas fuerzas» (74) y estân construidas a partir de su

percepciôn de las hermanas, a quienes considéra como «dos sibilas... o dos

magas» (74). Adelfa lo observa y se da cuenta de que Eliseo tiene algo que
le recuerda a su padre, y de que ha sido la imagen de éste ultimo lo que ha

guiado toda su vida, por eso, cuando Eliseo le pide sinceramente que se case

188

Versants 70:3, fasctculo espanol, 2023, pp. 183-199.



Teatro mâgico, teatro fantâstico

con él, ella lo rechaza y lo echa de la mansion pues sabe el destino que le

esperaria de quedarse ahi.
Asi pues, se quedan las dos hermanas solas, con très cadâveres enco-

giéndose en la huerta, banados en curare; Fulvia sabe que no lograrâ nunca
enamorarse de un hombre, Adelfa ha rechazado al unico que podria haber-
la querido, y ambas reconocen que estân en un callejôn del que unicamente
podrân salir juntas si se entregan al poder del padre muerto. En la ultima
escena, luego de que Fulvia quema el muneco-cadâver en su caja de vidrio,
las dos planean un asesinato-suicidio: sin que la otra lo vea, cada una llena
de curare la comida de la cena. Mientras comen, insinuan lo que han hecho
e inmediatamente comienzan a encogerse, se piden perdôn una a la otra, y
luego:

Ambas asienten, sonnen, se les ruedan unas lâgrimas, se abrazan. Al hacerlo, sus

cuerpos crujen mas y los espasmos las van doblando y reduciendo. Al comenzar
sus cuerpos a empequenecerse, tronar y soltar humo, se abrazan rdpido, al mismo

tiempo que casi con voz de niftas, dicen:

Las dos: jAhi vamos, papa! jAhi vamos!
Subitamente, la fuente suelta un enorme chorro, estallan las luces de colores y la
mûsica de Vivaldi. Ellas ven esto; sonrîen y estrechan su abrazo sin dejar de

empequenecerse, tronar y soltar humo, mientras la fuente, las luces y la mûsica llegan
al climax (ni).

El final, con el efecto casi inmediato del curare en el cuerpo de las

hermanas, la musica, las luces y la fuente que responden a la invocaciôn al
padre, mas el humo que sueltan mientras se encogen, harian pensar que en
efecto hay una fuerza sobrenatural actuando en el relato2. Los objetos mâ-

gicos -las cabezas jibaras, el veneno que hacen por infusion, mas el cadaver
del padre elevado al rango de reliquia sagrada- permiten la irrupciôn de

lo otro en la vida de estas vampiras, después de lo cual no pueden volver al
equilibrio y optan por cambiar de mundo.

En La esfinge de las maravillas, tragicomedia en dos actos y cuatro cua-
dros de 1994, el espacio-tiempo indicado después del reparto también situa
la acciôn claramente: «Epoca: 1979. La acciôn se desarrolla en una lujosa
casa colonial, en Coyoacân», viejo y conocido barrio al sur de la Ciudad de

México. En el escenario se indican dos espacios, «un "cuarto multimedia"
con una television grande, un altar de diseno popular casi tipo taxi, varillas
de las que colgarân ganchos con ropas, un arcôn y un sofa» (Argûelles 1994b:

204), y un «"estudio" unicamente [con] dos sillones modernos» (204). Nue-

2 En una nota al final del texto dice «Primero deberân salir a dar "las gracias" dos enanas
vestidas tal como las hermanas Morales. Inmediatamente después, las actrices... y luego la
Compania» (Argûelles 1994: m), lo que lleva al extremo la ilusiôn de sobrenaturalidad.

189

Versants jo:3,fasc\culo espanol, 2023, pp. 183-199.



Cristina Mondragôn

vamente, la realidad representada es fâcilmente reconocible para el espec-
tador como igual al mundo extraescénico. La pieza trata sobre una familia
disfuncional, como casi todas las que aparecen en la obra de Argüelles: un
padre autoritario y machista, Leonardo; una madré entregada a su pasiôn

por el difunto actor y cantante Pedro Infante, Lucia; una hija, Isolda, mani-
puladora y maquiavélica enamorada del padre; y Juan Carlos, hijo adoptivo
de la pareja, vividor sin oficio que vive de sus amantes y es muy apegado a

Lucia. A ellos se une Alfonso, psiquiatra y mejor amigo de Leonardo, secre-
tamente enamorado de él desde que compartieron estudios de medicina en
la Universidad, drogodependiente.

La acciôn comienza con Lucia aduenândose del cuarto multimedia don-
de ha comenzado a levantar un altar al ldolo de su juventud, Pedro Infante3,
de quien ha estado enamorada platônicamente desde que lo vio en persona
mientras filmaba una pelicula. Leonardo no toléra que su mujer se entregue
a esta pasiôn y a él, en cambio, no «le cumpla como mujer»; ademâs, cuando
Lucia se pierde en sus ensonaciones no puede dominarla, no logra entrar en
su mente y competir con el rival imaginario que pone en trance a su esposa

y la convierte en una «esfinge». El conflicto se nutre también del odio que
Isolda siente por su madre, a quien reprocha haberle impuesto un hermano

y abandonar a su padre, aunque en realidad ella, Isolda, quiere tener al padre

para ella sola: desde su perspectiva, se trata de una lucha de poder entre ella

y Lucia por la posesiôn de Leonardo. Esta, por su parte, esta convencida de

que Juan Carlos es un hijo natural de Pedro Infante y por eso insistiô en su

adopciôn, para entrenarlo desde pequeno y convertirlo en un doble del actor:
le ensena a recitar parlamentos, lo disfraza y pone con él escenas de las peli-
culas mas famosas estelarizadas por Infante. En esta tônica, Lucia aparecerâ
con diversos disfraces de las coprotagonistas femeninas mientras aumenta
las fotos y videos con los que adorna su altar hasta lograr un espacio sagrado
Ueno de memorabilia, en buena medida gracias a una extrana casualidad:

Lucia: Ve tu a saber [le dice a Juan Carlos] por qué extrana coincidencia,
estân vendiendo desde hoy en una bodega de la calzada de Tlalpan prôxi-
ma a los estudios Churubusco pues... ^qué te digo? jCientos y cientos de tra-
jes de los artistas mas famosos del cine mexicano! ;Y fotos! ;Y mil objetos
fantâsticos! Asi que, como comprenderâs, que me pongo a comprar todo lo

que encontré de Pedro Infante. jLos trajes que usô, cientos de fotos, muchos
guiones de sus peliculas, en fin...! jQué tesoro magnifico! ^No crees? jAl rato
lo traerân y por supuesto todo eso me va a servir para acabar de adornarle
este cuarto consagrado a él! (241)

3 Pedro Infante (1917-1957) fue un actor y cantante de la llamada «época de oro» del cine mexicano.

Participé en poco mâs de 50 peliculas entre 1939 y 1956, grabô una extensa discografia y
fue considerado una de las grandes estrellas del mundo artistico nacional. Muriô al estrellar-
se el avion que copilotaba en la ciudad de Mérida, Yucatân.

190

Versants 70:3, fasctculo espanol, 2023, pp. 183-199.



Teatro mâgico, teatro fantâstico

En efecto, «consagra» este lugar, lo convierte en un espacio de excepciôn
que complementa encarnando a las personajes y reviviendo escenas filmi-
cas con su hijo-doble.

Las cosas se complican cuando Isolda «descubre», detrâs de la television,
un pez diablo disecado4:

Juan Carlos: ^Qué es?

Isolda: Un pez diablo, disecado.

Juan Carlos: Ah, si, en Veracruz, de nino los veia en el mercado. ^Para qué
sirven?
Isolda: Para pedirle al diablo que traiga el anima del hombre que deseas

(236).

Juan Carlos intuye que quien lo puso ahi fue la propia Isolda, para ha-

cer creer a su padre que Lucia esta perdiendo la razôn y lograr, con ayuda
del Alfonso, meterla en una instituciôn psiquiâtrica. En efecto, Isolda busca

desequilibrar psicolôgicamente a su madré y usa el pez diablo para llevar a

cabo su plan: atrae a Lucia al altar multimedia y, en medio de los reproches

por el abandono en que tiene a su padre, la chica le hace creer que tiene
episodios de sonambulismo y que, durante uno de ellos, puso el talisman
detrâs de la television. Lucia comienza a dudar de su lucidez y lo consulta
con su amante imaginario:

Lucia: [...] ^Serâ que sonâmbula vine a ponerte esto (el pez diablo) para atraer
tu anima? Me da miedo pensarlo, pero... ^y si de veras se puede provocar
algo asi? (Lo piensa otro poco. Se decide y coloca de nuevo al pez diablo tras del

altar.) Te lo juro: ya no sé hasta dônde soy yo... o eres tu... o es el pez diablo...
o la nina que se quedô en el malecôn prendida a tus recuerdos, o... quién
sabe qué sea! ^Cosas del destino? (Pausa.) jSea como sea, es lo mejor que me
ha pasado en toda mi vida! (251)

Asi, mientras Isolda va haciendo creer a todos que su madré esta enlo-

queciendo, Lucia se sumerge cada vez mas en su mundo maravilloso al gra-
do de decirle a Alfonso, el psiquiatra, que sabe de la conjura en su contra
pero que no le importa pues siente a su idolo con ella: «(acaricia el pez diablo)
Si esto es o no un objeto mâgico, por lo que estoy viviendo, empiezo a creer
que si lo es» (268). Siente que el talismân se estremece, escucha la voz de
Pedro Infante y, entre la felicidad y la angustia de creer haber visto su
fantasma, prefiere aceptar la sobrenaturalidad que una realidad infeliz.

4 El pez diablo o pez gato (también conocido coloquialmente como pez limpia-peceras o lim-
piavidrios) es endémico en la costa del Pacifico sudamericano. Disecado, llega a tener una
forma similar a una cara «diabôlica» o humanoide, por lo que en la cultura popular se le atri-
buyen poderes mâgicos.

191

Versants yo:3,fasciculo espanol, 2023, pp. 183-199.



Cristina Mondragôn

En el segundo acto, Isolda y Leonardo arman una escena para «demos-

trar» la peligrosidad de la locura de Lucia. La hija manipula los celos de

su padre para deshacerse de ella, celos que se acentuan cuando la mujer,
después de una visita a los estudios de grabaciôn donde trabajô el cantante

y donde segun la vox populi se aparece su espiritu, se convence de que el
fantasma de Pedro Infante la visita. La ira de Leonardo lo lleva a replantear el

plan de Isolda y cambiar la institucionalizaciôn de su mujer por la practica
de una lobotomia; pero Lucia lo sabe y no le importa:

Lucia: [a Alfonso] Te voy a dar otro motivo para que hagan esa operaciôn: yo
sé que el espiritu de Pedro Infante me visita todas las noches! jY me habla!
jY me asegura que vendra por mi! jY que quiere que estemos alla, juntos! jY
también que no habrâ fuerza humana que pueda separarnos! Asi que me
hagan lo que me hagan, "él" estarâ conmigo! jSi! jOpérenme! jNo me importa!
iÉl... (Torna el pez, lo acaricià) ...me ha prometido ya no separarse nunca de

mi, nunca! ^Lo oyes? jNunca! (290)

Isolda explota a su favor las supuestas visitas del amante imaginario y
logra que Leonardo se convenza: «El que insiste en esa operaciôn soy yo,
porque quiero que ya y para siempre, mi mujer deje de sustituirme con se-

mejante fantasia obscena» (296), le dice a Alfonso y lo chantajea -él le consi-

gue el Opioide al que es adicto- para que lleve a cabo la operaciôn.
En la ultima escena, vemos a Lucia transformada en la «esfinge de las

maravillas» del titulo, sumergida por completo en la fantasia con Pedro
Infante, y presenciamos el ultimo diâlogo entre Isolda y su padre, donde ella
le hace creer que quizâs si llega un espiritu a visitar a su madré, que suceden

cosas en ese cuarto consagrado al artistay a la pasiôn. Leonardo se reconoce
impotente ante tales fuerzas que no puede controlar, comprende que con
la operaciôn arrojô a su esposa en «brazos» del amante y siente miedo ante
algo que lo sobrepasa. Isolda triunfa:

Isolda: [...] Ahora vamos a poner esto en orden, ^eh? (Comienza a arreglar el

altar. Lo hace con gran cuidado) Una de hecho no sabe qué pueda de veras pro-
vocar... (Torna el pez diahlo) de mâgico o de sobrenatural... (lo coloca casi con

unciôn) Y con todo "eso"... hay que andar con cuidado... (310).

Al final, entonces, no queda claro si el objeto fantâstico permitiô la en-
trada de lo otro en la vida de Lucia o si presenciamos mas bien el proceso de

enloquecimiento de la mujer, o quizâs un crimen; si Isolda -y su nombre
necesariamente remite a la hechicera, Iseo la Rubia, amada de Tristan- se

valiô de una supersticiôn para empujar a su madré a la locura y ganar en
su lucha por dominar a Leonardo, o si desatô una serie de acontecimien-
tos sobrenaturales para demostrar su poder. El hecho es que la presencia

192

Versants 70:3, fasctculo espanol, 2023, pp. 183-199.



Teatro mâgico, teatro fantâstico

del pez diablo aparentemente funcionô como objeto fantâstico y convirtiô
el altar en un espacio sagrado, à la lèttre: un umbral entre el mundo real y
la alteridad.

Hasta aqui, las dos obras dramâticas han mostrado un aparato esceno-
grâfico, caracterizaciones actorales, diâlogos y referencias que crean un
paradigma de realidad reconocible como igual al del extratextual: se pue-
den identificar como lôgicas y naturales las normas que funcionan en estos
mundos. La presencia de objetos fantâsticos -las cabezas jibaras, el curare,
los altares al padre y al amante imaginario, el pez diablo, los disfraces y
puestas en escena casi rituales- crean una posible realidad alterna que alu-
de a lo sobrenatural. Los personajes que sufren directamente del influjo del
objeto fantâstico, Adelfa, Fulvia y Lucia (quizâ también Isoida), manifiestan
en sus diâlogos la duda ante la naturaleza de lo que sucede: si el padre de
las vampiras ejerce algun tipo de poder en su destino, o si el pez diablo per-
mitiô la entrada del espiritu de Pedro Infante. En el desenlace de Los amores
criminales de las vampiras Morales, vemos en escena los efectos del curare en
las hermanas con una rapidez y eficacia que solo pueden provenir de una
fuerza extrana, mientras que en La esfinge de las maravillas la union de Lucia
con Pedro se realiza en el espacio de incapacidad mental resultado de la
lobotomia, y no queda claro si el pez diablo es un objeto fantâstico o si todo
fue resultado de la maldad y las maquinaciones de Isolda.

III. Metateatro fantâstico

En El gran inguisidor. Auto profano, Hugo Argûelles retoma la tradiciôn
alegôrica del auto sacramental y la subvierte mediante estrategias meta-
teatrales para posibilitar la incertidumbre propia del modo fantâstico. Par-

tiendo de una definiciôn bâsica del término "alegoria" como «conjunto de
elementos figurativos usados con valor traslaticio y que guarda paralelis-
mo con un sistema de conceptos o realidades, lo que permite que haya un
sentido mâs profundo, que es el unico que funciona, y que es el alegôrico»
(Beristâin 2000: s.v.), encontramos como condiciôn sine gua non un uso am-
biguo del lenguaje que abarca dos niveles de sentido: el literal y el alegôrico
o figurado, ambigûedad que «ofrece simultâneamente dos interpretacio-
nes coherentes, pero [donde] el receptor reconoce solo una de ellas como
la vigente» (Beristâin 2000: s.v.). En su Introduction à la littérature fantastique,
Todorov afirma que el doble sentido propio de lo alegôrico se indica en la
obra de manera explicita y asi el sentido primario del lenguaje se pierde de

manera graduai para dejar a la interpretaciôn un solo sentido -el unico que
funciona, como dice la definiciôn de Beristâin-, lo que impide la posibilidad
de la lectura fantâstica, que requiere de un lenguaje entendido también en

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 183-199.

193



Cristina Mondragôn

su sentido primario o literal, de tal manera que la ambigûedad del otro sen-
tido resuite excluyente y choque con el resto del texto5.

Asi pues, en un texto alegôrico el sentido de la lectura siempre debe

encontrarse codificado de manera directa como sucede, por ejemplo, en el
auto sacramental, donde se representan de manera figurada ideas abstrac-
tas generalmente de carâcter moral. De esto se desprende que un auto no
puede, ni por sus caracteristicas de contenido -uso de lenguaje simbôlico,
funciôn didâctica y moralizante-, ni por sus caracteristicas formales -per-
tenece al género aristotélico de la poesia dramâtica-, presentar elementos
fantâsticos. Ahora bien, todo lo anterior funciona con el auto sacramental
en su forma mas tradicional, pero no necesariamente con las nuevas formas
de hacer dramaturgia que se desarrollaron a lo largo del siglo xx cuando
incluso este subgénero llegô a tener rupturas. Es aqui donde se inserta El

gran inquisidor. Auto profano, que desde su titulo anuncia la separaciôn del
modelo original.

El espacio de representaciôn es el altar mayor de un templo catôlico6 que
no se describe al inicio del guion sino a lo largo del texto, en las didascalias,
probablemente porque un altar de iglesia tiene una disposiciôn conocida y
se puede elidir esta informaciôn. Las adaptaciones incluyen una mesa tri-
bunalicia, una silla sobre el estrado donde esta el ara, una mesa donde Tor-
quemada ira colocando los simbolos del poder eclesiâstico y politico, y dos

plataformas, una para los defensores y otra para el fiscal. Los personajes son
un Visitador, cuatro monjes -un franciscano, un jesuita, un agustino y un
dominico que hace el papel de Torquemada- y Fray Alonso. El argumento
es el siguiente: en un convento del siglo xx mexicano se reune un pequeno
concilio de jôvenes religiosos para estudiar uno de los problemas mas
importantes para la Iglesia Catôlica, el fanatismo. Entre las actividades que
realizan esta un auto donde se simbolizarâ la idea misma del fanatismo en
la figura de fray Tomas de Torquemada, al que se hace un juicio histôri-
co. La representaciôn se realiza en presencia de un Visitador, a quien se ha
llamado para que presencie y dé fe de ciertos sucesos extraordinarios que
ocurren durante el auto, y que escapan de la comprensiôn de los personajes
(Argûelles 1994c: 23).

Como ya se ha mencionado, la primera indicaciôn explicita sobre la na-
turaleza de la obra es la indicaciôn de que se trata de un auto, pero profano:

5 Sobre la alegoria, afirma Todorov: «Premièrement, l'allégorie implique l'existence d'au
moins deux sens pour les mêmes mots; on nous dit parfois que le sens premier doit
disparaître, d'autres fois que les deux doivent être présents ensemble. Deuxièmement, ce double
sens est indiqué dans l'œuvre de manière explicite: il ne relève pas de l'interprétation
(arbitraire ou non) d'un lecteur quelconque» (1970: 68-69).
6 Para su estreno en 1973, esta obra se monté en el templo de Tepozotlân, Estado de México,
que hoy alberga el Museo del Virreinato. La iglesia y su extraordinario altar mayor son una de
las muestras mâs impresionantes del barroco novohispano.

194

Versants 70:3, fasctculo espanol, 2023, pp. 183-199.



Teatro mâgico, teatro fantâstico

el espectador esperarâ una representaciôn que le exija una lectura figurada,
con todo lo que esto implica7, pues sabe que se encuentra frente a un tipo
de teatro tradicionalmente alegôrico. Ahora bien, el sentido anagôgico del
auto sacramental (la elevaciôn hacia la comprensiôn de lo divino) se pone
en duda al tratarse de un auto "profano": el carâcter religioso-sobrenatural
queda subsumido en el mundo de lo natural ("real"), y la relaciôn con la
divinidad se niega de principio, de manera que el sentido alegôrico vigente
deberâ buscarse en la cotidianeidad de los personajes, en su aspecto mas
humano, o bien en una sobrenaturalidad propia del auto, pero no sagrada.

En este sentido, una lectura alegôrica del auto profano donde se asu-
me lo sobrenatural como propio del paradigma de realidad representado
coloca de nueva cuenta al texto dentro del âmbito de lo maravilloso. Se ha
hecho explicito textualmente que la obra acepta una lectura figurada y los

sucesos no deberian codificarse como perturbadores y ajenos a la norma-
lidad del mundo representado. Para superar este limite, Argüelles recurre
al metateatro, donde la realidad representada tiene al menos dos niveles:

uno construido como igual al mundo extratextual (el templo donde se en-
cuentran los jôvenes religiosos y donde se pone en escena el auto), y otro, el
del auto representado, la puesta en escena de una puesta en escena. En el

segundo nivel, la lectura alegôrica acepta una sobrenaturalidad asumida,

pero el primer nivel no y es en éste donde aparecen las fuerzas extrairas. Por

ejemplo, cuando las respuestas del actor-Torquemada exasperan a los otros
religiosos-actores y éstos recuerdan a su companero que se trata de una
representaciôn sobre el fanatismo:

Jesuita: (Interrumpiendo. A Torquemadà) jY que usted représenta [el fanatismo],

vivo o muerto, en simbolo o en espiritu!
Torquemada: (Viéndolo) ^Duda acaso también de que yo sea eso: un espiritu?
Jesuita: jMis dudas, fray Tomas, y por culpa de vuestra obra, son mucho ma-

yores de las que podrian surgirme por causa de vuestra apariciôn!
Torquemada: Es decir... ^la duda sobre mi, como presencia ante vosotros...
no os inquiéta?... Curioso... muy curioso para un pequeno grupo de frailes
demasiado jôvenes, a pesar de la sabiduria escolâstica o tomista que pudie-
ran poseer... y en la que la aceptaciôn de un ser venido de otro mundo, no
creo que sea tan natural como fingis. (El fraile Agustino, desconcertado, se acer-
ca a Torquemada y le dice)

Agustino: Hermano... el juego de un lenguaje ambivalente e intemporal fue
convenido por nosotros, pero cinéndonos a un texto... y ahora usted ha di-

7 «A literary work, even when it appears to be new, does not present itself as something
absolutely new in an informational vacuum, but predisposes its audience to a very specific kind
of reception by announcements, over or covert signals, familiar characteristics, or implicit
allusions» (Jauss, en Erdal Jordan 2000: 328); aqui el titulo y el escenario (altar catôlico) pre-
disponen al publico a una recepciôn de texto alegôrico moralizante.

195

Versants jo:3,fasc\culo espanol, 2023, pp. 183-199.



Cristina Mondragôn

cho... ha cambiado el diâlogo que tenemos aprendido. (Torquemada es ahora
el que le ve con desconcierto, pero en seguida dice)

Torquemada: Perdôn, hermanos... fue, quizâ, la vehemencia... (30)

La primera parte de este diâlogo pertenece al auto representado (se-

gundo nivel), pero cuando el personaje de Torquemada cambia el diâlogo,
obliga al Agustino a volver al primer nivel y recordarle que hay un guion
a seguir; en este nivel escuchamos al fraile que interpréta a Torquemada
como personaje, en el segundo nivel escuchamos al gran inquisidor, ^como
espiritu o como un actor sobreactuando?, eso no lo saben ni los personajes
del primer nivel ni el publico, un nivel mâs, extratextual pero indispensable

para la realizaciôn del hecho teatral. Asi, se encuentran très niveles de

realidad: el del espectador, el de los personajes (cuyo paradigma es igual
al del espectador) y el del metatexto. En este ultimo nivel la sobrenatura-
lidad estâ asumida (al ser un auto), pero el primero es de intenciôn realista

y lo sobrenatural es inadmisible, como afirma el propio Torquemada. Esta

transgresiôn de fronteras, la aparente posesiôn del fraile, provoca desazôn

en los personajes8, como se puede apreciar en los diâlogos, pero también
estâ senalada en las didascalias:

Franciscano: No hay ningun pretexto, ni tal artificio, monsenor. Lo que
estais viendo es un hecho que asi se ha producido entre nosotros.
Visitador: ^Un posible caso de posesiôn? ^Es eso? (33)

[.»]
Franciscano: jHermano! ^Qué ha dicho? jVuelva en si!

Torquemada: (En "hermano" nervioso, como "volviendo en si") No sé... no lo sé...

puso esas palabras en mi boca... (Se sienta abatido. Todos se ven desconcertados,

murmuran. En "hermano". Preocupado) En verdad... yo... no estoy consciente

ya de mucho de lo que digo... pero si ustedes no temen seguir con esto...

y si como creo... ahora es mâs necesario para mi y para todos... yo si estoy
dispuesto a continuai (Losfrailes se miran entre si Ven al Visitador. Éste dice)

Visitador: (A Torquemada) s sentis mal, hermano?
Torquemada: (En "hermano") No, monsenor... mâs bien, diria que distinto...
Como sujeto a una energia, a no sé qué magnetismo que me lleva, que me
estimula interiormente hacia algo que... yo quisiera entender mejor... pero
que solo es como una fuerza ciega que me arrastra. (45)

Una vez mâs, estas "fuerzas extranas" se hacen explicitas en el paradigma

de realidad como algo completamente ajeno, incomprensible y preocu-
pante; la sobrenaturalidad a la que aluden no funciona como en la alegoria

8 «A l'opposé [con respecto de lo maravilloso], le fantôme, la "chose innommable", le
revenant, l'événement anormal, insolite, l'impossible, l'incertain enfin font irruption dans l'univers

familier, structuré, ordonné, hiérarchisé, où, jusqu'à la crise fantastique, toute faille, tout
"glissement" semblaient impossibles et inadmissibles» (Bessière 1974:32).

196

Versants 70:3, fasctculo espanol, 2023, pp. 183-199.



Teatro mâgico, teatro fantâstico

sino mas bien como en lo que Roger Caillois llama la inversion del sueno y
la realidad, donde la realidad se disuelve, se sumerge, mientras que en su

lugar el sueno adquiere la solidez de la materia (1966: 20-21, mi traducciôn).
Aqui no es la materia propiamente lo que se pierde, sino que se llega a una
confusion de tiempos en la que el personaje-actor queda sumergido en la
inconsciencia dentro de su cuerpo material y el personaje que lo posee -Tor-
quemada- se convierte en parte de la realidad espacio-temporal al impo-
nerse sobre la consciencia de ese cuerpo:

Torquemada: (desconcertado) ^Hoy?... (ve alfraile. Ve alrededor) ^qué tiempo es

éste? ^acaso... acaso se confunde en mi... como...?

Jesuita: ^Como aquellas ideas vuestras sobre la divinidad y el demonismo?

^se os confunde asi, fray Tomas, este tiempo en el que ahora estamos juntos?
Torquemada: Este tiempo ambiguo... doble... con voces... (29)

[.»]

Torquemada: [...] ^No veis que soy yo, Torquemada, quien ya conduce este
rito desde hace mucho...? (59)

Torquemada: [...] jCuidado, monsenor, no creo que sea tan simple définir los
limites de ciertas fuerzas que estân mas alla de la razôn! Y la magia también
es este magnetismo por el que ahora os he hecho vibrar y os he desquicia-
do... (Los ve triunfador) (61).

Al final de la representaciôn, el espectador puede elegir entre una lec-

tura alegôrica y otra fantâstica: si se trata realmente de una posesiôn y de

inversion de realidades, entonces una sobrenaturalidad mâgico-fantâstica
efectivamente irrumpiô en la realidad representada en el primer nivel de

manera absoluta como insinua Torquemada en la cita anterior, desquician-
do al resto de los personajes cuando las fronteras que marcaban la diferen-
cia entre la representaciôn teatral y la metateatral se borran. En cambio, si

se considéra como posible una alegoria -la idea del fanatismo encarnada
en Torquemada- donde la figurativizaciôn se lleva al limite de manera que
lo simbolizado aparezca de facto en el auto representado -que no se träte de

una posesiôn sino de una impostura como ejemplo del fanatismo extremo-,
entonces se mantendria la lectura alegôrica.

IV. En conclusion, ^teatro mâgico o teatro fantâstico?

Finalmente, lo que encontramos en estas très piezas dramâticas es una
convivencia de lo maravilloso con lo fantâstico. En Los amores criminales de

las vampiras Morales, los objetos fantâsticos si ocasionan una ruptura trans-

gresora que inquiéta y hace dudar sobre su naturaleza a las vampiras del
titulo, pero el final se décanta por lo maravilloso cuando la fuente, las luces

y la musica adquieren autonomia, y las protagonistas se encogen a la vista de

197

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 183-199.



Cristina Mondragôn

los espectadores. Por su parte, el pez diablo disecado hace dudar a Lucia entre

su salud mental y la posibilidad real de que su idolo la visite en espiritu.
Y si bien, al final, solo podemos inferir la union de los amantes en la mente
lobotomizada de la mujer, Isolda (la del nombre de hechicera antigua) nos
hace dudar sobre la naturaleza de los acontecimientos en La esfinge de las

maravillas. El trâgico destino de Lucia queda sellado con el objeto fantâstico

que atrae al fantasma, pero la ruptura entre fronteras no se hace explicita ni
en el texto representado ni en el guion. En la ultima pieza, un auto profano,
ya no encontramos objetos mâgicos o fantâsticos sino un tema usual de lo
maravilloso, la posesiôn, que permanece en el territorio de la ambigûedad
gracias a la estrategia del metateatro -recordemos que, como afirmô Louis
Vax, no es el tema o el motivo, sino la manera como funciona en el texto lo

que importa en un modo discursivo-, en una obra que cumple con todas las
caracteristicas del relato fantâstico.

Para el espectador el trabajo es arduo: carece de la relectura que permi-
ten un cuento o una novela si se queda solamente con la puesta en escena

que, finalmente, es la meta del texto dramâtico. Pero al bajar el telôn estas
historias no abandonan al publico, le obligan a pensar en estas fronteras y
en la posibilidad de rupturas, en la magia y la existencia de un mundo ofro,
diferente y amenazador. Al final se queda con la duda, lo que nos permite
afirmar que también en el teatro se puede encontrar lo fantâstico.

Bibliografïa
Argüelles, Hugo, «Los amores criminales de las vampiras Morales», en

Obras complétas. 2, México, Grupo Editorial Gaceta, 1994a, pp. 21-111.

—. «La esfinge de las maravillas», en Obras complétas. 4, México, Grupo Edi¬

torial Gaceta, 1994b, pp. 201-310.

—. «El gran inquisidor. Auto profano», en Obras complétas. 3, México, Grupo
Editorial Gaceta, 1994c, pp. 17-62.

Beristâin, Helena, Diccionario de retôrica y poética, México, Porrua, 2000.
Bessière, Irène, Le récit fantastique. La poétique de l'incertain, Paris, Larousse

Université, 1974.

Caillois, Roger, «De la féerie à la science-fiction», en Anthologie du fantastique.
Tome I, Paris, Gallimard, 1966, pp. 7-24.

Campra, Rosalba, «Lo fantâstico: una isotopia de la transgresiôn», en Teorias

hispanoamericanas de la literatura fantâstica, ed. José Miguel Sardinas, La
Habana, Fondo Editorial Casa de las Américas, 2007,135-165.

Ceserani, Remo, Il fantastico, Bologna, Il Mulino, 1996.

Erdal Jordan, Mary, «Nuevas incursiones en lo fantâstico: los ejemplos de

Cortâzar», Escritos. Revista del Centro de Ciencias del lenguaje, 21, 2000,
pp. 321-341.

198

Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 183-199.



Teatro mâgico, teatro fantâstico

Ocampo M., Aurora & Laura Navarrete Maya, «Hugo Argüelles. Biografia»,
en Diccionario de escritores mexicanos. Siglo XX, México, Universidad Na-
cional Autônoma de México, Instituto de Investigaciones Filolôgicas,
Centro de Estudios Literarios, 2019. https://www.iifilologicas.unam.mx/
dem/dem_a/arguelles_hugo.html# (consultado el 2.12.2022).

Sardinas, José Miguel, Los objetos fantâsticos, Puebla, Benemérita Universi¬
dad Autônoma de Puebla, 2002.

Todorov, Tzvetan, Introduction à la littérature fantastique, Paris, Éditions du
Seuil, 1970.

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 183-199.

199


	Teatro mágico, teatro fantástico : tres piezas de Hugo Argüelles

