Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle

letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)
Band: 70 (2023)
Heft: 3: Fasciculo espafiol. Las tres orillas : circulaciones transatlanticas en

las letras hispanoamericanas (siglos XX-XXI)

Artikel: Teatro magico, teatro fantastico : tres piezas de Hugo Argtielles
Autor: Mondragén, Cristina
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1046679

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1046679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

versants

Teatro magico, teatro fantastico: tres piezas de
Hugo Argiielles

Cristina MONDRAGON
Université de Genéve
Orcid: 0000-0003-3929-1565

Resumen: Entre las multiples particularidades que hicieron tinico al dramaturgo
Hugo Argiielles (Veracruz, 1932-CDMX 2003), quizas la més conocida sea el uso
constante de objetos magicos en su obra. Estos motivos llevan la obra del drama-
turgo a lo maravilloso, aunque con algunos rasgos de lo fantastico, como sucede
en Los amores criminales de las vampiras Morales y La esfinge de las maravillas. En
cambio, una clara muestra de lo fantéstico aparece en El gran inquisidor. Auto pro-
fano, donde el escritor acude al metateatro para lograr una transgresién que no
logra explicarse en la obra misma. Veremos, entonces, como Argiielles se acerca
a las fronteras de lo fantastico cuando trabaja sobre las obsesiones del incesto y
codmo logra una pieza fantastica con la figura de Tomas de Torquemada.

Palabras clave: metateatro, fantastico, teatro fantastico, teatro mexicano, objetos
magicos.

Abstract: Among the many peculiarities that made Hugo Argiielles (Veracruz,
1932-CDMX 2003) a unique dramatist, perhaps the repeated appearance of ma-
gical objects in his plays is the most recognizable. These motifs certainly lead
many of the playwright’s work into the realm of the marvellous, although with
some fantastic traits, as in Los amores criminales de las vampiras Morales and La es-
finge de las maravillas. Nonetheless, a clear sample of pure fantastic mode appears
in El gran inquisidor. Auto profano. Here, Argiielles uses the technique of metathea-
tre to achieve a transgression that cannot be explained in the work itself. We will
see, then, how this dramatist approaches the frontiers between the marvellous
and the fantastic mode while he works on his obsessions upon incest and how he
achieves a fantastic piece with the figure of Tomas de Torquemada.

Keywords: metatheatre, fantastic literature, fantastic theatre, Mexican theater,
magical objects.

I. Lo fantastico en escena

El estudio de lo fantastico como modo discursivo suele cefiirse a la na-
rracion, especificamente al relato corto o la novela, pues la presencia de una
instancia de enunciacion, la posibilidad hacer descripciones mas o menos
detalladasy, con esto, la creacion de una mimesis, entre otras caracteristicas
propias del género narrativo facilitan la creacién del efecto fantastico —des-
de la hésitation todoroviana, hasta el unheimliche freudiano—. Sin embargo,
los rasgos que caracterizan este modo del discurso y que brindan a un texto
su caracter fantastico pueden encontrarse también en otros géneros, como
demostr6 durante su larga carrera dramattrgica el mexicano Hugo Argiie-

(oo 183

DOI 10.22015/V.RSLR/70.3.13 Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



CRISTINA MONDRAGON

lles', quien no solamente fue uno de los mas importantes dramaturgos de las
ultimas décadas del siglo pasado, sino que ademas fue sumamente prolifico
en obras donde lo sobrenatural tiene una presencia fundamental para el
desarrollo y la interpretacion de la trama. Este caracter sobrenatural suele
aparecer en sus piezas mediante motivos especificos, pero a veces se valio
de la estructura y de la subversion de formas mas tradicionales como, por
ejemplo, el auto sacramental; asi, buena parte de su obra usa lo maravilloso
para hacer una critica de la sociedad mexicana, su doble moral, sus luchas
de poder, o bien su relacién con la muerte, motivo omnipresente en la obra
argiiellana. Pero la critica constante al statu quo signific6 también la presen-
cia de lo fantastico en algunas piezas, como mostraremos a continuacion.

Como ya se ha sefialado, son varios elementos textuales los que permi-
ten identificar un relato como fantastico o no; en la narraciéon, lo mas usual
es partir de la instancia de enunciacién: un narrador en primera persona es
indispensable para los relatos que apelan a lo fantastico mas clasico pues
siempre se puede dudar de la veracidad de su palabra, ya sea porque es un
narrador poco fiable, porque narra desde un presente de narracion muy
separado de la realizacion de los hechos relatados, porque cuenta algo de
segunda mano y esto anade atin mas subjetividad a la narracién por el doble
filtro de informacién, etc. En cuentos mas modernos, como los escritos en el
siglo xx, los narradores heterodiegéticos se incorporaron al mundo fantasti-
co mediante estrategias retéricas como la elisiéon de informacioén narrativa,
los silencios del texto que permiten crear espacios de indeterminacion, etc.
Pero en el caso del texto dramatico, la representacion —fin altimo de este gé-
nero- elimina la posibilidad de estas herramientas: no hay un narrador en
la puesta en escena, el pablico es testigo de las acciones que se llevan a cabo
en el espacio-tiempo de la representacion, asi que el analisis debera acudir a
otros rasgos para encontrar lo fantastico.

Un primer acercamiento puede comenzar por el mundo representado.
Lucio Lugnani (cit. en Ceserani 1996: 59-60), siguiendo la linea trazada des-
de Caillois, Louis Vax y Todorov, afirma que no debemos partir de la re-
lacion del texto con la realidad extratextual y sobre esta base hablar de lo
sobrenatural o lo extrafio, sino del paradigma de realidad construido en el

1 Hugo Argiielles (1932-2003) naci6 en el Puerto de Veracruz y fallecié en la Ciudad de Mé-
xico. Fue maestro en la escuela de Arte Dramatico de la Facultad de Filosofia y Letras de la
Universidad Nacional Auténoma de México, en la Escuela de Arte Dramatico del Instituto
Nacional de Bellas Artes, en el Centro Universitario de Teatro y en otras escuelas, ademas de
impartir talleres de dramaturgia y direccién escénica en su casa de Coyoacan. Fundé la Es-
cuela de Bellas Artes de Puebla, fue vicepresidente del Taller de Escritores Cinematogréaficos,
consejero cultural del Teatro de las Américas entre otras posiciones todas relacionadas con
el mundo del teatro y las artes escénicas. Su obra abarca el ensayo, la critica teatral, guion
cinematografico y televisivo, y alrededor de una cincuentena de piezas draméticas (Ocampo
& Navarrete Maya 2019).

184

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



TEATRO MAGICO, TEATRO FANTASTICO

texto, es decir, del constructo cultural y convencional representado: los rela-
tos fantasticos cuentan (representan) un evento que resulta una desviacion
completamente incompatible con el funcionamiento del mundo creado. En
efecto, todo relato requiere de una construccion de mundo ficcional donde
sea posible la existencia de ciertos personajes y donde sean posibles las ac-
ciones e interacciones de y entre éstos; el escritor crea un universo con leyes
de funcionamiento que establecen limites entre lo posible y lo imposible,
lo natural y lo no natural, lo normal y lo anormal, lo légico y lo ilégico:
fronteras que no pueden romperse. Lo fantéstico consiste en la ruptura o
transgresion de esta frontera insalvable. Como afirma Rosalba Campra

(2007: 156-157):

la estructuracién mas simple del relato fantastico se present[a] con la arti-
culacién que sigue: indicacién de los limites, es decir, definicién explicita o
implicita de la existencia de dos 6rdenes inconciliables (situacion de equili-
brio); transgresion de los limites (situacion de ruptura); y como conclusiéon
[...] un no necesario ni completo restablecimiento del equilibrio.

Se requiere, entonces, de una descripciéon o puesta en escena explicita
de un mundo regido por ciertas leyes inquebrantables que, en el caso de lo
fantastico, suele ser igual a la realidad extratextual, lo que entendemos por
una intencion realista (el lector o espectador esperado reconoce el mundo
que lo rodea como igual o al menos muy similar al que esta leyendo o vien-
do en el escenario) y la alusion a una realidad otra, diferente e incompatible
con la primera, que suele ser sobrenatural y cuyas reglas de funcionamiento
resultan por completo excluyentes con respecto del paradigma de realidad,
de tal forma que no puede ni debe incursionar en él. En el momento en que
la realidad otra rompe la frontera, irrumpe en el paradigma principal y lo
desequilibra (sume en el caos), estamos frente a lo fantastico.

En un relato impreso, con todas las dificultades que puede implicar el
reconocimiento de los drdenes de realidad y la transgresion, el acto de la
lectura permite volver sobre el texto, analizar las descripciones, identificar
los paradigmas y cualquier alusion o referencia que pudieran haber pasado
desapercibidas en una primera (o segunda o tercera) lectura. En la represen-
tacion teatral este procedimiento es imposible y se vuelve necesario apelar
a otros elementos para identificar la construccion de lo otro y, con ello, las
fronteras que se rompen, o no.

Una estrategia util es el uso de objetos fantasticos, tal y como los defi-
ne Sardinas: aquel don o cosa que, siendo magico, otorga cierto poder al
personaje que lo obtiene, pero que trae consigo efectos secundarios inde-
seables (2002: 7). Se trata de objetos poco previsibles, peligrosos, «frente
a los cuales se tienen muy pocas certezas» (2002: 8) pues si bien sabemos
que al ponerlos en funcionamiento van a hacer algo fuera de lo normal, no

185

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



CRISTINA MONDRAGON

es posible imaginar qué sera ese algo, a donde o hasta dénde va a llegar el
cambio ni qué consecuencias tendra para los personajes. Lo tinico seguro,
sigue Sardinas, es que «si [el personaje] sobrevive al juego, ya no volvera a
ser la misma persona de antes. Algo, dentro, habra cambiado» (2002: 8). Las
piezas de Hugo Argiielles estan pobladas de objetos magicos y fantasticos:
ya fuera como parte de la escenografia, como motivos disparadores del con-
flicto o solamente como algo inexplicable que sucede durante la represen-
tacion, éstos se volvieron casi una sefia de identidad del teatro argiiellano.
Analizaremos a continuaciéon algunos de estos objetos en dos piezas, Los
amores criminales de las vampiras Morales y La esfinge de las maravillas a fin de
identificar si funcionan como magicos, en cuyo caso la obra entraria en el
ambito de lo maravilloso, o fantasticos, que nos permitiria afirmar presen-
tan rasgos de este modo discursivo.

II. Dos piezas limitrofes

Encontraremos la realidad representada, evidentemente, en la compo-
sicion escenografica: en cuanto se abre el telon el ptblico ve el lugar donde
sucederan las acciones y reconoce, o no, aquello que pertenece a su cono-
cimiento de realidad. También suele aparecer alguna indicacién en el pro-
grama de mano (paratexto usual al menos hasta hace algunos afnos de la
puesta en escena): después del reparto se agrega una frase que senala déonde
y cuando se realiza la accion. En el guion teatral se describe la disposiciéon
escenografica al inicio del texto, que en Los amores criminales de las vampiras
Morales, dice:

La sala elegante de una casa de arquitectura francesa, fin del siglo xix con
ajuar de muebles victorianos, candil central y diversas lamparas.

Dos puertas, derecha e izquierda, con correspondientes pasillos, llevan al
interior de la casa. En primer término, la entrada.

Al fondo, una ventana que da al jardin y parte de la calle. A través de ella
vemos una hermosa fuente de cantera labrada. En la pared central de la sala,
presidiendo, un cuadro, que por ahora esta cubierto con una cortina de ter-
ciopelo. Por los diversos muebles (mesas y aparador) hay muchos y vistosos
arreglos de frutas y flores de cera y objetos decorativos de bronce, cristal y
porcelana y en el retrato del padre unas decoradas velas de manufactura
casera (Argiielles 1994a: 25).

Las indicaciones, salvo que se trata de una casa con decoracién decimo-
noénica, no indican nada fuera de la normalidad. Durante la representacion
veremos que los personajes, su discurso y su caracterizacion corresponden a
mexicanos en la ciudad de Monterrey, Nuevo Ledn, lo que se aclara ademas
en uno de los didlogos, en la época contemporanea a la puesta en escena

186

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



TEATRO MAGICO, TEATRO FANTASTICO

—esto se puede inferir por los aparatos electronicos que aparecen como par-
te de la escenografia, por ejemplo un tornamesa o los controles de las luces
interiores y la fuente que manipulan las protagonistas—. La pieza, una far-
sa en tres actos, trata sobre dos hermanas maduras, solteras y ricas, Maria
Adelfa y Rosa Fulvia, que reciben cada martes a un pretendiente con quien
juegan a representar ya sea escenas de telenovelas y dperas, en el caso de
Rosa Fulvia, o bien pasajes poéticos, en el de Adelfa; el pretendiente, Er-
nesto, que lleva 10 afios cortejando a ambas hermanas, no logra convencer
a ninguna de establecer una relacion de pareja «oficial» pues ambas saben
que él las busca por su dinero. El conflicto se desata cuando Ernesto, en la
cita de la tarde con que comienza la representacion, llega con dos amigos,
Javier y Miguel, supuestamente para celebrar el décimo aniversario del do-
ble cortejo, aunque en realidad los lleva para que vean cémo viven Fulvia 'y
Adelfa. Dado que son dos mujeres solas, que llevan 20 afos encerradas en
su mansioén sin mas comparfiia que una criada y Ernesto cada martes, en el
barrio se rumora que son perversas y las apodan «las vampiras Morales».
En realidad, ambas se dedican a labores mas femeninas, Fulvia al bordado
y Adelfa a hacer adornos de frutasy flores mientras escuchan a Vivaldi. Pero
si guardan un secreto y es aqui donde aparece el objeto magico: durante su
infancia, su padre habia adquirido unas cabezas jibaras reducidas y ellas,
como juego, habian metido una de éstas a hervir en su sopa. El muere y, diez
anos mas tarde, al exhumarlo tras la muerte de la madre a fin de enterrarla
en el mismo ataud, las hermanas se encuentran con que su cadaver se ha
momificado y reducido «a la mitad de su tamano» (Argtlielles 1994a: 36). De-
ciden sacarlo de la tumba y llevarlo a su casa, donde lo guardan en una cajita
de vidrio; al comenzar la puesta, comentan que «ya sb6lo mide veinte centi-
metros» (29) pues el curare de la cabeza jibara ha seguido haciendo efecto y,
dice Fulvia, «gracias a eso... tenemos un maravilloso papa, como escapado
de un cuento de hadas! Alguien... casi un duende [sic], que esta como dormi-
do en su cajita de vidrio...» (36). Esta caja, que recuerda necesariamente el
ataud de cristal en algunas versiones de «Blanca nieves», esta bajo el retrato
del padre, tras la cortina de terciopelo indicada al inicio, de donde la toman
las protagonistas para hacerle arrumacos.

A lo largo de la puesta en escena, presenciamos como por diversas cir-
cunstancias las hermanas matan a Ernesto, el pretendiente, en el primer
acto, a Miguel en el segundo y a Javier en el Giltimo, y usan las cabezas para
remojar los cadaveres y encogerlos. Si bien ellas mismas explican que el pro-
ceso es resultado de reacciones quimicas, la manera de presentarlo en un
espacio presidido por un muerto en una especie de altar de cristal que «les
hace sentir su presencia» (cf. 35-36) y que, afirma Adelfa, fue determinante
para que el destino las convirtiera «desde nifias en una especie de mufecas
siniestras» (63), abre la posibilidad para la entrada de lo sobrenatural. Ellas

187

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



CRISTINA MONDRAGON

mismas presienten que algo mas esta contribuyendo al achicamiento de Er-
nesto:

ADELFA: Lo vi hace rato [al cadaver]... y estd de este tamano. (Seriala una altura
de un metro veinte centimetros.)

Furvia: También puede ser porque le pusimos una dosis inmensa de curare.
ADELFA: Si, puede ser que a eso se deba, porque en el caso de papa, su reduc-
cién ha sido muy lenta... jno tendra que ver en ello el hecho de que estuvo
diez afios enterrado y fue durante ellos que se encogié méas?

Furvia: Of course glierquita, of course. Posiblemente. Si, tienes razoén: tal vez
las sales de la tierra aceleraron la accién del curare (Pausa.) {Pero claro que es
eso! jClaro...l Hace tiempo, en este libro de papa (abre) sobre las técnicas esas
de losjibaros, lei que precisamente, luego de cortar las cabezas y llenarlas de
curare, las enterraban para que el efecto fuera mas rapido. [...]

ApELFA: En ese libro, jno dice cuanto tiempo dura el veneno sin echarse a
perder?

FuLvia: Pues no. Ese dato no lo he leido... (Pausa.) Pero... ;seré el curare o...?
ADELFA: §S1?

Furvia: No, nada... pero es que... no pude evitar pensar en papa...

ADELFA: (Después de una pausa.) Mas que los efectos del curare... jcrees que
de alguna manera sea la presencia de papa la que esté influyendo... (Ve el
retrato) aqui...? (58-59)

En el acto segundo aparece, junto con Miguel y Javier, un tercer perso-
naje, Eliseo, muy parecido a Ernesto (incluso en el reparto se indica que
debe representarlo el mismo actor), y ambos muy parecidos, también, al
retrato del padre. Este personaje, periodista, dice a las hermanas que esta
escribiendo un cuento inspirado en ellas, donde dos mujeres suefian con un
hombre del que ambas se enamoran. Se trata, evidentemente, de un doble
que fortalece el tema del incesto que permea toda la obra: durante el primer
acto, Fulvia cuenta a su hermana que tiene suefios erdticos con su padre,
ambas se dejan «pretender» por Ernesto que lo recuerda fisicamente vy, en
esta parte, Adelfa se enamora de Eliseo, otro doble. Cuando el cuento queda
en primer lugar en un concurso, el periodista va con Adelfa para compartir
este triunfo —finalmente, ella y Fulvia son la inspiracién detras de sus pro-
tagonistas—y le cuenta que en su relato los suefios desatan fuerzas extranas,
«los imponderables, los misterios: la suerte, el destino, la magia... irrum-
pen de pronto sobre lo real y pueden cambiarlo... Para mi, ellas [las mujeres
del cuento] simbolizan esas fuerzas» (74) y estan construidas a partir de su
percepcioén de las hermanas, a quienes considera como «dos sibilas... o dos
magas» (74). Adelfa lo observa y se da cuenta de que Eliseo tiene algo que
le recuerda a su padre, y de que ha sido la imagen de éste altimo lo que ha
guiado toda su vida, por eso, cuando Eliseo le pide sinceramente que se case

188

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



TEATRO MAGICO, TEATRO FANTASTICO

con él, ella lo rechaza y lo echa de la mansion pues sabe el destino que le
esperaria de quedarse ahi.

Asi pues, se quedan las dos hermanas solas, con tres cadaveres enco-
giéndose en la huerta, banados en curare; Fulvia sabe que no lograra nunca
enamorarse de un hombre, Adelfa ha rechazado al tnico que podria haber-
la querido, y ambas reconocen que estan en un callejon del que inicamente
podran salir juntas si se entregan al poder del padre muerto. En la Gltima
escena, luego de que Fulvia quema el mufieco-cadaver en su caja de vidrio,
las dos planean un asesinato-suicidio: sin que la otra lo vea, cada una llena
de curare la comida de la cena. Mientras comen, insintian lo que han hecho
e inmediatamente comienzan a encogerse, se piden perdon una a la otra, y
luego:

Ambas asienten, sonrien, se les ruedan unas ldgrimas, se abrazan. Al hacerlo, sus
cuerpos crujen mds y los espasmos las van doblando y reduciendo. Al comenzar
sus cuerpos a empequeriecerse, tronar y soltar humo, se abrazan rdpido, al mismo
tiempo que casi con voz de nifias, dicen:

Las pos: jAhi vamos, papa! jAhi vamos!

Stibitamente, la fuente suelta un enorme chorro, estallan las luces de colores y la
miuisica de Vivaldi. Ellas ven esto; sonrien y estrechan su abrazo sin dejar de empe-
queriecerse, tronar y soltar humo, mientras la fuente, las luces y la miisica llegan
al climax (111).

El final, con el efecto casi inmediato del curare en el cuerpo de las her-
manas, la musica, las luces y la fuente que responden a la invocacioén al pa-
dre, mas el humo que sueltan mientras se encogen, harian pensar que en
efecto hay una fuerza sobrenatural actuando en el relato’. Los objetos ma-
gicos —las cabezas jibaras, el veneno que hacen por infusion, mas el cadaver
del padre elevado al rango de reliquia sagrada— permiten la irrupcion de
lo otro en la vida de estas vampiras, después de lo cual no pueden volver al
equilibrio y optan por cambiar de mundo.

En La esfinge de las maravillas, tragicomedia en dos actos y cuatro cua-
dros de 1994, el espacio-tiempo indicado después del reparto también sittia
la accién claramente: «Epoca: 1979. La accién se desarrolla en una lujosa
casa colonial, en Coyoacan», viejo y conocido barrio al sur de la Ciudad de
Meéxico. En el escenario se indican dos espacios, «un “cuarto multimedia”
con una televisiéon grande, un altar de disefio popular casi tipo taxi, varillas
de las que colgaran ganchos con ropas, un arcén y un sofa» (Argiielles 1994b:
204), y un «“‘estudio” inicamente [con] dos sillones modernos» (204). Nue-

2 En una nota al final del texto dice «Primero deberan salir a dar “las gracias” dos enanas
vestidas tal como las hermanas Morales. Inmediatamente después, las actrices... y luego la
Compaiia» (Argiielles 1994: 111), lo que lleva al extremo la ilusion de sobrenaturalidad.

189

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



CRISTINA MONDRAGON

vamente, la realidad representada es facilmente reconocible para el espec-
tador como igual al mundo extraescénico. La pieza trata sobre una familia
disfuncional, como casi todas las que aparecen en la obra de Argiielles: un
padre autoritario y machista, Leonardo; una madre entregada a su pasion
por el difunto actor y cantante Pedro Infante, Lucia; una hija, Isolda, mani-
puladora y maquiavélica enamorada del padre; y Juan Carlos, hijo adoptivo
de la pareja, vividor sin oficio que vive de sus amantes y es muy apegado a
Lucia. A ellos se une Alfonso, psiquiatra y mejor amigo de Leonardo, secre-
tamente enamorado de él desde que compartieron estudios de medicina en
la Universidad, drogodependiente.

La accién comienza con Lucia aduenandose del cuarto multimedia don-
de ha comenzado a levantar un altar al idolo de su juventud, Pedro Infante?,
de quien ha estado enamorada platonicamente desde que lo vio en persona
mientras filmaba una pelicula. Leonardo no tolera que su mujer se entregue
a esta pasion y a él, en cambio, no «le cumpla como mujer»; ademas, cuando
Lucia se pierde en sus ensofiaciones no puede dominarla, no logra entrar en
su mente y competir con el rival imaginario que pone en trance a su esposa
y la convierte en una «esfinge». El conflicto se nutre también del odio que
Isolda siente por su madre, a quien reprocha haberle impuesto un hermano
y abandonar a su padre, aunque en realidad ella, Isolda, quiere tener al padre
para ella sola: desde su perspectiva, se trata de una lucha de poder entre ella
y Lucia por la posesién de Leonardo. Esta, por su parte, estd convencida de
que Juan Carlos es un hijo natural de Pedro Infante y por eso insisti6é en su
adopcidn, para entrenarlo desde pequeno y convertirlo en un doble del actor:
le ensena a recitar parlamentos, lo disfraza y pone con él escenas de las peli-
culas mas famosas estelarizadas por Infante. En esta tonica, Lucia aparecera
con diversos disfraces de las coprotagonistas femeninas mientras aumenta
las fotos y videos con los que adorna su altar hasta lograr un espacio sagrado
lleno de memorabilia, en buena medida gracias a una extrana casualidad:

Lucia: Ve tt a saber [le dice a Juan Carlos] por qué extrana coincidencia,
estan vendiendo desde hoy en una bodega de la calzada de Tlalpan proxi-
ma a los estudios Churubusco pues... ;qué te digo? jCientos y cientos de tra-
jes de los artistas més famosos del cine mexicano! ;Y fotos! ;Y mil objetos
fantasticos! Asi que, como comprenderés, que me pongo a comprar todo lo
que encontré de Pedro Infante. {Los trajes que usd, cientos de fotos, muchos
guiones de sus peliculas, en fin...! {Qué tesoro magnifico! ;No crees? jAl rato
lo traeran y por supuesto todo eso me va a servir para acabar de adornarle
este cuarto consagrado a él! (241)

3 Pedro Infante (1917-1957) fue un actor y cantante de la llamada «época de oro» del cine mexi-
cano. Particip6 en poco més de 50 peliculas entre 1939 y 1956, grabd una extensa discografia'y
fue considerado una de las grandes estrellas del mundo artistico nacional. Muri6 al estrellar-
se el avion que copilotaba en la ciudad de Mérida, Yucatan.

190

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



TEATRO MAGICO, TEATRO FANTASTICO

En efecto, «consagra» este lugar, lo convierte en un espacio de excepciéon
que complementa encarnando a las personajes y reviviendo escenas filmi-
cas con su hijo-doble.

Las cosas se complican cuando Isolda «descubre», detras de la television,
un pez diablo disecado*:

Juan CArLOS: ;Qué es?

Isorpa: Un pez diablo, disecado.

Juan CarLos: Ah, si, en Veracruz, de nifio los veia en el mercado. ;Para qué
sirven?

IsoLpa: Para pedirle al diablo que traiga el anima del hombre que deseas
(236).

Juan Carlos intuye que quien lo puso ahi fue la propia Isolda, para ha-
cer creer a su padre que Lucia esta perdiendo la razén y lograr, con ayuda
del Alfonso, meterla en una institucién psiquiatrica. En efecto, Isolda busca
desequilibrar psicolégicamente a su madre y usa el pez diablo para llevar a
cabo su plan: atrae a Lucia al altar multimedia y, en medio de los reproches
por el abandono en que tiene a su padre, la chica le hace creer que tiene
episodios de sonambulismo y que, durante uno de ellos, puso el talisman
detras de la television. Lucia comienza a dudar de su lucidez y lo consulta
con su amante imaginario:

Lucia: [...] §Sera que sonambula vine a ponerte esto (el pez diablo) para atraer
tu &nima? Me da miedo pensarlo, pero... ;y si de veras se puede provocar
algo asi? (Lo piensa otro poco. Se decide y coloca de nuevo al pez diablo tras del
altar,) Te lo juro: ya no sé hasta dénde soy yo... o eres tii... o es el pez diablo...
o la nifia que se quedé en el malecon prendida a tus recuerdos, o... quién
sabe qué sea! ;Cosas del destino? (Pausa.) (Sea como sea, es lo mejor que me
ha pasado en toda mi vida! (251)

Asi, mientras Isolda va haciendo creer a todos que su madre esta enlo-
queciendo, Lucia se sumerge cada vez mas en su mundo maravilloso al gra-
do de decirle a Alfonso, el psiquiatra, que sabe de la conjura en su contra
pero que no le importa pues siente a su idolo con ella: «(acaricia el pez diablo)
Si esto es 0 no un objeto magico, por lo que estoy viviendo, empiezo a creer
que si lo es» (268). Siente que el talisman se estremece, escucha la voz de
Pedro Infante y, entre la felicidad y la angustia de creer haber visto su fan-
tasma, prefiere aceptar la sobrenaturalidad que una realidad infeliz.

4 Elpezdiablo o pez gato (también conocido coloquialmente como pez limpia-peceras o lim-
piavidrios) es endémico en la costa del Pacifico sudamericano. Disecado, llega a tener una
forma similar a una cara «diabdlica» o humanoide, por lo que en la cultura popular se le atri-
buyen poderes magicos.

191

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



CRISTINA MONDRAGON

En el segundo acto, Isolda y Leonardo arman una escena para «demos-
trar» la peligrosidad de la locura de Lucia. La hija manipula los celos de
su padre para deshacerse de ella, celos que se acenttian cuando la mujer,
después de una visita a los estudios de grabacion donde trabajé el cantante
y donde segtin la vox populi se aparece su espiritu, se convence de que el fan-
tasma de Pedro Infante la visita. La ira de Leonardo lo lleva a replantear el
plan de Isolda y cambiar la institucionalizacion de su mujer por la practica
de una lobotomia; pero Lucia lo sabe y no le importa:

Lucia: [a Alfonso] Te voy a dar otro motivo para que hagan esa operacién: yo
sé que el espiritu de Pedro Infante me visita todas las noches! ;Y me habla!
iY me asegura que vendra por mi! ;Y que quiere que estemos alla, juntos! ;Y
también que no habra fuerza humana que pueda separarnos! Asi que me ha-
gan lo que me hagan, “él” estara conmigo! ;Si! jOpérenme! jNo me importa!l
{EL... (Toma el pez, lo acaricia) ...me ha prometido ya no separarse nunca de
mi, nunca! ;Lo oyes? {Nunca! (290)

Isolda explota a su favor las supuestas visitas del amante imaginario y
logra que Leonardo se convenza: «<El que insiste en esa operaciéon soy yo,
porque quiero que ya y para siempre, mi mujer deje de sustituirme con se-
mejante fantasia obscena» (296), le dice a Alfonso y lo chantajea —él le consi-
gue el opioide al que es adicto— para que lleve a cabo la operacion.

En la dltima escena, vemos a Lucia transformada en la «esfinge de las
maravillas» del titulo, sumergida por completo en la fantasia con Pedro In-
fante, y presenciamos el tiltimo dialogo entre Isolda y su padre, donde ella
le hace creer que quizas sillega un espiritu a visitar a su madre, que suceden
cosas en ese cuarto consagrado al artista y a la pasion. Leonardo se reconoce
impotente ante tales fuerzas que no puede controlar, comprende que con
la operacion arrojo a su esposa en «brazos» del amante y siente miedo ante
algo que lo sobrepasa. Isolda triunfa:

IsoLpA: [...] Ahora vamos a poner esto en orden, ;eh? (Comienza a arreglar el
altar. Lo hace con gran cuidado) Una de hecho no sabe qué pueda de veras pro-
vocar... (Toma el pez diablo) de magico o de sobrenatural... (lo coloca casi con
uncion) Y con todo “eso”... hay que andar con cuidado... (310).

Al final, entonces, no queda claro si el objeto fantastico permitio la en-
trada de lo otro en la vida de Lucia o si presenciamos mas bien el proceso de
enloquecimiento de la mujer, o quizas un crimen; si Isolda —y su nombre
necesariamente remite a la hechicera, Iseo la Rubia, amada de Tristan- se
valié de una supersticion para empujar a su madre a la locura y ganar en
su lucha por dominar a Leonardo, o si desaté una serie de acontecimien-
tos sobrenaturales para demostrar su poder. El hecho es que la presencia

192

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



TEATRO MAGICO, TEATRO FANTASTICO

del pez diablo aparentemente funcioné como objeto fantastico y convirtié
el altar en un espacio sagrado, a la létire: un umbral entre el mundo real y
la alteridad.

Hasta aqui, las dos obras dramaticas han mostrado un aparato esceno-
grafico, caracterizaciones actorales, dialogos y referencias que crean un
paradigma de realidad reconocible como igual al del extratextual: se pue-
den identificar como logicas y naturales las normas que funcionan en estos
mundos. La presencia de objetos fantasticos —las cabezas jibaras, el curare,
los altares al padre y al amante imaginario, el pez diablo, los disfraces y
puestas en escena casi rituales— crean una posible realidad alterna que alu-
de a lo sobrenatural. Los personajes que sufren directamente del influjo del
objeto fantastico, Adelfa, Fulvia y Lucia (quiza también Isolda), manifiestan
en sus dialogos la duda ante la naturaleza de lo que sucede: si el padre de
las vampiras ejerce algtin tipo de poder en su destino, o si el pez diablo per-
miti6 la entrada del espiritu de Pedro Infante. En el desenlace de Los amores
criminales de las vampiras Morales, vemos en escena los efectos del curare en
las hermanas con una rapidez y eficacia que s6lo pueden provenir de una
fuerza extrana, mientras que en La esfinge de las maravillas 1a uniéon de Lucia
con Pedro se realiza en el espacio de incapacidad mental resultado de la
lobotomia, y no queda claro si el pez diablo es un objeto fantastico o si todo
fue resultado de la maldad y las maquinaciones de Isolda.

III. Metateatro fantastico

En El gran inquisidor. Auto profano, Hugo Argiielles retoma la tradicion
alegorica del auto sacramental y la subvierte mediante estrategias meta-
teatrales para posibilitar la incertidumbre propia del modo fantastico. Par-
tiendo de una definiciéon basica del término “alegoria” como «conjunto de
elementos figurativos usados con valor traslaticio y que guarda paralelis-
mo con un sistema de conceptos o realidades, lo que permite que haya un
sentido mas profundo, que es el inico que funciona, y que es el alegorico»
(Beristain 2000: s.v.), encontramos como condicion sine qua non un uso am-
biguo del lenguaje que abarca dos niveles de sentido: el literal y el alegbrico
o figurado, ambigiiedad que «ofrece simultaneamente dos interpretacio-
nes coherentes, pero [donde] el receptor reconoce sélo una de ellas como
la vigente» (Beristain 2000: s.v.). En su Introduction a la littérature fantastique,
Todorov afirma que el doble sentido propio de lo alegdrico se indica en la
obra de manera explicita y asi el sentido primario del lenguaje se pierde de
manera gradual para dejar a la interpretacion un sélo sentido —el tinico que
funciona, como dice la definicion de Beristain—, lo que impide la posibilidad
de la lectura fantastica, que requiere de un lenguaje entendido también en

193

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



CRISTINA MONDRAGON

su sentido primario o literal, de tal manera que la ambigiiedad del otro sen-
tido resulte excluyente y choque con el resto del texto®.

Asi pues, en un texto alegdrico el sentido de la lectura siempre debe
encontrarse codificado de manera directa como sucede, por ejemplo, en el
auto sacramental, donde se representan de manera figurada ideas abstrac-
tas generalmente de caracter moral. De esto se desprende que un auto no
puede, ni por sus caracteristicas de contenido —uso de lenguaje simbdlico,
funcién didactica y moralizante—, ni por sus caracteristicas formales —per-
tenece al género aristotélico de la poesia dramatica—, presentar elementos
fantasticos. Ahora bien, todo lo anterior funciona con el auto sacramental
en su forma mas tradicional, pero no necesariamente con las nuevas formas
de hacer dramaturgia que se desarrollaron a lo largo del siglo xx cuando
incluso este subgénero llegd a tener rupturas. Es aqui donde se inserta EI
gran inquisidor. Auto profano, que desde su titulo anuncia la separacion del
modelo original.

El espacio de representacion es el altar mayor de un templo catélico® que
no se describe al inicio del guion sino a lo largo del texto, en las didascalias,
probablemente porque un altar de iglesia tiene una disposicién conocida y
se puede elidir esta informacion. Las adaptaciones incluyen una mesa tri-
bunalicia, una silla sobre el estrado donde esté el ara, una mesa donde Tor-
quemada ira colocando los simbolos del poder eclesiastico y politico, y dos
plataformas, una para los defensores y otra para el fiscal. Los personajes son
un Visitador, cuatro monjes —un franciscano, un jesuita, un agustino y un
dominico que hace el papel de Torquemada- y Fray Alonso. El argumento
es el siguiente: en un convento del siglo xx mexicano se retine un pequeno
concilio de jovenes religiosos para estudiar uno de los problemas mas im-
portantes para la Iglesia Catdlica, el fanatismo. Entre las actividades que
realizan esta un auto donde se simbolizara la idea misma del fanatismo en
la figura de fray Tomas de Torquemada, al que se hace un juicio histéri-
co. La representacion se realiza en presencia de un Visitador, a quien se ha
llamado para que presencie y dé fe de ciertos sucesos extraordinarios que
ocurren durante el auto, y que escapan de la comprension de los personajes
(Argtielles 1994c: 23).

Como ya se ha mencionado, la primera indicacion explicita sobre la na-
turaleza de la obra es la indicacidon de que se trata de un auto, pero profano:

5 Sobre la alegoria, afirma Todorov: «Premiérement, I’allégorie implique l'existence d’au
moins deux sens pour les mémes mots; on nous dit parfois que le sens premier doit dispa-
raitre, d’autres fois que les deux doivent étre présents ensemble. Deuxiémement, ce double
sens est indiqué dans ’ceuvre de maniére explicite: il ne reléve pas de 'interprétation (arbi-
traire ou non) d’un lecteur quelconque» (1970: 68-69).

6 Para su estreno en 1973, esta obra se montd en el templo de Tepozotlan, Estado de México,
que hoy alberga el Museo del Virreinato. La iglesia y su extraordinario altar mayor son unade
las muestras mas impresionantes del barroco novohispano.

194

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



TEATRO MAGICO, TEATRO FANTASTICO

el espectador esperara una representacion que le exija una lectura figurada,
con todo lo que esto implica’, pues sabe que se encuentra frente a un tipo
de teatro tradicionalmente alegdrico. Ahora bien, el sentido anagogico del
auto sacramental (la elevacion hacia la comprensién de lo divino) se pone
en duda al tratarse de un auto “profano™ el caracter religioso-sobrenatural
queda subsumido en el mundo de lo natural (“real”), y la relacion con la
divinidad se niega de principio, de manera que el sentido alegérico vigente
debera buscarse en la cotidianeidad de los personajes, en su aspecto mas
humano, o bien en una sobrenaturalidad propia del auto, pero no sagrada.

En este sentido, una lectura alegérica del auto profano donde se asu-
me lo sobrenatural como propio del paradigma de realidad representado
coloca de nueva cuenta al texto dentro del ambito de lo maravilloso. Se ha
hecho explicito textualmente que la obra acepta una lectura figurada y los
sucesos no deberian codificarse como perturbadores y ajenos a la norma-
lidad del mundo representado. Para superar este limite, Argiielles recurre
al metateatro, donde la realidad representada tiene al menos dos niveles:
uno construido como igual al mundo extratextual (el templo donde se en-
cuentran los jovenes religiosos y donde se pone en escena el auto), y otro, el
del auto representado, la puesta en escena de una puesta en escena. En el
segundo nivel, la lectura alegdrica acepta una sobrenaturalidad asumida,
pero el primer nivel noy es en éste donde aparecen las fuerzas extranas. Por
ejemplo, cuando las respuestas del actor-Torquemada exasperan a los otros
religiosos-actores y éstos recuerdan a su comparfiero que se trata de una re-
presentacion sobre el fanatismo:

Jesurta: (Interrumpiendo. A Torquemada) Y que usted representa [el fanatis-
mo], vivo o muerto, en simbolo o en espiritu!

TorQUEMADA: (Viéndolo) ;Duda acaso también de que yo sea eso: un espiritu?
Jesurta: jMis dudas, fray Tomas, y por culpa de vuestra obra, son mucho ma-
yores de las que podrian surgirme por causa de vuestra aparicion!
TorQUEMADA: Es decir... jla duda sobre mi, como presencia ante vosotros...
no os inquieta?... Curioso... muy curioso para un pequeno grupo de frailes
demasiado jovenes, a pesar de la sabiduria escoldstica o tomista que pudie-
ran poseer... y en la que la aceptacién de un ser venido de otro mundo, no
creo que sea tan natural como fingis. (El fraile Aqustino, desconcertado, se acer-
ca a Torquemada y le dice)

AcusTiNO: Hermano... el juego de un lenguaje ambivalente e intemporal fue
convenido por nosotros, pero cifiéndonos a un texto... y ahora usted ha di-

7 «A literary work, even when it appears to be new, does not present itself as something ab-
solutely new in an informational vacuum, but predisposes its audience to a very specific kind
of reception by announcements, over or covert signals, familiar characteristics, or implicit
allusions» (Jauss, en Erdal Jordan 2000: 328); aqui el titulo y el escenario (altar catdlico) pre-
disponen al ptiblico a una recepcién de texto alegbrico moralizante.

195

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



CRISTINA MONDRAGON

cho... ha cambiado el didlogo que tenemos aprendido. (Torquemada es ahora
el que le ve con desconcierto, pero en sequida dice)
TorQUEMADA: Perdén, hermanos... fue, quiza, la vehemencia... (30)

La primera parte de este didlogo pertenece al auto representado (se-
gundo nivel), pero cuando el personaje de Torquemada cambia el dialogo,
obliga al Agustino a volver al primer nivel y recordarle que hay un guion
a seguir; en este nivel escuchamos al fraile que interpreta a Torquemada
como personaje, en el segundo nivel escuchamos al gran inquisidor, ;como
espiritu o como un actor sobreactuando?, eso no lo saben ni los personajes
del primer nivel ni el publico, un nivel mas, extratextual pero indispensa-
ble para la realizaciéon del hecho teatral. Asi, se encuentran tres niveles de
realidad: el del espectador, el de los personajes (cuyo paradigma es igual
al del espectador) y el del metatexto. En este tiltimo nivel la sobrenatura-
lidad esta asumida (al ser un auto), pero el primero es de intencion realista
y lo sobrenatural es inadmisible, como afirma el propio Torquemada. Esta
transgresion de fronteras, la aparente posesion del fraile, provoca desazon
en los personajes®, como se puede apreciar en los didlogos, pero también
esta sefialada en las didascalias:

Franciscano: No hay ningtin pretexto, ni tal artificio, monsefior. Lo que es-
tais viendo es un hecho que asi se ha producido entre nosotros.

Visitapor: ;Un posible caso de posesion? ;Es eso? (33)

[...]

Franciscano: jHermano! ;Qué ha dicho? {Vuelva en si!

TorQUEMADA: (En “hermano” nervioso, como “volviendo en si”) No sé... no lo sé...
puso esas palabras en mi boca... (Se sienta abatido. Todos se ven desconcertados,
murmuran. En “hermano”. Preocupado) En verdad... yo... no estoy consciente
ya de mucho de lo que digo... pero si ustedes no temen seguir con esto...
y si como creo... ahora es mas necesario para mi y para todos... yo si estoy
dispuesto a continuar. (Los frailes se miran entre si. Ven al Visitador. Este dice)
VisITADOR: (A Torquemada) ;Os sentis mal, hermano?

TorQUEMADA: (En “hermano”) No, monsenor... mas bien, diria que distinto...
Como sujeto a una energia, a no sé qué magnetismo que me lleva, que me
estimula interiormente hacia algo que... yo quisiera entender mejor... pero
que sélo es como una fuerza ciega que me arrastra. (45)

Una vez mas, estas “fuerzas extranas” se hacen explicitas en el paradig-
ma de realidad como algo completamente ajeno, incomprensible y preocu-
pante; la sobrenaturalidad a la que aluden no funciona como en la alegoria

8 «A l'opposé [con respecto de lo maravilloso], le fantdme, la “chose innommable”, le reve-
nant, I’événement anormal, insolite, I'impossible, 'incertain enfin font irruption dans I'uni-
vers familier, structuré, ordonné, hiérarchisé, ol1, jusqu’a la crise fantastique, toute faille, tout
“glissement” semblaient impossibles et inadmissibles» (Bessiére 1974: 32).

196

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



TEATRO MAGICO, TEATRO FANTASTICO

sino mas bien como en lo que Roger Caillois llama la inversion del sueno y
la realidad, donde la realidad se disuelve, se sumerge, mientras que en su
lugar el sueno adquiere la solidez de la materia (1966: 20-21, mi traduccioén).
Aqui no es la materia propiamente lo que se pierde, sino que se llega a una
confusion de tiempos en la que el personaje-actor queda sumergido en la
inconsciencia dentro de su cuerpo material y el personaje que lo posee —Tor-
quemada- se convierte en parte de la realidad espacio-temporal al impo-
nerse sobre la consciencia de ese cuerpo:

ToRQUEMADA: (desconcertado) ;Hoy?... (ve al fraile. Ve alrededor) ;qué tiempo es
éste? jacaso... acaso se confunde en mi... como...?

Jesurta: ;Como aquellas ideas vuestras sobre la divinidad y el demonismo?
sse os confunde asi, fray Tomas, este tiempo en el que ahora estamos juntos?
TorQUEMADA: Este tiempo ambiguo... doble... con voces... (29)

[...]

TORQUEMADA: [...] ;No veis que soy yo, Torquemada, quien ya conduce este
rito desde hace mucho...? (59)

ToORQUEMADA: [...] jCuidado, monsefior, no creo que sea tan simple definir los
limites de ciertas fuerzas que estan mas alla de la razon! Y la magia también
es este magnetismo por el que ahora os he hecho vibrar y os he desquicia-
do... (Los ve triunfador) (61).

Al final de la representacion, el espectador puede elegir entre una lec-
tura alegorica y otra fantastica: si se trata realmente de una posesiéon y de
inversion de realidades, entonces una sobrenaturalidad magico-fantastica
efectivamente irrumpid en la realidad representada en el primer nivel de
manera absoluta como insintia Torquemada en la cita anterior, desquician-
do al resto de los personajes cuando las fronteras que marcaban la diferen-
cia entre la representacion teatral y la metateatral se borran. En cambio, si
se considera como posible una alegoria —la idea del fanatismo encarnada
en Torquemada- donde la figurativizacion se lleva al limite de manera que
lo simbolizado aparezca de facto en el auto representado —que no se trate de
una posesion sino de una impostura como ejemplo del fanatismo extremo-—,
entonces se mantendria la lectura alegorica.

IV. En conclusidn, jteatro magico o teatro fantastico?

Finalmente, lo que encontramos en estas tres piezas dramaticas es una
convivencia de lo maravilloso con lo fantastico. En Los amores criminales de
las vampiras Morales, los objetos fantasticos si ocasionan una ruptura trans-
gresora que inquieta y hace dudar sobre su naturaleza a las vampiras del
titulo, pero el final se decanta por lo maravilloso cuando la fuente, las luces
y lamusica adquieren autonomia, y las protagonistas se encogen a la vista de

197

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



CRISTINA MONDRAGON

los espectadores. Por su parte, el pez diablo disecado hace dudar a Lucia en-
tre su salud mental y la posibilidad real de que su idolo la visite en espiritu.
Y si bien, al final, s6lo podemos inferir la unién de los amantes en la mente
lobotomizada de la mujer, Isolda (la del nombre de hechicera antigua) nos
hace dudar sobre la naturaleza de los acontecimientos en La esfinge de las
maravillas. El tragico destino de Lucia queda sellado con el objeto fantastico
que atrae al fantasma, pero la ruptura entre fronteras no se hace explicita ni
en el texto representado ni en el guion. En la tltima pieza, un auto profano,
ya no encontramos objetos magicos o fantasticos sino un tema usual de lo
maravilloso, la posesion, que permanece en el territorio de la ambigiiedad
gracias a la estrategia del metateatro —recordemos que, como afirmé Louis
Vax, no es el tema o el motivo, sino la manera como funciona en el texto lo
que importa en un modo discursivo—, en una obra que cumple con todas las
caracteristicas del relato fantastico.

Para el espectador el trabajo es arduo: carece de la relectura que permi-
ten un cuento o una novela si se queda solamente con la puesta en escena
que, finalmente, es la meta del texto dramatico. Pero al bajar el telon estas
historias no abandonan al ptblico, le obligan a pensar en estas fronteras y
en la posibilidad de rupturas, en la magia y la existencia de un mundo otro,
diferente y amenazador. Al final se queda con la duda, lo que nos permite
afirmar que también en el teatro se puede encontrar lo fantastico.

Bibliografia

Argilielles, Hugo, «Los amores criminales de las vampiras Morales», en
Obras completas. 2, México, Grupo Editorial Gaceta, 1994a, pp. 21-111.

—. «La esfinge de las maravillas», en Obras completas. 4, México, Grupo Edi-
torial Gaceta, 1994b, pp. 201-310.

—. «El gran inquisidor. Auto profano», en Obras completas. 3, México, Grupo
Editorial Gaceta, 1994c, pp. 17-62.

Beristain, Helena, Diccionario de retdrica y poética, México, Porrta, 2000.

Bessiére, Irene, Le récit fantastique. La poétique de l'incertain, Paris, Larousse
Université, 1974.

Caillois, Roger, «De la féerie a la science-fiction», en Anthologie du fantastique.
Tome I, Paris, Gallimard, 1966, pp. 7-24.

Campra, Rosalba, «Lo fantastico: una isotopia de la transgresion», en Teorias
hispanoamericanas de la literatura fantdstica, ed. José Miguel Sardinas, La
Habana, Fondo Editorial Casa de las Américas, 2007, 135-165.

Ceserani, Remo, Il fantastico, Bologna, 11 Mulino, 1996.

Erdal Jordan, Mary, «Nuevas incursiones en lo fantastico: los ejemplos de
Cortazar», Escritos. Revista del Centro de Ciencias del lenguaje, 21, 2000,

pp- 321-341.
198

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



TEATRO MAGICO, TEATRO FANTASTICO

Ocampo M., Aurora & Laura Navarrete Maya, «Hugo Argiielles. Biografia»,
en Diccionario de escritores mexicanos. Siglo XX, México, Universidad Na-
cional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Filologicas,
Centro de Estudios Literarios, 2019. https://www.iifilologicas.unam.mx/
dem/dem_a/arguelles_hugo.html# (consultado el 2.12.2022).

Sardinas, José Miguel, Los objetos fantdsticos, Puebla, Benemérita Universi-
dad Autéonoma de Puebla, 2002.

Todorov, Tzvetan, Introduction a la littérature fantastique, Paris, Editions du
Seuil, 1970.

199

Versants 70:3, fasciculo espariol, 2023, pp. 183-199.



	Teatro mágico, teatro fantástico : tres piezas de Hugo Argüelles

