
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 70 (2023)

Heft: 3: Fascículo español. Las tres orillas : circulaciones transatlánticas en
las letras hispanoamericanas (siglos XX-XXI)

Artikel: En el vientre del Atlántico negro : el barco, la travesía y la memoria en
la literatura latinoamericana contemporánea

Autor: López-Labourdette, Adriana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1046676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1046676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

En el vientre del Atlântico negro:
el barco, la travesla y la memoria en la literatura
latinoamericana contemporânea

Adriana Lôpez-Labourdette
Universität Zürich

Orcid: 0000-0002-6881-0136

Resumen: Partiendo de la idea de un Atlântico negro (Gilroy 2014), este ensayo
ahonda en las representaciones literarias del barco negrero, la travesia y los actos
de (pos)memoria inscritos en un performance «1441-2018?» (VAE, X Alfonso) y
en très novelas contemporâneas: Jonatâs y Manuela de Luz Argentina Chiriboga
(1994), La ceiba de la memoria, de Roberto Burgos Cantor (2009) y las Negras, de
Yolanda Arroyo Pizarro (2012).

Palabras clave: Atlântico negro, barco negrero, esclavizaciôn, posmemoria, colec-
tividades remembrantes, narrativa de esclavos.

Abstract: Starting from the idea of a Black Atlantic (Gilroy 2014), this essay delves

into the literary representations of the slave ship, the transatlantic crossing
and the acts of (post)memory inscribed in a performance "1441-2018?" (VAE, X
Alfonso) and in three contemporary novels: Jonatâs y Manuela by Luz Argentina
Chiriboga (1994), La ceiba de la memoria, by Roberto Burgos Cantor (2009) and las

Negras, by Yolanda Arroyo Pizarro (2012).

Keywords: Black Atlantic, slave ship, slavery, postmemory, communities of
memory, slave narratives

Where are your monuments, your battles, martyrs?
Where is your tribal memory? Sirs,

in that grey vault. The sea. The sea

has locked them up. The sea is History.

First, there was the heaving oil,
heavy as chaos;

then, like a light at the end of a tunnel,

the lantern of a caravel,
and that was Genesis.

Then there were the packed cries,
the shit, the moaning:
Exodus.

Derek Walcott, «The Sea is History», 1979.

DOI 10.22015/V.RSLR/70.3.10 Versants jo^yfasciculo espanol, 2023, pp. 143-160.



Adriana Lopez-Labourdette

Reflexiones preliminares
En un curso sobre migraciôn y diaspora en el Caribe hispano, discutia-

mos el cuento «Encâncaranublado», de Ana Lydia Vega, y la presencia en él
de una embarcaciôn en la que viajan diferentes migrantes de las Antillas.
Al llegar el barco que los rescata, los navegantes caribenos son identifica-
dos por el capitân bianco como indiferenciada comunidad de niggers, que
habrân de trabajar duro para lograr algo, siempre poco. Los sujetos racia-
lizados de la historia, que durante la accidentada travesia iban mostrando
alianzas y discontinuidades entre islas caribenas dispares eran reducidos a

mera fuerza de trabajo devaluada en su humanidad. La embarcaciôn, pro-
puse en aquella ocasiôn, performaba en la tardomodernidad otra nave que
habia configurado uno de los fundamentos de la modernidad: los barcos

negreros en sus viajes a las Américas. La lectura fue tomada con manifiesto
asombro llevando primero a un debate sobre migraciôn y raza, trabajo y
migraciôn, manifiestas en el cuento. El interés mostrado en el tema no lograba
tapar del todo el desconocimiento de la esclavizaciôn y el pasaje del medio.
Pude otra vez constatar la tendencia general a sacar a Africa y la trata escla-

vista del mapa hispânico de las migraciones transatlânticas. Una de las ra-
zones podria ser la idea -ya hoy impugnada desde la Historiografia y el pen-
samiento decolonial- de que la «cuestiôn negra» se reduce a las Antillas y a

Brasil, y que no representan, por tanto, la "esencia" de lo latinoamericano.
Otra razôn podria ser la idea de una superaciôn de la esclavitud a partir de

sus respectivas aboliciones (Llores Collazo 2011; Godreau 2008). Podriamos
aludir también al hecho de que las escuelas critico-literarias locales, ancla-
das en las dinâmicas de la «ciudad letrada», desestimaron durante mucho
tiempo el valor de los aportes de las culturas afrodescendientes desplazân-
dolas al folclor y la cultura popular.

En las ultimas décadas el hispanismo europeo ha abrazado estudios
otrora desdenados (estudios de género, de oralidad y vocalidad, de géneros
menores como el policial o la ciencia ficciôn, de migraciones y transcultu-
raciones, de literaturas postautônomas o arte relacional). El universo ha
devenido amplio y rico, y la perspectiva latinoamericana ha ganado cada

vez mas espacio y visibilidad. No pasa lo mismo, sin embargo, con los estudios

literarios en torno a la esclavizaciôn, todavia relegada a los mârgenes
de la cultura hispânica. No es, y esto me parece importante, que la trata
de esclavos se considéré irrelevante en si misma, sino que, para algunos,
solo deviene relevante para la comunidad diaspôrica de afrodescendientes.

Reducida mayormente al campo de la Historia, tal pareceria que para
la literatura hispânica, la esclavizaciôn y sus efectos constituyeran el borde
necesario, a partir del cual el centro (imperial) se define a si mismo. Este

ensayo, por supuesto, no pretende llenar esa ausencia, ni tampoco echar por
la borda los muchos aportes del hispanismo. Intenta mas bien integrarse a

146

Versants 70:3, fasctculo espanol, 2023, pp. 143-160.



En el vientre del Atlântico negro

las reflexiones sobre migraciôn transatlântica, llamando la atenciôn sobre
la imbricaciôn cruzada Europa, Africa y las Américas que trajo consigo el

Pasaje del Medio.
No cabe duda de que los viajes maritimos entre Africa y América pro-

dujeron una migraciôn particular: una migraciôn forzada. Mas de doce
millones de seres humanos, de los cuales aproximâdamente once millones
sobrevivieron la travesia, fueron forzados a la larga travesia transatlântica
en los barcos negreros. Edouard Glissant, en Introducciôn a una poética de lo

diverso (1996) los definia como migrantes que llegan con lo puesto, «el que
es forzado a ir al nuevo continente» (2016: 14), diferenciândolos asi de los

migrantes armados/ fundadores y de los migrantes familiäres. La travesia a

través del Atlântico estâ en la base no solo de las culturas latinoamericanas

y particularmente del Gran Caribe y de Brasil, entrelazadas culturalmente

por el modelo de la plantaciôn, causa y consecuencia de la esclavitud, sino
también en la base de las riquezas acumuladas en Occidente, que hizo po-
sible el proyecto de la Modernidad (Mignolo 2008). Esos viajes y el sistema

correspondiente de la esclavitud constituyen también el fundamento de las

desigualdades (sociales, politicas, educacionales, sanitarias, medio-ambien-
tales, etc.) que atraviesan la actual globalizaciôn. Mâs allâ del fortalecimien-
to actual de supremasismo bianco y sus discursos, résulta indiscutible el he-
cho de que los aportes de esa cultura venida en los barcos negreros viven en
las culturas latinoamericanas en la religion, la musica, la danza, la pintura,
el cine, la moda, la escultura, u otras prâcticas culturales que han ido con-
formando un espacio vivo de creaciôn y resistencia ante la invisibilizaciôn.

Al mismo tiempo, en América Latina, espacio geopolitico de transcultu-
raciones y diâsporas, las reflexiones sobre migraciones suelen concentrarse
en aquellas desencadenadas por la siempre inconclusa Modernidad. Textos

ya clâsicos como Rama, Ainsa, De Toro, etc. apenas refieren a la migraciôn
forzada del Atlântico negro. Conceptos clave como 'heterotopia', 'interpe-
rie', 'lengua como patria', 'drenaje de cerebros', entre otros, apenas funcio-
nan para el Pasaje del Medio. Otro serâ el caso de autores de origen brasile-
no o antillano, como Stuart Hall (2013), Fanon (2009), Santos (2011) o Lopes
(2016), entre otros.

Desde un posicionamiento liminar entre veracidad y verosimilitud,
résulta sorprendente la similitud con uno de los planteamientos centrales de
las literaturas posesclavistas contemporâneas: todo relato sobre la esclavitud

corresponde a una «arqueologia literaria», en la que se recuperan datos
de una historia horadada por la escasez de testimonios directos de la esclavitud

al tiempo que se crean historias imaginadas (Morrison 1995).

Esta tension entre lo présente y lo ausente, entre la pulsion de memoria

y el estorbo de memoria (Mitchell 1994), entre el destino a la muerte y el
deseo de vida (Mbembe 2011), entre la herida y la sanaciôn, o entre la ex-

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 143-160.

147



Adriana Lopez-Labourdette

posiciôn y el anonimato son elementos centrales de las nuevas narraciones
posesclavistas (Smith 2007) latinoamericanas en las que nombres como
Derek Walkott se consideran ya canônicos del tema. En ellas, el recuerdo
de la travesia transatlantic funciona como una suerte de nodo y disparador
de memoria de la esclavitud, en el que el horror sufrido viene de la mano de

agenciamientos basados en la resistencia y la alianza.
En su libro The Black Atlantic (1993), Paul Gilroy propone repensar la Mo-

dernidad a partir de la trata y su vinculaciôn con el Atlântico. Ese Atlântico
negro, del que da cuenta el titulo del volumen, constituye una «estructura
rizomâtica y fractal de la formaciôn transcultural e internacional» (2011:17),

debatiendo la relaciôn entre la idea de civilizaciôn y esclavitud desde las ru-
tas maritimas y las travesias. Son precisamente estos viajes los que perfor-
maron nuevas identidades afro-descendientes que se adentran y constitu-

yen las Américas, Europa y Africa. Para ello, Gilroy se apoya precisamente
en la imagen del barco negrero:

[...] Los barcos eran el medio vivo por el cual se unian los diferentes puntos
del mundo atlântico. Eran elementos môviles que representaban los espa-
cios cambiantes entre aquellos lugares fijos que conectaban. Por consiguien-
te, hay que pensarlos como unidades culturales y politicas, en vez de como
encarnaciones abstractas del comercio triangular. Son algo mas: un medio
de transmisiôn del disenso politico y, posiblemente, un modo especifico de

producciôn cultural. Los barcos también nos remiten a la travesia intermedia,

a la micropolitica del comercio de esclavos, recordada solo a médias, y a

su relaciôn tanto con la industrializaciôn como con la modernizaciôn (2011:

32).

Son muchas las propuestas condensadas en este pârrafo. De ellas me
interesa sobre todo la lectura del barco como recipiente transatlântico de

objetos y prâcticas culturales que participarân en los procesos de transcul-
turaciôn e hibridaciôn latinoamericana. Propongo entonces pensar el barco

como tercer espacio o entremedio, tensado entre un lugar y otro de la
travesia: «sepulcro viviente» (Williams 2011) y al mismo tiempo, espacio de

sociabilidad. Esa zona del no-ser (Fanon 2009) puede ser pensada a partir
del artefacto del barco negrero, en el que se construye su "infrahumanidad",
pero también su presencia disruptiva. Al respecto Achile Mbembé, en una
cita larga que me permito reproducir, afirma:

Considerados como objetos de discurso y de conocimiento, Africa y el

negro, desde los comienzos de la Edad Moderna, lograron hundir en una crisis
aguda tanto a la teoria del nombre como al estatus y a la funciôn del signo

y de la representaciôn. Por otra parte, exactamente eso mismo ocurriô también

con la relaciones entre el ser y la apariencia, la verdad y lo falso, la razôn

y la sinrazôn, e inclusive con la relaciôn entre el lenguaje y la vida. En efecto,

148

Versants 70:3, fasctculo espanol, 2023, pp. 143-160.



En el vientre del Atlântico negro

cada vez que se ha tratado de negros y de Africa, la razôn, arruinada y vacia,
se volviô siempre sobre si misma y, muy a menudo, terminô hundiéndose en

un espacio aparentemente inaccesible donde el lenguaje habia sido fulmina-
do e incluso las palabras carecian de memoria. Séria errôneo suponer que
se ha dejado definitivamente atrâs ese régimen cuyas escenas originarias
fueron el comercio negrero, la colonia de plantaciôn o simplemente la co-
lonia de extracciôn. En estas pilas bautismales de nuestra modernidad, por
primera vez en la historia de la humanidad, el principio de raza y el sujeto
del mismo nombre fueron obligados a trabajar bajo el signo del capital. Y es

esto, precisamente, lo que distingue a la trata de negros y a sus instituciones
de otras formas autôctonas de servidumbre (Mbembe 2016: 83-84).

La eterna cicatriz, la herida colonial, la matriz infernal

Julio de 2018, Fâbrica de Arte Cubano (FAC), La Habana, Cuba.
VAE (XAlfonso Valdés), 1441-2018?

Sobre una pared en sombra, quince dispositivos lummicos, de diferente

pero semejante formato, conforman una imagen desencajada y a la vez
uniforme de una joven mujer negra de espaldas. La representaciôn nos la mues-
tra apoyândose en el piso con el brazo izquierdo, en la incômoda posiciôn de

extender el brazo derecho tras la cabeza para alcanzar con la mano exten-
dida el centro de la espalda. En esa acrobacia de estiramiento, los muslos se

levantan, apareciendo en un segundo piano mientras que la larga espalda
se tensa y deja entrever, bajo la piel, la columna vertebral y los musculos.

La imagen apela, llama y en su belleza advierte de un elemento abyec-
to. En un primer momento el espectador ubicado a una distancia razonable
podria pasar por alto el punctum de la fotografia, aquello que salta al primer
piano, y que lastima, punza: el relieve en la piel de la mujer retratada. Sobre
la espalda y los muslos de la afrodescendiente esta incrustado el conocido
grâfico del barco negrero Brooks, que, en la segunda mitad del siglo xvin,
realizô numerosos viajes del "comercio triangular", entre Inglaterra, Africa

y el Caribe Desde esta perspectiva, la imagen también nos retrotrae a la

practica de la carimba, en la que el cuerpo del futuro esclavo se marcaba
con un hierro candente, en un acto performâtico de la conversion en esclavo

en que se le declaraba como propiedad de su comprador. De esta forma se

marcaba al sujeto negro como mercancia legal, y en caso de huida se podia
identificar al propietario y devolverle asi el esclavo rebelde.

Fijândonos un poco mas realizaremos que ese relieve esta en realidad
incrustado en el papel de la fotografia, poniendo en movimiento la materia
violentada de la cicatriz hacia el papel de la fotografia, en tanto dispositivo
de memoria. «Para lograr una foto -anota VAE- lo que hice fue convertir
todo eso en relieve. Ese mismo barco negrero logré colocarlo en su cuer-

149

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 143-160.



Adriana Lopez-Labourdette

po, fui dibujando el cuerpo con esto y luego lo converti en relieve. Es como
una huella quemada en su piel y esto habla de mucho» (Duquesne 2021). Sin
descartar la lectura del propio creador, me gustaria apuntar a otra posible
interpretaciôn: al desplazar el relieve del cuerpo fotografiado a la materia-
lidad del papel en que esta impresa la fotografia, se da un desplazamiento
desde un cuerpo herido hacia la memoria herida. Es ahi, en ese papel tensa-
do y violentado, desde donde se dispara la posmemoria dolorosa del barco

negrero como «sepulcro viviente» (Williams 2011), pero también los modos

en que en ella se trazan nuevas alianzas y formas de resistencia colectiva.
La carimba ya no marca el cuerpo, sino la memoria de ese objeto que

cosifica al sujeto esclavizado; la memoria de ese viaje en el que comenzaba el
fin del mundo. Constituye el registro, el soporte deshecho de una memoria
in-soportable, inaguantable y sin soportes. Si el derecho a la mirada, segun
Mirzoef, es el derecho a fijar la vista en quien nos mira directamente, hay
un derecho, aqui présente, que consiste en darnos la espalda, en negarnos
el rostro para que proyectemos sobre él nuestra compasiôn o nuestro deseo
de exotismo. La figura fotografiada, se résisté a la apropiaciôn y deshace el

paradigma de la mujer negra como fetiche del deseo (bianco), como cuerpo

hipersexualizado en un paradigma establecido desde el comienzo de la
trata. La fotografia, entonces, cifra tanto la memoria del horror como de la
resistencia, habla de la supervivencia de soportes memorialisticos en los
anarchivos de la esclavitud.

Tomo esta imagen como punto de partida para mis reflexiones, pues
en ella se condensa una tension entre soportes y relatos de la memoria que
me gustaria analizar en très novelas contemporaneas latinoamericanas: Jo-

natâs y Manuela de Luz Argentina Chiriboga (1994), La ceiba de la memoria,
de Roberto Burgos Cantor (2009) y las Negras, de Yolanda Arroyo Pizarro
(2012). Interesa aqui pensar los modos en que las historias de los sujetos es-

clavizados se inscriben no ya solo dentro del entramado discursivo de las

comunidades de afrodescendientes, sino igualmente dentro del imaginario
latinoamericano. Para ello, me centraré en los personajes femeninos de las

citadas obras: Ba-Lunda (Rosa), Nazakô (Juana) y Nasakô Zensi (Jonatâs) en
Jonatâs y Manuela, Analia Tu-Bari de La ceiba de la memoria, y Wanwe de las

Negras. El barco negrero, propongo, funciona como mâquina necropolitica
de silenciamiento y aniquilaciôn, pero también como espacio de sociabili-
dad y resistencia. Estos textos, quiero sugerir, asumen la responsabilidad
de recuperar datos, lenguas, de volver al trauma marcando su latencia, en-
treverados de ficciôn. El pasado negado regresa en su incompletitud y su

urgencia, invitando al lector a asumir la responsabilidad de ser testigos y
escuchas de esa memoria.

150

Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 143-160.



En el vientre del Atlântico negro

Las novelas

En 1994, en las postrimerias del debate en torno a las celebraciones del V
Centenario de la Conquista y Colonizaciôn de América Latina, y en medio
de una profunda crisis del Estado ecuatoriano1, aparece Jonatâs y Manuela
de Luz Argentina Chiriboga. La novela vuelve a Manuela Saenz, una de las

figuras histôricas mas célébrés de la historia andina, hija ilegitima y amante/

libertadora de Simon Bolivar. Sin embargo, el relato centra su atenciôn
en Jonatâs, la olvidada esclava que acompanô a Manuela desde que su padre
la comprara y se la regalara a la nina. El titulo la situa antes de la conocida
heroina, estableciendo un orden que impugna la Historia oficial de Ecuador.

El cuerpo de la novela sugiere que es Jonatâs la que prépara politica y
emocionalmente a Manuela para la lucha independentista con que el relato
cierra. Aun mâs, la novela traza una genealogia de mujeres que sustentan la
conciencia politica de Jonatâs: su abuela Bal-Lunda (bautizada como Rosa

Jumandi) y su madré Nasakô, bautizada como Juana Carabali. Bal-hunda
da cuerpo a la esclava bozal rebelde que construye un "paraiso" africano al

que pretende volver en los recuerdos. Nasakô, apenas una nina durante la
travesia, rechaza su herencia ancestral junto con aquellos que « [ojlvidados
de la travesia, de las caricias de sus padres, del rostro de su Africa, vivian
desmemoriados por completo de su vida anterior» (Chiriboga 1994: 98). Fi-

nalmente, Nasakô Zansi, como ordena el brujo consultado por su padre, es

reconvertida en Jonatâs, nombre insertado en el titulo. El reencuentro con
su madré en Lima, justo antes de la ofensiva de Sucre en Ecuador, al final de

la novela, sella la alianza entre Manuela Sâenz, Jonatâs y Juana en un obje-
tivo comun: la independencia. Situada entonces entre Africa y América latina,

entre Colombia, Venezuela, Peru y Ecuador, la novela traza la historia de
las independencias latinoamericanas desde una perspectiva transnacional

y diaspôrica, al tiempo que la rearticula a partir de la agentividad de la mu-
jer esclavizada y la alianza femenina. No cabe duda de que la novela, una de
las primeras en reflexionar sobre el papel de la mujer negra en la formaciôn
de las naciones latinoamericanas modernas, coincide con la propuesta de

Gilroy -publicada solo un ano antes- de pensar la modernidad, también la
latinoamericana, desde el pasaje transatlântico y el sistema esclavista.

Igualmente la novela La ceiba de la memoria, merecedora del Premio José

Maria Arguedas de la Casa de las Américas (2009), construye una red, entre
Espana, Africa y Colombia, pero en una polifonia en la que se unen figuras
histôricas en escenas ficcionales y figuras ficcionales en escenas histôricas.

i Recordemos que a partir de los anos noventa del pasado siglo, Ecuador expérimenta un
creciente endeudamiento publico que desemboca en la insolvencia bancaria de 1999 y la dola-
rizaciôn del sucre en 2000, dando lugar a las mayores olas migratorias hacia Espana y Estados
Unidos.

151

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 143-160.



Adriana Lopez-Labourdette

En sus casi quinientas paginas hablarân Thomas Bledsoe, Pedro Claver,
Alonso Sandoval, Analia Tu-Bari, Dominica de Orellana, Benkos Biohô y
una figura sin nombre, que con su hijo recorre Europa con destino a Roma,

y se detiene en Varsovia. Para Yuly Paola Martinez Sanchez, los diferentes
fragmentos que componen la novela pueden ser agrupados en «très pianos

narrativos y temporales» (2015: 51). Primero, durante la esclavitud, en
el Siglo xvii (Pedro Claver, Alonso de Sandoval, Dominica de Orellana, y
los esclavos Benkos Biohô y Analia Tu-Bari). Segundo, en Europa a finales
del xx donde un personaje sin nombre, junto a su hijo, visitan Varsovia y
Auschwitz, en su camino a Roma. El tercero estaria formado por algunos
personajes en torno a Thomas Bledsoe, historiador residente en Roma, que
consulta y reune documentos para reconstruir la vida y obra de Pedro Claver,

personaje histôrico conocido como el «santo de los negros». Al final de

sus investigaciones Bledsoe fracasa en su intento de rearmar la historia de la
esclavitud colombiana, como también en la idea de hacerlo a través de una
novela histôrica. «Tantos dias sumergido en documentos y libros, un mon-
tôn de notas breves, sin organizar, copias auténticas de viejos pliegos con
testimonios y relatos lo mantenian atrapado en una frontera silenciosa de

pensamientos a la dériva» (Burgos Cantor 2009:15). En juegos de autorrefe-
rencialidad y metaficciôn constantes, Bledsoe résulta ser, al interior del rela-

to, el autor de La ceiba de la memoria, que constituye una novela fragmentada,
polifônica y en movimiento. Su epigrafe, «Grande es el poder de la memoria.
Algo que me horroriza, Dios mio, en su profunda e infinita complejidad», de
San Agustin, le suma a la centralidad de la temâtica de la memoria "su
complejidad", anunciando desde los elementos paratextuales la no-linealidad

y la acumulaciôn que caracterizan el entramado mnemônico que el libro
"expone". La novela esta dividida en cuatro partes de diferente extension:
Enfermos de mar; Transterrados; Marcas de hierro y, por ultimo, La pintura
de Dios. En cada una de ellas las voces "hablan" independientemente. La
historia contada, que es en realidad muchas historias, muchas memorias,
se abre para hacer entrar el otro esclavizado y en ese ir y venir entre el coro

y el grito, entre el silenciamiento y el canto, el relato va ir abandonando el
orden estricto que separaba las voces en las primeras doscientas paginas del
libro y que ira enlazândolas en el mosaico de vidas que han atravesado el
Atlântico hacia un lado o hacia otro.

Por su parte, las Negras de Yolanda Arroyo Pizarro reune cuatro relatos

en torno a la rebeldia de las mujeres esclavizadas en Puerto Rico. Tômese

nota de la ortografia del titulo del volumen. Al romper las reglas gramati-
cales (espanolas) del uso de mayusculas y minusculas, el texto propone una
pauta de lectura desde la transgresiôn, desde la agentividad de las "Negras",
nucleadas en torno a la esclavitud. También el texto inserta cânticos y re-
zos africanos, présentes hoy en las religiones afrocaribenas, por ejemplo,

152

Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 143-160.



En el vientre del Atlântico negro

en la Regia de Ifâ o la Santeria: «epâ, baba wa loni. iya li a nwa ko ri,mo de

oja, ko si loja, mo de ita, ko si ni ita, mo deile, ko si ni île, ngko ni ri o, o da gbere,

o di arinako» (2016: 36). Por otra parte, al centrarse en cuatro protagonistas
Wanwe, Ndizi, Tshanwe y Petra, la autora da continuidad a su programa
de recuperaciôn de la agencia de mujeres negras, eludidas en las narrativas
politicas antiesclavistas, asi como también a la necesaria construcciôn de

una genealogia femenina (las ancestras, como las denomina la autora) de
las afrodescendientes caribenas. No olvidemos que Yolanda Arroyo Pizarro
ademâs de ser directora del programa de estudios afro-puertorriquenos en
Rio Piedras, es coordinadora de la Câtedra de Mujeres Negras Ancestrales
de San German, dedicada precisamente a la investigaciôn y divulgaciôn de

textos relacionados con las mujeres esclavizadas y su papel en la historia
del pais. La referencia en la primera dedicatoria -«A los historiadores, por
habernos dejado fuera»- apunta a la posiciôn liminar de la mujer negra en
la historia de Puerto Rico. Igualmente, evoca la rebeldia de este sujeto des-

cartado de la historia: «Aqui estamos de nuevo... cuerpo présente, color vi-
gente, declinândonos a ser invisibles, rehusândonos a ser borradas» y trae
de vuelta una construcciôn epistemolôgica (negra), al margen del Estado y
sus discursos patriarcales y de blanqueamientos, basados en la ideologia de

un armônico mestizaje que habria conducido al fin del racismo (Valcârcel
1994; Godreau 2015).

El barco, la travesîa y la memoria

The Slave ship

Its horrors, ah! who can describe? None can so truly depict its horrors as

the poor unfortunate, miserable wretch that has been confined within its
portals. Oh! friends of humanity, pity the poor African, who has been
trepanned and sold away from friends and home, and consigned to the hold
of a slave ship, to await even more horrors and miseries in a distant land,
amongst the religious and benevolent. Yes, even in their very midst; but to
the ship! [...] Oh! the loathsomeness and filth of that horrible place will never
be effaced from my memory; nay, as long as memory holds her seat in this
distracted brain, will I remember that. My heart even at this day, sickens at
the thought it (Baquaqua 42-43).

Asi evoca el barco Mahommah Gardo Baquaqua, originario de Benin,
cuyo asombroso itinerario de esclavizaciôn (Recife, New York, Boston, Haiti
y finalmente New York) aparece detallado en su Biografia de 1854. En este

fragmento dedicado al barco negrero, vemos varios elementos clave para el

imaginario transatlântico de la esclavitud. Por un lado, solo el sujeto escla-

153

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 143-160.



Adriana Lopez-Labourdette

vizado tendna la autoridad para narrar el horror. Para el resto permanece-
ria "indescriptible". Séria ingenuo pensar que esto équivale a un llamado a

la cancelaciôn de aquellos textos que intenten acercarse al tema del barco

negrero. Mas bien, sugiero, se trata de, a partir de una memoria comparti-
da, de una posmemoria2, asumir tanto la urgencia como la incompletitud de

dichos acercamientos, tal y como lo consiguen las obras aqui comentadas.
Otro tanto ocurre con el barco presentado como antesala de la verdadera
atrocidad: la esclavizaciôn. Esta, entonces, aparece como un marco de

memoria, desde el cual se recuerda la travesia en tanto punto de origen del

trauma, y el barco como su disparador. Por ultimo, esa memoria del barco
es una memoria lacérante, nudo del trauma, y al mismo tiempo inevitable.
Su latencia en las generaciones posteriores la ha dotado de una fuerza movi-
lizadora para discutir su lugar en las sociedades actuales.

Si bien son, como veremos, numerosas las diferencias en la represen-
taciôn de la travesia y el barco transatlântico en las très obras selecciona-
das, ellas coinciden en cifrar en él y la travesia no solamente el punto de

inflexion de las vidas de los futuros esclavos, sino también el nacimiento de

una comunidad unida por el horror y la rabia.
Jonatâs y Manuela, la novela de Chiriboga, despliega un palimpsesto de

memorias que comienza precisamente en el recuerdo elusivo de la travesia,

por parte de Ba-hunda. Esta funciona como ruptura dolorosa con lo familiar,

pero también como dispositivo mnemônico que permite la creaciôn de

un paraiso africano, «un mundo antes desconocido en que se refugiaba»
(37). Dicho mundo, «su Africa», entonces, es la invenciôn narrativa de un
espacio contrapuesto al futuro de la trata. Son très las travesias que llevan
a una de las protagonistas y su hija hacia la esclavitud en suelo americano.
La primera, en canoas hacia la desembocadura del rio Niger, capturada por
africanos négociantes de futuros esclavos. La segunda en barco, camino a

Cadiz, ya vendida y marcada por la carimba, y la tercera, hacia Cartagena
de Indias, desde donde tendrân que caminar hasta llegar a lo que hoy es

Ecuador. Las très escenas son cortas, y aparecen, fraccionadas, en los pri-
meros très capitulos de la novela. Valga mencionar que los personajes no
recuerdan, no hay, como constataremos en La ceiba de la memoria y en las

Negras, ni un nodo ni un acto de memoria explicito. Lo que si encontramos
explicitamente son los marcos de memoria, o sea, los relatos, mitos, discur-

2 Segun Marianne Hirsch, «Postmemory describes the relationship that the generation after
those who witnessed cultural or collective trauma bears to the experiences of those who came
before, experiences that they "remember" only by means of the stories, images, and behaviors

among which they grew up. But these experiences were transmitted to them so deeply and
affectively as to seem to constitute memories in their own right. Postmemory's connection to
the past is thus not actually mediated by recall but by imaginative investment, projection, and
creation» (2008:106-107).

154

Versants 70:3, fasckulo espanol, 2023, pp. 143-160.



En el vientre del Atlântico negro

sos sociopoliticos en los que se inscriben y cobran sentido las memorias.
Ademâs, el texto esta narrado en pasado, por lo que ese narrador en primera
persona que hay siempre detrâs de un narrador omnisciente, segun la na-
rratologia, esta llevando adelante el acto de remembrar. Esto explicaria, por
ejemplo, la ambigûedad de la instancia enunciativa al nombrar sus perso-
najes protagônicos. El narrador oscila, incluso en un mismo pârrafo, entre
los nombres africanos (Ba-Lunda, Nasakô y Nasakô Zansi) y los nombres de

bautizo (Rosa, Juanay Jonatâs). Los nombres africanos, como sabemos, eran
guardados como secreto por los sujetos esclavizados dentro de la comuni-
dad, porque en ellos residia su verdadero yo y su memoria. El hecho de que
el narrador los conozca, quiero sugerir, puede ser leido como un indicio de

que este pertenece a la comunidad negra y con ellos remémora.
El libro abre con una escena de sanaciôn de la viruela por parte de una

curandera en los barracones de algun lugar no nombrado (pero marcado
luego como Ecuador a través de la figura de Manuela Sâenz). Un saber
ancestral que volverâ una y otra vez en la novela, conformando un contrarrela-
to al histôrico empeno por desautorizar y borrar el saber del otro, en aque-
llo que Grosfoguel denominaba epistemicidio (Grosfoguel 2013). Desde ahi,
desde el saber del rito, aparece la primera capa de ese palimpsesto en forma
de presagio primero, luego en forma de sueno y finalmente en la palabra de

Oddân. La travesia, entonces, constituye el présente en el que se realiza el
futuro del pasado de la enunciaciôn.

En esta historia de presagio y su cumplimiento hay un dato que consi-
dero sumamente iluminador. Se trata de los personajes de Oddân y Nasakô,
como figuras del mito fundacional de la secta abakuâ, exclusivamente mas-
culina y proveniente de los esclavos carabalies de los territorios actuales de

Camerun y Nigeria, aun existente en Cuba. Aunque résulta imposible en-
trar en los detalles de la rearticulaciôn del mito en la novela, baste por ahora

apuntar que Chiriboga resignifica, en un discurso afrofemenino, la historia
masculina del sacrificio del chivo/mujer (Sikân) por parte de su padre
(Nasakô) para recobrar la Voz (Oddân) y el secreto de los presagios del pez. Este
dato es importante porque invita a pensar la historia de la travesia desde el

mito africano, ahora contado en clave de mujer, siguiendo de alguna forma
esa lôgica de la reescritura del mito abakuâ ya practicada antes por la pinto-
ra cubana Belquis Ayôn3. Es también importante, porque hace caer una de
las lecturas mâs frecuentes de este pasaje, a saber, exclusivamente desde el
relato biblico de Jonâs y la Ballena.

3 Toda las majestuosas pinturas de Belquis Ayôn se basan precisamente en el mito abakuâ,
concentrando la representaciôn en la figura de Sikân. La pieza «La cena», por ejemplo, représenta

el iriampô -banquete colectivo que se célébra al final del ritual de iniciaciôn- a través
de la escena cristiana de la ultima cena. Importante aqui no es solo la representaciôn trans-
culturada de un ritual africano, sino la presencia exclusivamente femenina en torno a Sikân.

155

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 143-160.



Adriana Lopez-Labourdette

También La ceiba de la memoria recurre a un imaginario afrocaribeno, ya
implicito en el titulo. La ceiba, ârbol imponente e invulnerable frente a los
ciclones y huracanes caracteristicos de la region, es oriunda de la cuenca, y
"sincretiza" con la Teca africana inexistente en el Caribe. De modo que ella

expone las dinamicas transculturales del imaginario religioso del Caribe.
En ella reside, y esto no es un dato menor, Obatalâ, que sincretiza con la

Virgen de las Mercedes. Obatalâ es el orisha que creô la tierra, y es invoca-
do para propiciar la paz, la claridad, la justicia y la sabiduria. No es casual
entonces que en este novela, todos los personajes principales se enfrasquen
con mas o menor éxito en procesos de memoria.

Analia Tu-bari, el personaje de la negra esclavizada, aparece por primera

vez tomando la palabra al interior de la primera parte, en la que los personajes

se unen bajo el polisémico titulo «enfermos de mar». Aqui el personaje
de la mujer esclavizada intenta, desde un présente de la rememoraciôn, fijar
en el tiempo el comienzo del horror, que la sépara de un alli / entonces del
bienestar y la situa en un aqui / ahora de la pérdida de palabras, del nombre,

de los rituales y las celebraciones, de un sentimiento de pertenencia al
orden natural del mundo.

Si, aqui en el mar parecia que ese instante se prolongara hasta agotar la

espera y algo desconocido se sumaba a la desgracia, un puro azar en que
desaparecian los signos que lo vinculaban a uno a su estar en la tierra, a los

festejos de los nacimientos, y las despedidas de la muerte, a la época de las
siembras y a la felicidad de las recolecciones, a compartir las bonanzas y
enfrentarse a las cadencias (Burgos Cantor 2009: 80).

«Cuândo vine», es la pregunta que regresa obsesivamente sin encontrar
respuesta. Mar, barco, oscuridad. «[SJepultura bamboleante para los vivos,
maloliente y con un clima de sofocaciôn peor que el calor acumulando como
nubes de alientos enfermos y respiraciones podridas» (2009: 81). En la nave
se emplaza el trauma y su latencia que la palabra intenta, sin éxito, superar.
Ese momento huidizo en la memoria se materializa en el barco «que nos
arrancô para siempre de la vida que era la nuestra y que ya nada reemplazô.
Vida interrumpida, Vida humillada. Vida que no es vida. Vida malograda.
Vida vaciada» (2009:43). En la memoria, la travesia se extiende en un pasaje
liminar de «silencios sin tiempos», en un ir muriendo en la «sepultura balbu-
ceante», en la «bestia que ruge y amenaza» del barco negrero. La esclavitud,
proponia Mitchell, es un estorbo de memoria. Para Analia Tu-Bari, ese es-

torbo, es la travesia. Ahuecada la memoria, se impone la ceguera y el canto;
la ceguera para accéder a lo oculto, el canto para para aplacar la rabia, la

propia y la de los suyos. La nao, literal y metafôricamente, parte las aguas.
El cronotopo del Atlântico desmiembra el mundo del personaje y, al mismo
tiempo, construye el mundo de la ficciôn.

156

Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 143-160.



En el vientre del Atlântico negro

Esta es también la funciôn de la travesia en las Negras, a la que Arroyo de-
dica toda la primera narraciôn. Si bien el titulo («Wanwe») no refiere, como
en el caso de La ceiba de la memoria, a algun elemento del trabajo mnemo-
técnico, en la novela de la puertorriquena cada una de las partes esta intro-
ducida por un fragmento del mismo grâfico (el barco negrero Brooks) que
comentâbamos en la instalaciôn de VAE al principio. Al mantenerse como
elemento paratextual que introduce también el resto de los fragmentos no
dedicados al viaje, el barco funge como columna vertebradora que organiza
los relatos de las Negras en sus sucesivas (y cronolôgicas) historias. Pero, al
igual que en la novela de Burgos Cantor, se trata de un acto de memoria:

El primer recuerdo pudiera ser el barco. Una barriga de maderos unidos y
dotantes a quienes los suyos [los de Wanwe] llaman owba coocoo. Tanta enor-
midad, tanto espacio. Un conglomerado de lenos apretados, vigas y tablones
labrados y unidos con algun desconocido procedimiento. Palos anchos repu-
jados y de feo color. Varios poseen un musgo adherido, aquellos cercanos al

agua. Nunca antes a ese tiempo vistos por Wanwe (Arroyo Pizarro 2016: 27).

Nôtese el registro denotativo usado para describir el barco, presenta-
do como materialidad inerte, como dispositivo neutro de transporte, para
el que solo cuenta la disposiciôn de la madera, la presencia del musgo. En
esa primera memoria, el barco esta desprovisto de afectos. Pero ^quién re-
cuerda?, ^quién recuerda en esa frase que abre también el quinto fragmento,

«El primer recuerdo también pudiera ser la aldea» (2016: 37) o el octavo,
«Es posible que el primer recuerdo también sea el del secuestro» (45)? La

pregunta es central, sin duda (Jelin 2001). Recuerda el narrador en tercera

persona, que enuncia el relato de Wanwe y enuncia también su memoria
«Wanwe recuerda» (31, 41, 46). Al mismo tiempo, ese sujeto de enunciaciôn,
al focalizar unicamente en la protagonista, va creando una comunidad de

memoria postraumâtica. Mas adelante, en «Matronas», es la mujer esclavi-
zada y rebelde quien toma la palabra y recuerda la rabia y la venganza (69,

78, 93), pero también el léxico de varias lenguas que sustentan su memoria.
En «Saeta» recuerda Tschanwe; remémora la muerte del perro del amo (112),

recuerda la otra orilla, el desierto Namib, el pueblo Namaqua y la familia
perdida (120-122). Solo en «Los amamantados», cuento agregado en la edi-
ciôn de 2016, las esclavas no recuerdan; recuerda el joven hacendado y
recuerda el desinterés con que sus congénères refieren la lôgica del poder que
somete a la mujer esclavizada a la violaciôn y deshumanizaciôn del hombre
bianco. Es él quien remémora el origen de Petra, y el que cierra el volumen
con el relato de una violaciôn.

^Quién recuerda, entonces? Es el narrador (présente en «Wanwe», «Saeta»

y «Los amamantados») quien recuerda. Pero, mas que «el hablar por el

otro», tan discutido en los estudios poscoloniales (Spivak 1998), se trata de

157

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 143-160.



Adriana Lopez-Labourdette

un recordar y de un recordar con el otro. Se abre entonces una nueva posibi-
lidad de curaciôn del trauma. Si el trauma es aquello que no se puede mirar
directamente, la funciôn del narrador séria servir de pantalla, a través de

la cual ver el horror de la travesia y al mismo tiempo tomar distancia de él,
situarlo para siempre en el pasado, y abrir la posibilidad de una existencia
en el présente, que integre, sin olvidar, el trauma de la trata. Se funda,
entonces, una memoria compartida,

A shared memory integrates and calibrates the different perspectives of those

who remember the episode—for example, the memory of the people who
were in the square, each experiencing only a fragment of what happened
from their unique angle on events—into one version. Other people in the

community who were not thereat the time may then be plugged into the
experience of those who were in the square, through channels of description
rather that by direct experience (Margalit 2004: 52).

Esa memoria compartida propuesta por Margalit se basa en el compro-
miso con el cuidado mutuo de esas memorias. Es a esto lo que, como hemos
visto, convocan las très novelas en su representaciôn del Atlântico negro.
Mas alla de la escasez de documentos, de la imposibilidad de los testimo-
nios de primera mano, o de la incompletitud de la memoria, estas novelas

van creando contrarrelatos al olvido. En nosotros esta la responsabilidad de

entrar a esa comunidad y recordar juntos.

Bibliografïa
Ainsa, Fernando, «Palabras nômadas. La patria a la distancia y el imposible

regreso», Letral, 5, 2010, pp. 29-45.

Arroyo Pizarro, Yolanda, las Negras (Ediciôn aumentada), Carolina, Borea¬

les, 2016.

Baquaqua, Mohamah Gardo, «Documenting the American South», en Bio¬

graphy ofMahommah G. Baguagua, a Native ofZoogoo, in the Interior ofAfrica,

pp. 42-43. https://docsouth.unc.edu/neh/baquaqua/baquaqua.html
(consultado el 3.3.2023).

Burgos Cantor, Roberto, La ceiba de la memoria, La Habana, Casa de las Amé-
ricas, 2009.

Chiriboga, Luz Argentina, Jonatâs g Manuela, Quito, Casa de la Cultura Ben¬

jamin Carrion, 2003.
Duquesne, Anthuané, «La fotografia tiene el momento exacto, X Alfonso»,

Gip Magazin, 1, "La mujer 22 Miradas + 1, Julio 2021. https://galeriainstan-
taneasprismas.com/gip-magazine (consultado el 10.06.2023).

Édouard Glissant, Introducciôn a la poética de lo diverso, Madrid, Cinca, 2016.

158

Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 143-160.



En el vientre del Atlântico negro

Fanon, Frantz, Fiel negra, mascaras blancas, Madrid, Akal, 2009.
Flores Collazo, Maria Margarita, «(Des) memorias en torno a la esclavitud

negra y la aboliciôn: Puerto Rico, siglo xix», Cincinnati Romance Review,

30, 2011, pp. 18-38.

Gilroy, Paul, Atlântico negro. Modernidad y doble conciencia, Madrid, Akal,
2014.

Godreau, Isar P. et al. «The Lessons of Slavery: Discourses of Slavery, Mes-

tizaje, and Blanqueamiento in an Elementary School in Puerto Rico»,
American Ethnologist, 35.1, 2008, pp. 115-135.

Grosfoguel, Ramôn, «Racismo/sexismo epistémico, universidades occiden-
talizadas y los cuatro genocidios/epistemicidios del largo siglo xvi»,
Tabula Rasa, 19, 2013, pp. 31-58.

Hall, Stuart, «Cultural Identity and Diaspora», en Colonial Discourse and
Post-colonial Theory: a reader, eds. Patrick Williams y Laura Chrisman,
Routledge, 2013, pp. 392-402.

Hirsch, Marianne, «The Generation of Postmemory», Poetics Today, 29.1,

2008, pp. 103-128.

Jelin, Elizabeth, «^De qué hablamos cuando hablamos de memorias?», en
Los trabajos de la memoria, Madrid, Siglo XXI, 2001, pp. 17-37.

Lopes, Gustavo Acioli, «O trâfico transatlântico de escravos para o Brasil

- Séculos XVI-XIX», en Diâspora africana nas Américas. Cruz das Almas,
eds. Isabel Cristina Ferreira dos Reis y Solange Pereira da Rocha, Belo

Horizonte, Fino Traço, 2016, pp. 13-36.

Ludmer, Josefina,AguiAmérica Latina, Buenos Aires, Canopus Editorial Di¬

gital Sa, 2020

Margalit, Avishai, The Ethics ofMemory, Harvard, Harvard University Press,

2004.
Martinez Sanchez, Yuly Paola, «Museo de lo inutil, Ursûa y La ceiba de la

memoria: entre la crisis y el orden de la representaciôn», Estudios de Lite-

ratura Colombiana, 36, 2015, pp. 37-57.

Mbembe, Achile, Necropolitica seguido de Sobre el gobierno privado indirecto,
Santa Cruz de Tenerife, Melusina, 2011.

—. Critica de la razôn negra, Buenos Aires, Futuro Anterior, 2016.

Mignolo, Walter, «La opciôn de-colonial: desprendimiento y apertura. Un
manifiesto y un caso», Tabula Rasa, 8, enero-junio 2008, pp. 243-281.

Mirzoef, Nicholas, The Right to Look. A Counterhistory of Visuality, Durham,
Duke University Press, 2011.

Mitchell, William John Thomas, «Narrative, Memory and Slavery», Picture

Theory: Essays on Verbal and Visual Representation, Chicago, University of
Chicago Press, 1994, pp. 183-207.

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 143-160.

159



Adriana Lopez-Labourdette

Morrison, Tony, «The site of Memory», en Inventing the Truth: The Art and

Craft of Memoir, ed. William Zinsser, Boston / New York, Houghton Mifflin,

1995, pp. 83-102.

Rama, Angel, «La riesgosa navegaciôn del escritor exiliado», Nueva Sociedad

35,1978, pp. 5-15.

Santos, Flâvio Gonçalves, Portos e Cidades: movimentos portuârios, Atlântico e

diâspora africana, Ilhéus, Editus, 2011.

Smith, Valerie, «Neo-slave narratives», en The Cambridge Companion to the

African American Slave Narrative, ed. Audrey Fisch, Cambridge,
Cambridge University Press, 2007, pp. 168-186.

Spivak, Gayatri, «Estudios de la subalternidad: deconstruyendo la historio-
grafia», en Estudios Poscoloniales. Ensayos fundamentales, ed. Sandro Mez-
zadra, Madrid, Traficantes de sueno, 2008, pp. 33-67.

Toro, Alfonso de, «Pasajes - Heterotopias - Transculturalidad: estrategias
de hibridaciôn en las literaturas latino/americanas: un acercamiento
teôrico», en Aves de paso. Autores latinoamericanos entre exilio y transcultu-
raciôn (1970-2002), eds. Birgit Mertz-Baumgartner y Erna Pfeiffe, Frankfurt

am Main, Vervuert, 2005, pp. 19-28.

Valcârcel, Carmen L., «Growing Up Black in Puerto Rico», en Challenging
Racism and Sexism: Alternatives to Genetic Explanations, eds. Ethel Tobach

y Betty Rosoff, The Feminist Press, 1994, pp. 284-294.
Walcott, Derek, «The Sea Is History», en Selected Poems, Nueva York, Straus

& Giraux, 1987.

Williams, Eric, Capitalismo y esclavitud, Madrid, Traficante de suenos, 2011.

160

Versants 70:3, fasckulo espanol, 2023, pp. 143-160.


	En el vientre del Atlántico negro : el barco, la travesía y la memoria en la literatura latinoamericana contemporánea

