
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 70 (2023)

Heft: 3: Fascículo español. Las tres orillas : circulaciones transatlánticas en
las letras hispanoamericanas (siglos XX-XXI)

Artikel: Roland Barthes para bien o para mal : visiones y conexiones de la
crítica en Brasil, Argentina y Chile

Autor: Amigo Pino, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1046669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1046669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

Roland Barthes para bien o para mal:
visiones y conexiones de la critica en Brasil,
Argentina y Chile

Claudia Amigo Pino
Universiâaâ de Säo Paulo
Orcid: 0000-0001-7311-316X

Resumen: El présente articulo propone un abordaje comparado de las diferentes
visiones de la obra de Roland Barthes en la critica literaria de Brasil, Argentina y
Chile. Nuestro objetivo es, mâs que describir la recepciôn del autor, apuntar los
contextos académicos diferentes y las corrientes teôricas dominantes. Asi, vemos
como en Brasil la critica sociolôgica condena a Barthes, mientras otra critica lo
defiende como el Salvador de la literatura, cômo en Argentina, por el contrario,
sirve de referente para la critica marxista y para el anâlisis de la literatura argen-
tina y como en Chile, el anâlisis estructural del relato permite volver a discutir
la literatura, en un contexto de dictadura y censura en el ârea de humanidades.

Palabras clave: Roland Barthes, Critica literaria latinoamericana, estructuralismo.

Abstract: This article proposes a comparative approach to the different views of
Roland Barthes' work in literary criticism in Brazil, Argentina, and Chile. Our
objective is not only to describe the reception of the author but also to highlight
the different academic contexts and dominant theoretical currents. Thus, it is

possible to observe how in Brazil sociological criticism condemns Barthes, while
other critics defend him as the savior of literature. In Argentina, on the other
hand, Barthes serves as a reference for Marxist criticism and for the analysis of
Argentine literature. In Chile, the structural analysis of narrative allows the
critics to discuss literature again, in a context ofdictatorship and censorship in the
humanities field.

Keywords: Roland Barthes, Latin American Literary Criticism, Structuralism.

Roland Barthes nunca estuvo en Sudamérica. Aunque recibiô diversas

invitaciones, no hizo ni conferencias ni cursos en Brasil, Argentina, o cual-

quier otro pais, a ejemplo de lo que hicieron sus contemporâneos Albert
Camus, Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir o Michel Foucault1. De ninguna
manera eso significa que sus ideas no tuvieron repercusiôn en el continente;

por el contrario, sus obras fueron mâs traducidas en Brasil o en Argentina
que en paises en que si estuvo présente, como Portugal, Espana o incluso

i Albert Camus en viaje oficial del gobierno francés a Brasil, Argentina, Uruguay y Chile
en 1949, donde profiriô conferencias, concediô entrevistas y se encontrô con diversos escri-
tores locales; Jean-Paul Sartre y Simone de Beauvoir estuvieron en Brasil durante dos meses
en i960 invitados por Jorge Amado, en un viaje marcado por encuentros politicos; Michel
Loucault estuvo en Brasil en 1965,1973 y 1975, invitado por diversas universidades, para series
de conferencias y cursos en el âmbito académico (Câmpora 2022; Parro e Lima 2017).

DOI 10.22015/V.RSLR/70.3.3 Versants 70:3, fasctculo espanol, 2023, pp. 33-48.



Claudia Amigo Pino

Estados Unidos, donde estuvo en très ocasiones y participé en congresos,
ofreciô cursos y conferencias en 13 universidades2.

En este articulo describiremos las discusiones criticas mas importantes
en torno a la obra de Barthes en Brasil, Argentina y Chile, mostrando cômo
las especificidades de la critica de cada pais se revelan a partir del diâlogo
con sus ideas. Mas que profundizar en la recepciôn critica de cada uno de

esos paises -que ha sido objeto de importantes trabajos3-, nuestro propôsito
es apuntar las diferencias del contexto académico y de las corrientes teôri-
cas dominantes. Asi, no se trata de buscar un conocimiento sobre un critico
francés en particular, sino usar ese critico para entender diferentes ejes de

la critica en Sudamérica.

Brasil: entre murallas y fuera de ellas

Es muy dificil tratar al pais como un bloque con relaciôn a la critica lite-
raria: los diferentes centros universitarios crean relaciones propias con sus

homôlogos extranjeros y adoptan lineas de trabajo divergentes y, en ciertos
momentos, opuestas. En nuestra trayectoria por las diferentes visiones de

Barthes, nos centraremos primero en Säo Paulo, por su importancia tanto
para los detractores como para los defensores de su obra.

Los estudios en humanidades en la Universidad Säo Paulo se inician
con la contrataciôn de investigadores franceses al inicio de su carrera (Jean

Maugiié, Claude Lévi-Strauss, Pierre Monbeig y Roger Bastide), en los anos
30. Ellos componen el primer cuadro de profesores de la Facultad de Filoso-
fia de la Universidad. Para entender el contexto que encuentran esos profesores,

reproducimos aqui una descripciôn de Lévi-Strauss de sus alumnos
de ciencias sociales:

Nuestros estudiantes querian saberlo todo, pero, cualquiera que fuese el

campo donde nos moviéramos, lo unico que consideraban digno de recordar
era la teoria mas reciente. Embotados por todos los festines intelectuales del
pasado, que por otra parte solo conocian de oidas, ya que no leian las obras

originales, conservaban un entusiasmo siempre disponible para los platos
nuevos. En el caso de ellos habria que hablar de moda mas bien que de co-
cina: ni ideas ni doctrinas presentaban a sus ojos un interés intrinseco, sino

que las consideraban como instrumentos de prestigio cuya primicia habia

2 En Portugal, pronunciô una conferencia en la Universidad de Lisboa en 1963 y, en Espana,
en el Institute Francés de Barcelona en 1969. En los archivos de Roland Barthes, hay registros
de visitas a las universidades de Baltimore, Yale, Bryn Mawr, Princeton, Nueva York, Johns
Hopkins, Philadelphia, Berkeley, Stanford, San Francisco, Santa Barbara, Indianapolis,
Urbana y Chicago.
3 Me refiero sobre todo a las investigaciones de Laura Brandini, Ester Pino, Judith Podlubne

y de Max Hidalgo, que serân ampliamente citadas a lo largo de este texto.

34

Versants 70:3, fasctculo espanol, 2023, pp. 33-48.



Roland Barthes para bien o para mal

que asegurarse. Compartir con los demâs una teoria conocida equivalia a

llevar un vestido ya visto; se exponian al ridiculo (Lévi-Strauss 1988:104-105).

Esos profesores extranjeros, al contrario de lo que se puede pensar,
incentivaron sus alumnos a desviar la mirada de todo lo que venia del ex-

tranjero, a todas las «nuevas modas», para concentrarse en describir y com-
prender el objeto de sus propias investigaciones: Brasil. Al salir de la uni-
versidad, un grupo de esos estudiantes funda la revista Clima y, mas tarde,
el «Suplemento literario» del diario O estado de Säo Paulo, donde empiezan
a desarrollar una critica de linea sociolôgica, fundamental para entender la
critica practicada en Säo Paulo (Pontes 1998: 89-112).

El critico literario mas célébré de ese grupo fue Antonio Candido (1918-

2017), que proponia unir un anâlisis formai detallado, a partir del New
criticism, a una descripciôn del sistema literario (critica, lectores, situaciôn
econômica). Ese método tenia varios aspectos en comun con la historia li-
teraria, pero tenia otro horizonte: producir interpretaciones sobre el fun-
cionamiento de la sociedad brasilena4. Los ecos de los primeros escritos de

Barthes llegan a Brasil mientras ese método empezaba a desarrollarse.
El primer texto dedicado a Barthes en Brasil5 es una resena de El grado

cero de la escritura, que aparece en el diario O estado de Säo Paulo en 1953,

firmado por uno de los miembros del grupo Clima, Sérgio Milliet. Desde el
inicio del articulo, Barthes es criticado por tratarse de una «nueva moda»,

en consonancia con la critica de Lévi-Strauss a sus alumnos, como podemos
observar en el siguiente pasaje:

Muy sutil, muy ingeniosa la tesis. En realidad, un puro juguete intelectual,
mucho mas revelador de un estado de espiritu infecundo que de escritura
de nuestro tiempo. Para nuestra felicidad, no es solamente esa especie de

fantasias que se ofrece a nuestra lectura. Mientras se divierten asi algunos,
otros investigan seriamente la realidad contemporânea y preparan un vasto
material de estudio para futuros sociôlogos (Milliet 1953)6.

Es decir, Barthes solo présenta argumentos vacios que no sirven para la

comprensiôn de la «realidad contemporânea». Mucho mas tarde, en 1991, un
argumento similar es utilizado por Roberto Schwarz, uno de los herederos

mas célébrés de la critica del grupo Clima. En un articulo sobre método de

Candido, Schwarz se refiere a Barthes y al estructuralismo en general para

4 El método de Antonio Candido se puede observar en todos sus textos analiticos. El libro en

que mâs desarrolla su idea de "sistema" es Formaçâo da literatura brasileira (Candido 2000). Un
ejemplo de libro de anâlisis detallado es O discurso e a cidade (Candido 2004).
5 Descubierta por Laura Brandini (2013).
6 Todas las traducciones de citas al portugués son nuestras.

35

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 33-48.



Claudia Amigo Pino

mostrar cômo el método de anâlisis propuesto por Candido tiene propôsitos
diferentes:

La comparaciôn mas relevante se hace con el estructuralismo de inspira-
ciôn lingüistica. Salvo error, al adoptar el ideal de cientificidad y el tipo de

estructura elaborado por esa disciplina, la critica literaria incorpora un mo-
delo indiferente a aspectos decisivos de su objeto. No cuesta recordar que,
aunque hecho de palabras, este ultimo no funciona como un lenguaje, por-
que es un artefacto singular, obra de un individuo frente a una situaciôn
artistica, social, etc. En suma, el enfoque en los mecanismos universales del
lenguaje y del propio ser humano nos lleva a otra direcciôn, para el lado de
lo histôricamente inespecifico -hoy mortal para la literatura-. A pesar de la
iminencia de esos autores, las leyes générales del relato (Barthes) o la teoria
de una funciôn poética también universal del lenguaje (Jakobson) tiene algo
de aquella generalidad sin objeto efectivo a que Marx, al recordar que el

trabajo "en general" no existe, se refiere como Abgeschmacktheit [sin sabor]
(Schwarz 1999: 24).

En ese intervalo de 40 anos entre los articulos, vemos que Barthes pasa
de infecundo a insipido. No hay mucha diferencia y tampoco se ve mucha
lectura o conocimiento. Schwarz reduce Barthes a un solo texto («Introduc-
ciôn al anâlisis estructural del relato»), de 1967. Ademâs de la falta de con-
tenido, o de sabor, Schwarz construye una oposiciôn entre Marx y Barthes,
lo que hace de Barthes una especie de critico «de derecha» (a pesar de que
el marxismo esta présente desde su primer libro, El grado cero de la escritu-
ra7). De esa forma, los herederos de Lévi-Strauss construyen una verdadera
muralla para impedir la entrada del pensamiento francés en la Universidad
de Säo Paulo.

Esa muralla no se rompe porque ni la universidad ni los medios de co-
municaciôn en los que ese grupo se fijô sufrieron una gran ruptura durante
esos cuarenta anos. Aunque el pais pasô por diversos gobiernos militares
entre 1964 y 1984, que produjeron exoneraciones y persecuciôn de profeso-
res y estudiantes, las universidades publicas en su conjunto fueron fortaleci-
das, con la creaciôn de nuevos cursos de grado y de postgrado, lo que no sera
el caso de Chile y Argentina, como veremos a continuaciôn.

Barthes si logrô ingresar en el medio intelectual de la Universidad de
Säo Paulo, desde adentro de las murallas. Décio Almeida Prado, editor del
Suplemento Literario del Estado de Säo Paulo y uno de los intégrantes del

grupo Clima, publica un texto que una joven licenciada en Letras, Leyla

7 En el libro, Barthes propone la escritura (el trabajo con la forma literaria) como una forma
de critica de la clase burguesa hacia si misma, ampliando la reflexion marxista de la literatura,

que, hasta entonces, se centraba en los hechos narrados, como proponia Jean-Paul Sartre
en Qué es la literatura (Barthes 2011: 24-25).

36

Versants 70:3, fasctculo espanol, 2023, pp. 33-48.



Roland Barthes para bien o para mal

Perrone-Moisés, sobre La modification, de Michel Butor. Ella no tenia forma-
ciôn teôrica, sus guias eran los textos que leia en el propio El estado de Sâo

Paulo: nada podia indicar que ella séria la gran responsable por introducir a

Barthes en el pais8.
Pero todo cambia en el momento en que Leyla Perrone-Moisés da con el

libro recién lanzado de Maurice Blanchot, El libro por venir. Sorprendida por
un alcance teôrico que nunca habia visto en los criticos brasilenos, afirma
que su libro permite la «vision de grandes conjuntos, donde los otros solo

consiguen ver cositas microscôpicas, semejanzas, influencias, enganos -in-
significancias» (Perrone-Moisés i960).

Por medio de ese libro de Blanchot, Leyla Perrone-Moisés entra en con-
tacto con la obra de Barthes, que leerâ con detenciôn en los anos siguientes
(Hidalgo 2016), aunque el primer texto en que lo cita solo se publica ocho
anos después: «Una necesidad libre», sobre el libro Pour une théorie de la
production littéraire, de Pierre Macherey. En esa resena, Perrone-Moisés toma
distancia de los criticos del Suplemento, porque asocia la critica marxista
(ejercida por el grupo Clima, y por Macherey) a factores externos a la litera-
tura (las condiciones de producciôn), mientras que Barthes se centra en la
estructura interna de la obra, lo que, desde entonces, sera siempre su ideal
de critica9.

A partir de los anos 1970, Perrone-Moisés hace de todo para que ese ideal
de critica sea leido y conocido por el publico brasileno. Por un lado, traduci-
râ su primer libro en Brasil (una amalgama entre Critica y verdad y los Ensa-

yos criticos); en 1970, Roland Barthes por Roland Barthes, en 1977 y La lecciôn

inaugural, en 1980, y, mas tarde, en los anos 2000, dirigirâ la colecciôn «Roland
Barthes» de la editora Martins Fontes, que publicarâ los cursos y sus libros
inéditos, como el Diario de duelo (2011). Por otro, también publicarâ articulos

y libros para introducir y discutir sus ideas, como Texto, critica, escritura
(Perrone-Moisés 1978) y Roland Barthes, 0 saber com sabor (Perrone-Moisés 1983).

Pero mas alla de escribir sobre su obra, ella también mantuvo una relaciôn
de amistad con el propio Barthes, que se iniciô con el envio de sus articulos
sobre él, y que después se concretizô en encuentros académicos e informa-
les, ampliamente retratados en sus memorias (Perrone-Moisés 2021) y en el
libro que reproduce su correspondencia (Perrone-Moisés 2012).

8 "Cuando empecé a escribir y a publicar, no tenia ninguna teoria a ese respecto (la licenci-
atura en Letras no la aportaba), pero contaba con el modelo ofrecido por los grandes intelec-
tuales que escribian en el Suplemento. Y Décio me ensenaba, sin ninguna lecciôn explicita,
una postura que era la de su notable generaciôn: cierta elegancia discreta, una seriedad no
desproveida de humor. Bien o mal sucedida en ese aprendizaje, soy, con relaciôn al estilo, cria
del Suplemento" (Perrone-Moisés 2021:30).
9 La defensa del estudio de la estructura interna de la obra estarâ présente en toda sua

carrera, como lo muestra Max Hidalgo en su estudio sobre las modulaciones barthesianas en la
obra de Perrone-Moisés (Hidalgo 2016).

37

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 33-48.



Claudia Amigo Pino

Mientras Leyla Perrone-Moisés introducia y discutia cuidadosamente
la obra del "maestro" que habia conocido en Francia, en Rio de Janeiro se

introducia un Barthes de otra nacionalidad. Nos referimos aqui a la obra de

Silviano Santiago, critico que tiene su origen en Minas Gérais, que actuô la

mayor parte de su vida en Rio de Janeiro, pero que inicia su carrera universitäre

en Estados Unidos. En 1969, Santiago es contratado como profesor de

literatura francesa de la State University of New York, en Buffalo, un centro
altamente politizado, donde estaban de moda las discusiones sobre minorias

y derechos civiles. Alli, conoce a Eugenio Donato, que habia sido profesor de

la Universidad John Hopkins y uno de los organizadores del primer coloquio
sobre el estructuralismo francés en Estados Unidos, en 1966, que contô con
la presencia de Roland Barthes, Jacques Derrida y Jacques Lacan. Donato lo
introduce a ese mundo nuevo, que Santiago conocia mal, a pesar de haber
defendido su tesis en la Sorbonne, algunos anos antes (Wolff 155-158).

Ese estructuralismo americano no se asemejaba en nada al de Leyla Pe-

rrone-Moisés, que defendia el estudio de la estructura interna de la obra en

contrapunto al estudio de condiciones de producciôn. En Estados Unidos,
las reflexiones de Derrida, Barthes y Foucault Servian para contestar estruc-
turas de poder que oprimian a las minorias étnicas o de género.

En ese contexto, Silviano Santiago produce uno de los textos clâsicos de

la critica brasilena, «El entre-lugar en el discurso latinoamericano», en su
origen una presentaciôn para una mesa redonda en la Universidad de Montréal

en 1971, de la cual participan también Michel Foucault y René Girard.
Santiago se centra en el recién publicado S/Z, de Barthes, y en la distinciôn
entre texto legible (clâsico, que produce placer) y texto escribible (que
produce incomodo y acciôn), para entender la relaciôn entre el escritor
latinoamericano y la cultura europea:

Citemos de nuevo a Barthes: ^qué texto aceptaria escribir (reescribir), de-

sear, afirmar como una fuerza en este mundo que es el mio?
Esta interrogaciôn, reflejo de una asimilaciôn inquiéta e insubordinada, an-
tropôfaga, es semejante a la que es hecha hace mucho por escritores de una
cultura dominada por otra: sus lecturas se explican por la busqueda de un
texto escribible, que los puede incitar al trabajo, servirles de modelo en la

organizaciôn de su propia escritura. Esos escritores usan sistemâticamen-
te la digresiôn, esa forma mal integrada del discurso de saber, como senala
Barthes (Santiago 2000:19-20).

Mas alla de «El entre-lugar...», Silviano Santiago cita abundantemente
a ese Barthes post estructuralista en sus primeros libros: Uma literatura nos

trôpicos (1978) y Vale quanto pesa (1982). Después, cuando decide concentrarse
mas en la literatura brasilena, se aleja del pensamiento de Barthes, pero sin
perderlo de vista. Como ejemplos puntuales (pero muy significativos) de esa

38

Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 33-48.



Roland Barthes para bien o para mal

presencia constante de Barthes en su obra, es posible citar la organizaciôn
de una exposiciôn de acuarelas de Barthes en Rio de Janeiro10 y la publica-
ciôn de una novela con epigrafe de Roland Barthes11. Y es sobre todo ahi, en
los libros de ficciôn, en que podemos decir que Santiago pone en practica a

Barthes: sus biografias ficcionales de escritores12 son al mismo tiempo textos
legibles (porque hacen referenda a un clâsico) y escribibles (porque son una
acciôn)13.

Asi, el viaje de Barthes hacia Brasil nos muestra movimientos bastante
heterogéneos: por un lado, un gran rechazo a sus ideas, por alejarse de la
critica sociolôgica marxista, que se interesa por las condiciones de produc-
ciôn, por otro lado, una total aprensiôn de sus ideas, por la valorizaciôn de

la estructura interna de la obra literaria, independientemente de sus
condiciones de producciôn y, por ultimo, una utilizaciôn de sus ideas para la
construcciôn de una critica-escritura, que deja de lado el anâlisis de la obra
literaria, para pensar en una acciôn a partir de la literatura.

Argentina: la conversion barthesiana

En el pais vecino, la situaciôn es completamente otra. En primer lugar,
Barthes no es de ninguna manera rechazado por la critica; por lo contrario,
es recibido con los brazos muy abiertos, incluso en el âmbito de la critica
marxista. Esa recepciôn tan efusiva es consecuencia de un contexto acadé-

mico muy distinto al de Brasil. Para ejemplificar ese contexto, empecemos
con una cita del propio Roland Barthes, que se refiere a la figura del "intelec-
tual argentino", en su texto autobiogrâfico «Noches de Paris»:

25 de agosto de 1979

Simplemente en el Flore, con Eric M., comemos unas salchichas, huevos pa-
sados por agua y un vaso de burdeos. Nadie a quien observar. Un barbudo
entrecano, argentino, viene a mi mesa y renueva una invitaciôn que me hizo

10 Exposiciôn «Roland Barthes, artista amador» de la colecciôn de acuarelas de Romaric Sul-

ger Buel, en el Centro Cultural Banco do Brasil, en Rio de Janeiro, de agosto a septiembre de

1995, que contô con catâlogo con textos de Silviano Santiago, Alain Robbe-Grillet y Renaud
Camus (autores).
11 En la novela Mil rosas roubadas, el capitulo «Cautelas», cuenta con el siguiente epigrafe de

Fragmentos de un discurso amoroso: «Alucino aquello que deseo. Cada herida viene menos de

una duda que de una traiciôn; porque solamente aquel que ama pude traicionar, solamente el

que se cree amado puede estar celoso» (Santiago 2014:140).
12 Aqui nos referimos a las novelas Machado, Viagem ao México y Em liberdade, en que Santiago
ficcionaliza momentos poco conocidos de très autores (Machado de Assis, Antonin Artaud y
Graciliano Ramos).
13 Esas novelas también dialogan con otra nociôn de Barthes: el biografema, propuesto en el

libro Sade, Fourier, Loyola, que consiste en evocar elementos del cuerpo del autor-biografado
en la escritura del autor-biôgrafo (o lector) (Pino y Amaro 2018).

39

Versants jo:3,fasc\culo espanol, 2023, pp. 33-48.



Claudia Amigo Pino

de venir, dice, con todos los gastos pagos, a su Instituto de Comunicaciôn;
como me muestro evasivo, anade en seguida algo asi como «Politicamente,
somos totalmente independientes» (no pensaba en eso, sino mas bien en el

aburrimiento de varias cenas con el tipo en Buenos Aires: era necesario co-
municar en inglés) (Barthes 2016: 63).

Esa alusiôn, que puede parecer desagradable y prejuiciosa, muestra el

grado de devociôn de los argentinos con relaciôn a Barthes y también el lu-

gar de su recepciôn: «su instituto de comunicaciôn». Barthes tal vez la veia
como una instituciôn poco séria, pero fue justamente gracias a ese tipo de

instituciones que su obra pudo circular y transformarse en una referenda

para muchas generaciones en Argentina.
La dictadura de 1966 es marcada por una intervenciôn violenta en las

universidades, con la persecuciôn de profesores y de estudiantes y la des-

trucciôn de bibliotecas y laboratorios. En ese periodo (1966-1973), era im-
posible hacer investigaciôn o incluso impartir cursos que tuvieran relaciôn
con el marxismo o con cualquier politica contestaria. Sin embargo, por la
situaciôn de opresiôn en que vivian, los intelectuales de aquel momento se

sentian en el deber de recurrir, como nunca, a la politica.
La recepciôn de Barthes en Argentina empezô, por lo tanto, por la discu-

siôn de sus textos mas politicos y fueron leidos donde podian ser leidos: en
revistas e institutos independientes. Su primer libro traducido fue El grado
cero de la escritura (libro en que Barthes hace una reflexion critica a partir
del marxismo), en una ediciôn no autorizada, donde el nombre del traductor
ni siquiera podia aparecer. Ese traductor fantasma, Nicolas Rosa, fue uno
de los primeros criticos a discutir y traducir textos de Barthes, en la revista
Setecientosmonos, editada en la ciudad de Rosario. En sus articulos, Barthes

nunca es objeto de discusiôn, como en los textos de Leyla Perrone-Moisés,
sino un referente para pensar algo que él nunca pensô: la literatura o la so-
ciedad argentinas, siempre a partir de una optica marxista. En el ejemplo
siguiente, Rosa analiza el libro La revoluciôn sexual argentina, de Julio Mafud
(1966), sobre la emancipaciôn femenina en el pais y usa a Barthes como cri-
tico del binarismo:

El binarismo es un sistema de pensamiento de derecha. Se trata de estable-

cer una relaciôn de aparente identidad entre opuestos contrarios: el Bien y
el Mal, el Sexo y la Culpa, Sujeto y Predicado, Sustancia y Esencia, por los
cuales se niega una verdadera relaciôn suprimiendo la dialéctica. Roland
Barthes ha analizado este sistema de balanceo donde todo se pesa y se mide

pero no se devela (Rosa 1967: 5).

Se trata de un uso bastante particular, porque Barthes no era exactamen-
te un critico del pensamiento binario. Desde su adhesion a las ideas de de

40

Versants 70:3, fasctculo espanol, 2023, pp. 33-48.



Roland Barthes para bien o para mal

Saussure, con la publicaciôn de Mitologias, en 1957, Barthes adopté muchas
dicotomias en sus textos, algunas de ellas propuestas por lingûistas, como
significante x significado, y otras por él mismo, como discurso acrâtico x
discurso encrâtico, o Studium x punctum14... Aunque en muchos momentos,
Barthes usa ese pensamiento binario para alejarse de él, su oposiciôn nunca
es tan clara, como en Nicolas Rosa. En todo caso, si «el pensamiento binario
es un sistema de pensamiento de derecha» y Barthes un critico de ese
pensamiento, entonces puede ser clasificado como un pensador de izquierda,
de forma muy diferente de como era visto en Brasil, como vimos en el inicio
de este texto.

Para Oscar Masotta, otro gran introductor de su obra en Argentina, el

pensamiento binario no era necesariamente un problema, por lo contrario.
En sus seminarios sobre arte contemporâneo en un «instituto indépendante»

(como el barbudo canoso de la anécdota de Barthes: aunque Masotta no
usaba barba), Masotta tenia como referente al Barthes mas binario, al
Barthes semiôlogo, de la revista Communications y del Sistema de la moda. Pero el

uso de la semiologia no significa alejarse de las reivindicaciones marxistas:

La filosofia del marxismo debe ser reencontrada y precisada en las moder-
nas doctrinas ("o ciencias") de los lenguajes, de las estructuras y del inconsciente.

En los modelos lingüisticos y en el inconsciente de los freudianos. A
la alternativa: ^consciencia o estructura?, hay que contestar, pienso, optando
por la estructura (Masotta 1982:122).

Asi, Barthes siempre fue visto como un critico de izquierda, aun en su

periodo mas estructural. Pero Masotta no reivindicaba el lado "cientifico"
de las «modernas disciplinas del lenguaje»: la semiologia le interesaba como
una forma de ver el mundo, no como una metodologia estricta. De hecho,
admiraba la falta de rigor de Barthes, lo que le permitia practicar una critica
mas libre, de "vanguardia" (Podlubne 2015:196), y proponer juegos enuncia-
tivos en sus trabajos criticos15. Asi, Masotta, ademâs de introductor de las
ideas de Barthes, pone en practica su escritura, sobre todo a partir de la
inclusion del afecto en el texto supuestamente intelectual.

14 El libro Elementos de semiologia (1965), en que introduce el método de estudio de la cultura
de masa, es estructurado a partir de oposiciones de la lingüistica estructural: significante x
significado, sintagma x sistema, denotaciôn x connotaciôn, lengua x habla (Barthes 1993).

«Discurso acrâtico x Discurso encrâtico» es una oposiciôn de inicio de los anos 70, en que Barthes

opone el discurso en el poder (encrâtico) al discurso fuera del poder (acrâtico) (Barthes 1994)

y "studium x punctum" es la ya célébré distinciôn entre el tema y el detalle en la fotografia,
de su ultima obra en vida, de 1980 (Barthes 1990). Es decir, toda su vida Barthes trabajô con
el discurso binario, aunque en todas esas obras cuestiona las divisiones propuestas al inicio.
15 Uno de los casos mâs evidentes de esos juegos enunciativos es el texto citado mâs arriba,
"Roberto Arlt, yo mismo", en que el autor interrumpe la presentaciôn de su libro Sexo y traiciôn
em Roberto Arlt para hacer un relato autobiogrâfico.

41

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 33-48.



Claudia Amigo Pino

En 1969, Nicolas Rosa y Oscar Masotta se encontraron en un proyecto
en comun, la revista Los libros, dirigida por Héctor Schmucler, que acababa
de llegar de Paris, donde habia frecuentado los seminarios de Barthes16. La
revista tenia como objetivo desarrollar una critica "moderna" a partir de

anâlisis de inspiraciôn estructuralista, en diâlogo con el psicoanâlisis y con
el marxismo, evidentemente. En sus comienzos, la revista era muy cercana
a la revista Tel Que/, si bien los caminos seguidos por las dos publicaciones
fueron muy distintos.

La revista Los libros fue la gran publicaciôn intelectual de su época en
Argentina e intégra los grandes criticos de los anos 60, como Nicolas Rosa,
Masotta y otros pensadores y escritores que fueron fundamentales para el
medio intelectual argentino en los anos siguientes, como Ricardo Piglia,
Beatriz Sarlo, Carlos Altamirano y Josefina Ludmer, por citar algunos. Por
medio del trabajo de esos intelectuales, Barthes se torna el gran referente de

la critica argentina, sus libros dejan de circular en ediciones piratas y son
traducidos por las grandes editoras, donde es posible revelar el nombre del
traductor.

La situaciôn politica lleva a la revista Los libros a un enfoque cada vez
mas marxista; Héctor Schmucler es excluido del equipo editorial de la revista

y Barthes pierde espacio como referente critico. Estarâ siempre présente
en otros proyectos de revista, como Punto de Vista, y en grupos de estudios
particulares que aparecerân en todas partes como espacio alternativo a la
universidad, pero cederâ espacio poco a poco a los estudios culturales y sera
colocado de lado en los anos 1980. Pero, como explica Beatriz Sarlo, nadie
negaba que Barthes estaba en la base de la formaciôn de los intelectuales
argentinos de esa época, que fueron todos "convertidos" al pensamiento
barthesiano:

De la literatura, su obra recibiô el poder de encantamiento. Barthes vuelve
barthesianos a sus lectores, del mismo modo en que Proust los hace prous-
tianos. No es una cuestiôn de gusto, ni siquiera es una cuestiôn de ideas, ni
de estilo. Se trata, mas bien, del descubrimiento de una sensibilidad y de sus

reflejos, donde pone los acentos, cuâles son los detalles que le importan. Los

que seguimos leyendo a Barthes somos barthesianos de por vida. Se trata,
sencillamente, de una conversion (Sarlo 2005).

Tal vez por su importancia en el medio intelectual, no hubo necesidad
de divulgar sus ideas, o de defenderlo, como lo hizo Leyla Perrone-Moisés
en Brasil. Barthes nunca fue enemigo del marxismo en Argentina, sus ideas

16 Segun varios relatos, Schmucler se habria inscrito en la École Pratique de Hautes Études,

para seguir sus estudios de magister con Roland Barthes, pero no encontramos ninguna evi-
dencia de la conclusion de ese trabajo (Zarowsky 2016).

42

Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 33-48.



Roland Barthes para bien o para mal

nunca fueron "puro juguete intelectual", o "sin sabor", por lo contrario: sus

textos abrian muchos tipos de puertas, a punto de perder sus contornos17.

Por eso, Argentina solo tratarâ de limitarlo mucho mas tarde, a partir de los

anos 90, mucho después de la "moda Barthes" de los 70, cuando se publican
libros que demuestran investigaciôn sobre la especificidad de su obra18.

Chile: Barthes en el centro del fuego

La recepciôn de Barthes en Chile y Argentina se tocan, aunque son muy
distintas. El climax de la recepciôn de Barthes en Argentina, con la revista
Los libros, coincide con la entrada de Barthes en el medio universitario chi-
leno. A diferencia de Argentina o de Brasil, Chile era, al final de los anos
60, una republica democrâtica y la reflexion sobre politica podia circular
libremente en las universidades. De hecho, como el gobierno de Salvador
Allende trataba de hacer una transiciôn pacifica al socialismo, habia un in-
terés particular en las universidades por el desarrollo de la critica marxista.

En ese contexto, los investigadores chilenos se interesaban en desarro-
llar la critica a la cultura de masas (como la publicidad, la musica popular,
las historietas), a partir de la semiologia. En torno de esa tema de investigaciôn,

surge el Centro de Estudios de la Realidad Nacional (CEREN), de la
Universidad Catôlica de Chile, cuya presentaciôn citaba a Saussure,
Barthes, Propp, Lévi-Strauss y especialmente la nociôn de "mito" del libro de

Barthes (Verôn 1974). Ese centro fue responsable por la publicaciôn de uno
de los textos mas importantes de la teoria de la comunicaciôn en América
Latina, Para leer el pato Donald, de Ariel Dorfman y Armand Mattelart, una
lectura inspirada por el método de Mitologias de Barthes. Ese librito se ha-
bria limitado a ser una publicaciôn modesta de una universidad chilena, si

Héctor Schmucler, el estudiante argentino de Barthes y director de la revista

Los libros, no lo hubiera publicado en Argentina, en la editora Siglo XXI,

17 "De ahi que Enrique Foffani (2000) hable de la pluralidad fantasmâtica de Barthes re-
corriendo la critica argentina: «De este modo, Roland Barthes habia abierto, de ensayo en

ensayo, varias puertas y se fue convirtiendo en el nombre de ese proceso critico que deviene
lector [...]. Por esa misma razôn Barthes no era la pesquisa minuciosa por encontrar a Barthes
a cada vuelta de la esquina de los ensayos con el afân de corroborar o alucinar su presencia.
No era tampoco la pesquisa de los intimos repliegues de una influencia que se vuelve siempre
por una razôn u otra una cuestiôn de "angustia". Angustia por no hallar a un unico Barthes
pleno y delimitado, sino por hallarlo repentinamente en cualquier lugar y de forma huidiza y
maleable» (Pino Estivill 2015: s/d).
18 Me refiero a Literatura y poder, de Alberto Giordano (1995), Roland Barthes, los fantasmas del

critico (2015), editado por Giordano, y dos recopilaciones de textos editados en Chile, Con
Roland Barthes, de Alberto Giordano (2016), Roland Barthes y el Soherano Bien, de David Fiel (ano)
Escritos sobre Roland Barthes, de Beatriz Sarlo (2021), Seis formas de amar a Barthes (Kristeva et
al. 2015) y Barthes un sujeto incierto (Guzmân 2016; Kristeva et al. 2015).

43

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 33-48.



Claudia Amigo Pino

la misma donde Schmucler habia publicado su traducciôn de Mitologias. En
ese punto, la recepciôn argentina y la recepciôn chilena de Barthes se tocan.
Alejado de la revista que habia fundado en Buenos Aires, Schmucler ve en
Chile la posibilidad de desarrollar los estudios semiolôgicos y funda, junto
al investigador chileno Armando Mattelart, la revista Cultura y comunica-

ciôn, que sera editada en Chile, en Argentina, y finalmente en México, en los

anos 1970 y 1980.
Pero en septiembre de 1973, como es sabido, el ejército chileno coman-

dando por el general Pinochet depuso (y condujo al suicidio) al présidente
socialista Salvador Allende. Hay un gran cambio en el medio académico:

son nombrados rectores militares en las universidades publicas, los profeso-
res son perseguidos y el cuerpo docente del Instituto Pedagôgico, donde se

ensenaban las Letras, es desintegrado. En ese contexto, Barthes reaparece
en un lugar inesperado: la Facultad de Ingenieria de la Universidad de Chile.

Era la Facultad mas de derecha de la universidad y, por lo tanto, no sufria
tanta censura comparada como los centros de ciencias humanas. Asi pudo
mantener, en el inicio de la dictadura, un Departamento de Estudios Hu-
manisticos, donde se impartian cursos electivos para los futuros ingenieros
e, incluso, formaciôn de postgrado en humanidades. En ese nuevo contexto,

era recomendado dialogar con la literatura y la critica extranjeras, sobre
todo aquella que aparentemente no abria espacio para interpretaciones po-
liticas. Era una forma de protegerse y también de protéger la ensenanza y la
discusiôn sobre la literatura, que casi habia desaparecido de la universidad
después de la dictadura.

Los textos "estructuralistas" de Barthes fueron retomados por los profe-
sores de esos seminarios, especialmente por el poeta Enrique Lihn, que se

torna uno de los defensores mas importantes de su obra en el pais. ^Pero por
qué séria necesario defenderlo?

Barthes fue protagonista de una de las pocas polémicas literarias en el
inicio de la década de 1980. En 1979, Roberto Hozven, un joven profesor de

Concepciôn, que habia hecho su tesis doctoral con Barthes, decide publi-
car, bajo el sello del Departamento de Estudios Humanisticos, el libro El
estructuralismo literario francés (1979), que se refiere a las premisas teôricas de

Barthes (el formalismo, Saussure, Benveniste, Lévi-Strauss), a sus dos mo-
mentos estructuralistas (la semiologia de la cultura de masa, el anâlisis del
relato) y a sus seguidores (Kristeva y Genette). El libro atrajo la atenciôn del
medio intelectual chileno y también produjo malestar.

Très anos después, el unico critico "autorizado" por el Gobierno militar,
José Miguel Ibânez Langlois publica el libro Sobre el estructuralismo (1983),

en que ataca las premisas de Barthes y el estructuralismo, sin anâlisis o
lectura detallada de sus textos. De forma inmediata, Lihn escribe una res-

44

Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 33-48.



Roland Barthes para bien o para mal

puesta-manifiesto para defender a Barthes, Sobre el antiestructuralismo de José

Miguel Ibânez Langlois (1983).

El Barthes del anâlisis estructural, aparentemente apolitico, también
incomodaba a los intelectuales relacionados al gobierno Pinochet; se le acu-
saba de "anti-subjetivismo", de "anti-misticismo" literario, lo que era un ver-
dadero pecado en un pais dominado por militares y por la iglesia catôlica,
como explica Lihn en un texto en que présenta el campo literario chileno:

Nuestros criticos literarios se han esforzado por repetir, sin conocerlos,
los argumentos de R. Picard contra la "nueva critica" y/o estructuralismo
francés con diecisiete anos de atraso. Otra manera, quizâ, de combatir ideas

forâneas, nacionalizando el culto a la vida en la letra y la pasiôn por la inspi-
raciôn y el genialismo romântico (Lihn 1997: 651).

Esa defensa de Lihn marcarâ profundamente a sus alumnos del Insti-
tuto de Estudios Humanisticos, que, mas tarde, en los anos 1980, serân la

primera generaciôn de profesores de la futura Facultad de Filosofia de la
Universidad de Chile y Barthes estarâ muy présente en los curriculos de los

cursos de teoria literaria.

Conexiones barthesianas

Roland Barthes de carne y hueso nunca viajô a Sudamérica, pero va-
rios Barthes estuvieron présentes en la critica del continente. En Brasil, un
primer Barthes fue rechazado por su supuesta falta de afinidad a la critica
marxista, un segundo Barthes es colocado en un pedestal, como la gran
referenda critica para pensar la especificidad literaria, y un tercero permite
salir de la especificidad literaria y dialogar con los estudios culturales. Ya en
Argentina, Barthes era todo en uno: marxista, critico del marxismo, critico
del pensamiento binario, defensor del pensamiento binario... Y en Chile,
Barthes vuelve a dividirse en dos: el primero, antes de la dictadura, permitia
un anâlisis de la cultura de masas a partir del marxismo, el segundo, des-

pués del golpe militar, permitia el anâlisis literario del texto sin interferences

externas, ni misticismo.
Esos Barthes tan peculiares si viajaron y se hicieron conocer por otros

paises. Es el caso del Barthes inspirador de los estudios culturales, propues-
to por Silviano Santiago. Su texto «El entre-lugar en el discurso latinoame-
ricano», por ejemplo, fue en primer lugar una conferencia en Canadâ, en
francés, y después fue traducido al castellano y al portugués. De los criticos
brasilenos, es probablemente el que mâs circula en Argentina. Los textos de

Leyla Perrone-Moisés viajaron por todas partes: en primer lugar, en Francia,
donde fueron publicados en revistas de gran circulaciôn, como La quinzaine

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 33-48.

45



Claudia Amigo Pino

littéraire o revistas especializadas, como Poétique, pero también en Latinoa-
mérica, con participaciôn en antologias de ensayos sobre el estructuralismo
(Perrone-Moisés 1996). Como también escribiô mucho sobre literatura por-
tuguesa y especialmente sobre José Saramago y Fernando Pessoa, sus textos
también circularon en Portugal. Y como vimos, Héctor Schmucler conectô

Argentina, Chile y México con las discusiones sobre cultura de masa a partir
de Mitologias.
Esas conexiones pasadas permitieron nuevas conexiones en el presenter

asi, textos de criticos argentinos, como Sarlo y Giordano, se publican en
éditoriales chilenas (Sarlo 2021; Giordano 2016); investigadoras brasilenas estu-
dian la recepciôn critica en Argentina y Chile (como Brandini, que estudia
a Beatriz Sarlo y yo misma, con este articulo) y profesores espanoles ahora
escriben textos de referenda sobre Barthes en Argentina y Brasil (Pino Esti-
vill 2015; Hidalgo 2016, 2015a, 2015b).

Asi, junto a los distintos Barthes de Sudamérica, surgen las conexiones
barthesianas, que es lo que permite que hoy, Barthes siga vivo, en traduccio-
nes, en coloquios, cursos y circule mas que nunca, por los paises que nunca
pisô.

Bibliografïa
AA.VV., Roland Barthes artista amador: coleçâo de Romaric Sulger Buel, Rio de

Janeiro, CCBB, 1995.

Barthes, Roland, La câmara lûcida. Nota sobre la fotoyrajia, trad. Joaquim Sa-

la-Sanahuja, Buenos Aires, Barcelona, Paidôs, 1990.

—. «Elementos de semiologia», La aventura semiolôgica, trad. Ramôn Alcal¬
de, Buenos Aires / Barcelona, Paidôs, 1993, pp. 17-84.

—. «La division de los lenguajes», El susurro del lenguaje. Mâs allâ de la palabra

y de la escritura, trad.C. Fernandez Medrano, Buenos Aires / Barcelona /

México, Paidôs, 1994, pp. 119-133.

—. «Noches de Paris», Incidentes, trad. Victor Goldstein, Buenos Aires, La
Marca, 2016.

—. El grado cero de la escritura, trad. Nicolas Rosa, Buenos Aires, Siglo XXI,
2011.

Brandini, Laura Taddei, «Imagens de Roland Barthes no Brasil (Tesis inédi¬
ta)», 2013. Portal de Teses da Universidade de Säo Paulo. https://teses.
usp.br/teses/disponiveis/8/8i46/tde-i30220i4-i02229/pt-br.php (consulta-
do el 15.02.2023).

Câmpora, Magdalena, «Albert Camus en Buenos Aires (1942, 1949, 2019)»,

Orbis Tertius 27.35. DOI: https://www.orbistertius.unlp.edu.ar/article/
view/ote227.

46

Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 33-48.



Roland Barthes para bien o para mal

Candido, Antonio, Formaçào da literatura brasileira (momentos decisivos), Belo

Horizonte, Itaitiaia, 2000.
—. O discurso e a cidade, Rio de Janeiro / Säo Paulo, Ouro sobre azul / Duas

cidades, 2004.
Fiel, David, Roland Barthes y el Soberano Bien, Rosario, Nube Negra, 2016.

Giordano, Alberto, Roland Barthes: Literatura y poder, Rosario, Beatriz Vi-
terbo, 1995.

—. Con Barthes, Santiago, Marginalia, 2016.

Hidalgo, Max, «Los discursos de la critica argentina y la teoria literaria fran-
cesa», 452°F. Revista de Teoria de la literatura y literatura domparada, 2015a,

pp. 102-131. Disponible en linea: https://revistes.ub.edu/index.php/452f/
article/view/11401 (consultado el 3.7.2023).

—. «Oscar Masotta y Roland Barthes. Homologias estructurales de una cri¬

tica de vanguardia», Criaçâo & Critica, 14, 2015b, pp. 27-42.

—. «Leyla Perrone-Moisés y algunas modulaciones barthesianas en Brasil
en torno a la critica y la literatura», ALEA, 18.2, 2016, pp. 344-366.

Hozven, Roberto, El estructuralismo literario francés. Introducciôn y ylosario.

Santiago, Ediciones del Departamento de Estudios Humanisticos, 1979.

—. Entrevista inédita a Claudia Amigo Pino, Lorena Amaro y Francisca

Lange, 4 de Enero de 2021.

Kristeva, Julia, et al., Seis formas de amar a Barthes, Buenos Aires, Capital
Intelectual, 2015.

Langlois, José Miguel Ibânez, Sobre el estructuralismo, Santiago de Chile,
Ediciones Universidad Catôlica de Chile, 1983.

Lévi-Strauss, Claude, Tristes trôpicos, trad. Noelia Bastard, Buenos Aires /

Barcelona, Paidôs, 1988.

Lihn, Enrique, Sobre antiestructuralismo de José Miyuel Ibânez Lanylois, Santia¬

go de Chile, Ediciones del Camaleôn, 1983.

—. «El rincôn de los ninos», en El circo en Hamas, Santiago de Chile, LOM
Ediciones, 1997.

Masotta, Oscar, «Roberto Arlt, yo mismo», en Sexo y traiciôn en Roberto Arlt,
Buenos Aires, Centro Editor de América Latina (version eletrônica),
1982, pp. 106-127.

Milliet, Sérgio, «O grau zero da escrita (coluna Vida intelectual)», Estado de

Säo Paulo, 17 de noviembre de 1953, Primer cuaderno, p. 8.

Parro, Ricardo e Anderson Lima, «Michel Foucault na Universidade de Säo

Paulo», Discurso, 47.2, 2017, pp. 205-223.
Perrone-Moisés, Leyla, Com Roland Barthes, Säo Paulo, WMF Martins Fon¬

tes, 2012.

Perrone-Moisés, Leyla, «Maurice Blanchot, Le livre à venir», Estado de Säo

Paulo, 26 de noviembre de i960, p.2.

—. Texto, critica, escritura, Säo Paulo, Âtica, 1978.

Versants yo:3,fasckulo espanol, 2023, pp. 33-48.

Al



Claudia Amigo Pino

—. Roland Barthes. O saber com sabor, Säo Paulo, Brasiliense, 1983

—. «La interetextualidad critica», en Intertextualité. Francia en el origen de un
término y el desarrollo de un concepto, ed. Desiderio Navarro, La Habana,
Casa de las Américas, UNEAC, 1996, pp. 182-196.

—. Vivos na memoria, Säo Paulo, Companhia das Letras, 2021.

Pino, Claudia Amigo & Lorena Amaro, «Del biografema a la comunidad,
dos casos recientes en la literatura latinoamericana», ALEA, 20.2, 2018,

pp. 165-183.

Pino Estivill, Ester, «La recepciôn critica de Roland Barthes en Espana y
Argentina», Revue Roland Barthes, 2015.

Podlubne, Judith, «Del lado de Barthes, Oscar Masotta», en Roland Barthes.

Los fantasmas del crîtico, ed. Alberto Giordano, Rosario, Nube Negra,
2015, pp. 185-214.

Pontes, Heloisa, Destinos Mistos. Os crîticos do grupo Clima em Säo Paulo (1940-
68)y Säo Paulo, Companhia das Letras, 1998.

Rosa, Nicolas, «Mafud, una mitologia sexual argentina», Setecientos monos,
9> 1967.

Santiago, Silviano, «O entre-lugar no discurso latino-americano», Uma lite¬

ratura nos trôpicos. Ensaios sobre dependência cultural, Rio de Janeiro, Roc-

co, 2000.
—. Mil rosas roubadasy Säo Paulo, Companhia das Letras, 2014.
Sarlo, Beatriz, «Barthesianos de por vida», Pagina I2y 26 de marzo de 2005.

—. Escritos sobre Roland Barthes, Santiago de Chile, UDP Ediciones, 2021.

Schwarz, Roberto, «Adequaçâo nacional e originalidade critica», Seguências
Brasileirasy Säo Paulo, Companhia das Letras, 1999.

Verôn, Eliseo, «Acerca de la producciôn social del conocimiento: el estructu-
ralismo y la semiologia en Argentina y Chile», LENGUAjesy 1974, pp. 96-
125.

WolfF, Jorge, Telguelismos latino-americanosy Rio de Janeiro, Papéis selvagens,
2016.

Zarowsky, Mariano, «De Los Libros a Comunicaciôn y Cultura: Praxis edi-
torialista y proyecto intelectual en el itinerario de Héctor Schmucler»,
La trama de la comunicaciôny 20.1, 2016, pp. 217-233.

48

Versants 70:3, fasticulo espanol, 2023, pp. 33-48.


	Roland Barthes para bien o para mal : visiones y conexiones de la crítica en Brasil, Argentina y Chile

