
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 70 (2023)

Heft: 1: Fascicule français. L'ordre de la nature : relations et interactions

Artikel: L'imagination et le vivant : une relation environnementale au siècle des
Lumières

Autor: Kunz Westerhoff, Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1046652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1046652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

L'imagination et le vivant :

une relation environnementale au siècle
des Lumières

Dominique Kunz Westerhoff
Université de Lausanne

Orcid : 0009-0004-0735-6322

Résumé : Après avoir rappelé la fonction centrale qu'a joué l'imagination, en
particulier l'imagination romantique, dans l'émergence de l'écocritique américaine
et de l'écopoétique européenne, je propose d'y contribuer en remontant aux
dernières décennies des Lumières, pour suivre le fil des liens de l'imagination au
vivant dans quelques théories et discours français et francophones. À partir d'un
choix concis de traités médicaux, d'essais philosophiques et de textes littéraires,
notamment de Rousseau, l'enjeu consiste à cerner les transformations d'une
imagination mécaniste héritée de Descartes - modèle particulièrement influent
dans les sciences du xviii6 siècle, mais problématique pour penser le vivant - en
un modèle biocentrique qui ancre l'imagination dans les fibres du corps et dans
une nature sensible. Plaque tournante des savoirs, l'imagination y est conçue
comme l'instance par excellence de la relation, parce qu'elle inscrit le sujet dans
son environnement. D'une relation perçue à une relation revécue, d'une relation
heuristique à une relation inventée, elle se renverse d'une passivité mécanique
en une activité générative qui fait de l'expérience du monde une connaissance
des connexions, investie de valeurs morales, sociales et politiques. Mais comme
on le verra dans la Contemplation de la nature (1781) de Charles Bonnet, c'est aussi
l'instance d'une réflexivité critique permettant de mesurer les limites du savoir
humain.

Mots-clés : écocritique, écopoétique, imagination, romantisme, savoirs des
Lumières, Rousseau, Charles Bonnet.

Abstract: After recalling the central role played by the imagination, in particular
the romantic imagination, in the emergence ofAmerican ecocriticism and European

ecopoetics, this article goes back to the last decades of the Enlightenment
to analyse the way the imagination and the living are connected in a few French
and Francophone discourses and theories. Based on a concise selection of medical

treatises, philosophical essays and literary texts, in particular by Rousseau,
it focuses on the transformations of a mechanistic imagination inherited from
Descartes - a model which was particularly influential in the sciences of the 18th

century, but which is problematic to think about the living - into a biocentric
model which anchors the imagination in the fibers of the body and in a sensitive
nature. According to this model, the imagination, as a hub of knowledge, is the
instance par excellence of the relationship, because it inscribes the subject in its
environment. From a perceived relationship to a relived relationship, from a
heuristic relationship to an invented relationship, the imagination goes from a
mechanical passivity to a generative activity that makes the experience of the world
a knowledge of connections, invested with moral, social and political values. The
Contemplation of Nature (1781) by Charles Bonnet also presents the imagination as

an instance of critical reflexivity about the limits ofhuman knowledge.

Keywords: ecocriticism, ecopoetics, imagination, romanticism, knowledge of the
Enlightenment, Rousseau, Charles Bonnet.

DOI 10.22015/V.RSLR/70.1.7

99

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



Dominique Kunz Westerhoff

Dans le contexte contemporain d'une critique littéraire préoccupée
d'écologie, je voudrais d'abord rappeler la fonction centrale qu'a joué
l'imagination, en particulier l'imagination romantique, dès les débuts du green
turn à la fin du siècle dernier. L'évolution de l'écocritique américaine et
l'émergence plus tardive de l'écopoétique dans le champ francophone ont
considérablement réorienté les recherches vers le roman contemporain.
Un retour écopoét(h)ique au moment romantique, et à l'imagination, ne se

manifeste que très récemment. Je propose d'y contribuer en remontant en
deçà de cette période, aux dernières décennies des Lumières, pour suivre le

fil des liens de l'imagination au vivant dans quelques théories et discours
français et francophones. A partir d'un choix concis de traités médicaux,
d'essais philosophiques et de textes littéraires, des plus obscurs aux plus
fameux, l'enjeu consiste à cerner les transformations d'une imagination
mécaniste héritée de Descartes, modèle particulièrement influent dans
les sciences du xviii6 siècle, mais problématique pour penser le vivant, en
un modèle biocentrique qui ancre l'imagination dans les fibres du corps et
dans une nature sensible.

Ce sont donc quelques éléments d'une proto-écopoétique que je
présente, où l'imagination, plaque tournante des savoirs des Lumières, est

conçue comme l'instance par excellence de la relation, parce qu'elle inscrit
la sensibilité du sujet dans son environnement et génère sa réflexivité
critique. D'une relation perçue à une relation revécue, d'une relation heuristique

à une relation inventée, l'imagination est pensée comme un processus
d'association qui s'effectue dans la durée, dans le retentissement intérieur
de la sensation. Au cours de la seconde moitié du xviii6 siècle, elle se

renverse d'une passivité mécanique en une activité générative qui fait de l'expérience

du monde une connaissance des connexions. En tant que puissance
de configuration imageante, elle modélise des relations investies de valeurs
morales, sociales et politiques.

Petit panorama critique : l'imagination dans la critique
environnementale

L'émergence de l'écocritique et de l'écopoétique dans les dernières
décennies du xxe siècle, on l'oublie souvent, est allée de pair avec une
refondation théorique de l'imagination. Il s'agit ici de revaloriser brièvement cet

aspect central de la critique environnementale, en partant de l'un des
premiers défenseurs américains du green reading. Lawrence Buell associe d'emblée,

dans son essai The Environmental Imagination, la crise contemporaine
de l'environnement à la nécessité d'une « crise de l'imagination » (1995 : 2),

au sens d'une critique et d'une réforme de nos représentations culturelles de

la nature. Au lieu de compartimenter notre rapport à l'environnement entre

100

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



L'imagination et le vivant

des images esthétiques idéalisées - de « jolis ghettos » (pretty ghettoes, 4) - et
une pratique économique d'exploitation des ressources au nom de la
croissance, il défend l'élaboration littéraire d'une « imagination environnementale

», dont il désigne le modèle au cœur du xixe siècle, dans la littérature de

non-fiction, en particulier le journal Waiden ou la Vie dans les bois (1854) de

Thoreau. Il y lit un processus de transformation au fil du séjour de l'auteur
dans la forêt, le passage d'une « culture androcentrique et homocentrique »

(23) à l'instauration d'une relation écocentrée. L'observation attentive de

l'environnement conduit le diariste à la prise de conscience d'une responsabilité

vis-à-vis de la nature sauvage (wilderness), au regard de l'histoire
américaine et des menaces de l'expansion moderne.

Tels sont les critères du « texte environnemental » définis par Buell dans

son introduction1. L'essayiste démontre un travail de démystification parfois

grotesque de la pastorale, mais aussi de resémantisation de cet héritage
chez Thoreau. Contre la déconstruction poststructuraliste du réalisme
littéraire, il revendique, à travers les interprétations de son corpus, « le pouvoir
d'inventer, de styliser et de disloquer » (99) propre à une imagination
référentielle, vouée à l'exactitude (accuracy) dans la restitution de l'expérience
vécue. Il compare ainsi les démarches de la description avec les débuts de

la photographie et le microscope : « one has to imagine. One has to invent, to

extrapolate, to fabricate. Not in order to create an alternative reality, but to see

what without the aid of the imagination isn't likely to be seen at all » (102)2.

L'imagination révèle le réel dans sa part d'invisible, au double sens d'une invention

: elle le découvre par des investissements attentionnels proches des

méthodes des sciences naturelles, mais elle lui donne également forme, aux
limites des projections subjectives et de la représentation objective. Buell
cite ainsi le récit par Thoreau d'un contact avec une souris qui grimpe sur
ses vêtements, moment de rencontre avec le vivant progressivement épuré,
au fil des versions du journal, de ses présupposés culturels et de ses touches
d'inconfort pour isoler le détail concret d'une interaction intime, par le

partage d'un minuscule repas.
Sur le versant européen desgreen studies, à l'enseigne d'une " écopoétique"

qui revendique la spécificité du discours littéraire3, en particulier de la poé-

1 Buell distingue quatre critères du « texte environnemental » : « 1. The nonhuman environment
is present not merely as a framing device but as a presence that begins to suggest that human history is

implicated in natural history. 2. The human interest is not understood to he the only legitimate interest.

3. Human accountability to the environment is part of the text's ethical orientation. 4. Some sense of
the environment as a process rather than as a constant or a given is at least implicit in the text » (1995 :

7-8).
2 « Il faut imaginer. Il faut inventer, extrapoler, fabriquer. Non pas pour créer une réalité
alternative, mais pour voir ce qui sans l'aide de l'imagination ne serait probablement pas vu
du tout » (nous traduisons).
3 « Ecocriticism does have a contribution to make to green politics, as post-colonial andfeminist read-

IOI

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



Dominique Kunz Westerhoff

sie, face aux programmes de politique environnementaliste, le critique
anglais Jonathan Bate s'est livré lui aussi à un plaidoyer de l'imagination. Dans
son essai Romantic Ecology, il conteste des lectures déconstructionistes ou
marxistes du Prélude de Wordsworth. Il se refuse à considérer « la plus
puissante apostrophe de l'imagination » (1991:7), au livre VI du poème qui narre
un instant d'épiphanie lors d'une traversée du col du Simplon, comme l'ins-
tanciation d'un monde intérieur dissocié de la nature, ou encore comme
l'expression de l'individualisme bourgeois, coupé des réalités sociales4. Au
contraire, l'écopoéticien vise à « historiciser l'idée d'un point de vue écologique

» (9) par une relecture du lyrisme des Lake Poets. Il cite l'essai de Herbert

Walter Piper sur l'imagination romantique, pour la réhabiliter : « the

imagination is uthe power to recognize, in his contemplation of them, the life of
natural objects and hence to enter into a relationship with them in which all their
qualities as living things could be experienced" » (66)5. Bate commente la «

néopastorale » de Wordsworth, mettant en évidence des écarts par rapport au

topos arcadien, des paysages habités, évolutifs et marqués par les traces de

l'activité humaine. Il interprète comme une « nécessité psychologique » (115),

face aux atteintes de l'industrialisation, la mémorialisation poétique des

lieux naturels, qu'il considère comme une reconnexion avec l'environnement.

L'écologie romantique se constitue ainsi, pour reprendre sa formule,
en une « théorie des écosystèmes et du travail désaliéné » (10), en particulier
le travail dans (plutôt que dé) la nature.

Au seuil du troisième millénaire, tandis que l'écocritique américaine
s'éloigne du nature writing du xixe siècle pour se tourner vers l'écologie
sociale et la représentation littéraire de paysages (post)industriels, Bate revient
encore au romantisme dans The Song of the Earth comme au point d'origine
d'un sentiment de perte du rapport à la nature, mais aussi de séparation
des arts vis-à-vis des sciences du vivant, lesquelles ne théorisent alors que
très peu les droits de la nature. Contre ce double clivage, il fait du poète
romantique « potentiellement le sauveur des écosystèmes » (2000 : 231), parce
que sa parole articule la « recréation imaginaire » de l'écoumène avec la
conscience mélancolique d'une inévitable médiation symbolique : « our only
home (oikos) is language (logos) » (281). Citant longuement Heidegger, il théorise

un lyrisme de la présence incarnée à la nature, un lyrisme organique en

ing contribute to race and gender politics, but its true importance may be more phenomenological
than political. If that is the case, "ecopoetics" will be a more helpful denomination than "ecocriticism".

Ecopoetics asks in what respects a poem may be a making (Greek poiesis) of the dwelling-place - the

prefix "eco-" is derivedfrom Greek oikos, "the home or place of dwelling" » (Bate 2000 :75).

4 Bate critique ici les lectures de Paul de Man et de Geoffrey Hartman, et plus récemment du
critique marxiste Jerome McGann dans The Romantic Ideology (1988).

5 « L'imagination est "le pouvoir de reconnaître, par la contemplation, la vie des objets naturels

et d'entrer en relation avec eux, de telle manière que toutes leurs qualités d'être vivants
soient expérimentées" » (citation interne tirée de Piper 1962 :122, nous traduisons).

102

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



L'imagination et le vivant

continuité phénoménologique avec le vivant : c'est par le rythme du mètre
rimé, similaire au battement du cœur (« a quiet but persistent music, a recurring

cycle, a heartbeat »), que la poésie peut faire « écho au chant de la terre »,

« an echoing of the song of the earth itself » (76). Sous cet angle d'histoire des

deux cultures, le savoir poétique du vers remédie à la sécession des sciences

et à leur instrumentalisation technologique de la nature.
Bien que les rapports de la littérature et de l'environnement aient fait

l'objet de nombreuses études françaises et francophones, notamment dans
le domaine de la géopoétique et dans les recherches interdisciplinaires sur
le paysage, à la fin du siècle dernier, la réception française6 de l'écocritique
américaine et surtout de l'écopoétique anglaise, avec la reprise explicite de

ce concept scientifique, ne s'est produite que plus tard, au tournant des
années 2010, notamment par l'entremise de l'angliciste Thomas Pughes qui
a introduit et partiellement traduit les travaux de Bate7. Pierre Schoentjes,
l'un des premiers critiques francophones à avoir publié un « essai d'écopoé-
tique » (Ce qui a lieu, 2015), a bien relevé les raisons de ce décalage :

l'absence de grands espaces sauvages, constitutifs de l'identité nationale état-

sunienne, la prise de conscience plus tardive d'une crise environnementale
et le récent essor de l'écologie politique, mais encore la longue dominance
d'une littérature minimaliste et formaliste, puis l'émergence d'une littérature

d'enquête consacrée d'abord au terrain social8. Spécialiste du roman, le

critique belge a contribué à déplacer la focale du tournant vert sur la prose
des xxe et xxie siècles. Il commente le nouveau foisonnement éditorial du

roman militant des dix dernières années, parce que c'est la littérature la
plus lue, et donc la plus susceptible, selon sa conception d'une critique
engagée, de répondre à l'urgence climatique9. Il déclare laisser la poésie « hors

champ », tout en revendiquant d'aborder la littérature « par le truchement
de l'imaginaire » (2015 :13), ce qui correspond avant tout chez lui à la fiction

romanesque. Son second essai de référence, Littérature et écologie. Le mur des

abeilles, poursuit cette enquête sur le roman environnemental d'hier et
surtout d'aujourd'hui, en saluant « le pouvoir de l'imaginaire » qui peut « faire
levier » sur les consciences par sa capacité narrative : « [l'intrigue] privilégie
certains rapprochements au détriment d'autres, elle s'ouvre sur le monde
des possibles » (2020 : 421-422).

6 Sur l'histoire de cette réception par étapes, voir Posthumus (2017a, 2017b) ainsi que Collot
(2022), qui situe l'écopoétique dans un large panorama scientifique, philosophique, esthétique

et littéraire.
7 Voir notamment Blanc et al. (2008), l'un des premiers numéros de revue française consacrés
à l'écopoétique, en particulier son introduction.
8 Voir également Schoentjes (2022).

9 Voir l'introduction de Schoentjes (2015).

103

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



Dominique Kunz Westerhoff

Ce n'est que tout récemment que l'écopoétique française est revenue sur
les sources romantiques des relations littéraires à l'environnement, et sur le
romantisme. Dans Pastoral De la poésie comme écologie, Jean-Claude Pinson
en appelle à une « éco-poéthique » (2020 :13) qui puisse renouer un « pacte
pastoral » (25) avec la nature, qui se souvienne de la dialectique du « naïf »

et du « sentimental » (50) chez Schiller, ou encore de « l'espièglerie » (39)
des mots chez Novalis, en tant que « passion joyeuse d'être au monde », ou
encore de « l'imagination et la sensibilité » qui permettent, selon Leopar-
di, de « deviner la Nature », de la « contempler, embrasser, comprendre et
connaître dans sa totalité » (32). Le romantisme est partout dans cette
invitation de Pinson à une « habitation poétique de la Terre », sans céder à un
retour à l'effusifou à une aspiration à la transcendance. La note pastorale, il
la fait résonner dans les œuvres du lyrisme contemporain, et tout aussi bien
sur le bitume des villes.

Dans Un nouveau sentiment de nature, Michel Collot insiste lui aussi sur le

moment romantique dans la constitution historique d'un Naturgefühl, dont
il rappelle la dimension naturaliste chez Alexander von Humboldt. Il
critique la réduction de l'expérience romantique à un subjectivisme égo- et an-
thropocentré pour la réexaminer en tant que « participation, physique
autant qu'affective, à la nature » où le "moi" devient « sujet à » la sensation : « le
romantisme a favorisé Pémergence d'une véritable conscience écologique »

(2022 : 9). C'est à faune de ce qu'il nomme une « écosensibilité » (25), soit

une nouvelle écologie du sensible, qu'il réévalue l'héritage romantique dans
l'essor actuel de l'écopoétique, ainsi que dans les pratiques anglo-saxonnes
de Yecopoetry.

C'est précisément pour montrer que « nous sommes encore romantiques

» (Burkholder 2023 : 23), dans notre refus d'entériner la séparation
moderne entre nature et culture, dans notre démarche écologique de
reconnexion avec l'environnement, que Jeffrey Burckholder « tente de saisir la
façon dont une certaine idée de la nature émerge sous le signe de sa propre
fin » (8), de Rousseau à Proust. Dans son bel essai, Poétique de la nature (2023),

il analyse tant « l'idée » philosophique de la nature comme une construction
moderne dérivée de sa perte, que « l'idée esthétique » de sa beauté et de sa

qualité sensible, en particulier dans la recherche romantique d'un nouveau
« genre descriptif », selon la formule de Senancour. Je reviendrai plus loin à

ses intéressantes propositions théoriques.
Ce bref tour d'horizon critique se doit encore de signaler la remarquable

et originale monographie de Claude-Pierre Pérez, Les Infortunes de Yimagina-
tiony qui a aussi pointé le « reflux » (2010 :15) de l'imagination et la nécessité
de la repenser à partir de son héritage romantique. Sans se rapporter à une
écopoétique, alors peu présente dans la communauté scientifique française,
Pérez en rejoint néanmoins plusieurs aspects. Il cerne des « gestes imagina-

104

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



L'imagination et le vivant

tifs » (201) impliquant la posture et le mouvement du corps dans l'espace, en
particulier dans l'expérience de la marche. Cette « imagination corporelle »

(243), il la décrit comme des états de « réceptivité extra-ordinaire » (216) où
le poète (en l'occurrence Claudel) peut « se faire plante », « vivre dans son

corps de la vie de l'arbre » (237), éprouver physiquement une symbiose active
avec l'environnement.

Les lignes qui suivent s'inscrivent dans le sillage de cette récente résurgence

des travaux critiques sur l'imagination, dans la perspective de sa
relation à l'environnement. Ma proposition consiste en une microarchéologie
de l'imagination romantique, en amont de son avènement, dans le contexte
particulier de la France et de ses marges. La double emprise du mécanisme
cartésien et du sensualisme y diffère passablement de l'idéalisme philosophique

qui infléchira les théories germaniques et britanniques de l'imagination

romantique10. C'est néanmoins par la sensibilité à la nature, la nature
du corps et la nature de son environnement, que se redéfinit cet héritage au
tournant des Lumières françaises et francophones.

De la machine cartésienne à un principe de vie

L'un des enjeux principaux de la médecine des Lumières consiste à

articuler le paradigme cartésien du corps-machine, qui reste dominant malgré
ses défaillances et ses limites explicatives, avec les découvertes scientifiques
de la sensibilité propre au vivant11. L'imagination sert de médiatrice à cette
réévaluation globale du système de référence de la machine, où différents
modèles, matérialistes ou spiritualistes, monistes ou stratifiés, entrent en
concurrence. Chez Descartes, l'imagination est soumise à l'inertie, à la
passivité de la machine corporelle. Elle peut « errer », privée du secours de la
raison, notamment lorsque la circulation jusqu'au cerveau des impressions
sensorielle, par le biais des « esprits animaux », produit des rêveries : « c'est

ainsi que se composent les chimères, et les hippogriffes, en l'imagination de

ceux qui rêvent en étant éveillés » (Descartes 2018 : 204).
Descartes crée un couple paradoxal : la machine corporelle, héroïne du

cogitOy est un modèle chargé de rationaliser les processus physiologiques et
de les rendre connaissables. En raison des impasses du dualisme entre le

corps et l'âme et des difficultés à expérimenter le réseau nerveux par la
dissection, elle se réduit cependant à un automate tératogène et privé d'agen-
tivité, tandis que l'âme s'en abstrait pour devenir la spectatrice de mou-

10 Pour une large histoire de l'imagination dans l'esthétique française, des Lumières au
romantisme, voir Becq (1994) et Millet (2007 : 280-319).
11 Sur les réévaluations de la machine cartésienne, voir notamment Rey (2000) et An-
toine-Mahut & Gaukroger (2016).

105

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



Dominique Kunz Westerhoff

vements somatiques échappant à son contrôle. Ces déviances d'un cadre

épistémologique qui refoule les troubles du corps et du désir sont aussi
fortement genrés, sous les espèces d'une machine folle. Non content de décliner

la machine au féminin dans tout son essai consacré à L'Homme (1662),

Descartes reprend à son compte l'ancienne théorie de l'imagination
maternelle, lorsqu'il rapporte les anomalies congénitales du fœtus à des rêves

ou envies de la femme enceinte : « [les traces de ces idées] peuvent
quelquefois être déterminées, par certaines actions de la mère, à s'imprimer sur
les membres de l'enfant qui se forme dans ses entrailles » (2018 :194). Cette
fable pseudo-scientifique est relayée par le cartésien Malebranche, dans son
réquisitoire contre l'imagination (1674), puis par Voltaire, dans la rubrique
« Imagination » (1766) qu'il rédige pour l'Encyclopédie de Diderot et d'Alem-
bert. Il y prête abusivement à Malebranche la fameuse formule de "la folle
du logis", une métaphore à la fois domestique et misogyne qui condense les

contradictions de l'imagination mécaniste.
Bien que vigoureusement démenti par les éditeurs de l'Encyclopédie

(dans une réfutation qui fait suite à la notice de Voltaire) ainsi que par de

nombreux savants, le mythe de l'imagination maternelle continue à se

diffuser pendant tout le xviii6 siècle - et bien au-delà. Les disputes scientifiques

se concentrent sur l'un des points faibles du paradigme cartésien, la

reproduction, et achoppent sur la difficulté à penser l'émergence de la vie
dans le corps-machine. Conçue en tant qu'intermédiaire entre la sensation
et l'entendement, l'imagination catalyse ces nœuds théoriques. Les découvertes

de Haller sur 1'« irritabilité » et la « sensibilité », au cœur du siècle,

permettent au philosophe matérialiste La Mettrie de redéfinir L'Homme
machine (1748) comme un automate sensible, dont l'imagination devient la
plaque tournante. En tant qu'interface de la sensation et de l'idée, elle est

appelée à se substituer à l'âme cartésienne et à devenir la fonction pensante
d'une machine moniste : « Je me sers toujours du mot "imaginer", parce que
je crois que tout s'imagine, & et que toutes les parties de l'Ame peuvent être

justement réduites à la seule imagination, qui les forme toutes » (Offray de

La Mettrie 1981:167).
Sans souscrire au matérialisme radical de La Mettrie, de nombreux

savants pensent désormais l'imagination comme une "faculté" ancrée dans
la fibre du corps et susceptible d'en ranimer les répercussions sensorielles
dans la durée. Le modèle mécaniste se renverse en un modèle vitaliste. Le
médecin Guillaume-Lambert Godart compare dans sa Physique de l'Ame

humaine ces phénomènes imaginatifs à une vibration : « Les objets en agissant
caractérisent les fibres & donnent des idées, l'Ame agissant sur ces fibres
caractérisées reproduit ces idées [...]. L'Imagination, qui, comme nous l'avons
dit, consiste dans le mouvement de celles-là [les fibres], doit donc contenir
autant de différences qu'il peut y avoir des diversités dans leurs vibrations.

106

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



L'imagination et le vivant

[...] L'Imagination forte dépend de cette disposition des fibres qui conserve
lontems leur mouvement, elle permet donc à l'Ame de distinguer dans un
cahos d'idées, des lueurs de rapport qui sans cela lui échaperoient » (1755 :

220-221). L'année suivante, il rédige une Dissertation sur la force de l'imagination

des femmes enceintes (1756).

Sous la plume du médecin et poète Benjamin Bablot qui répond vingt
ans plus tard à Godart sous un titre quasi identique (Dissertation sur le pouvoir

de l'imagination des femmes enceintes), la vibration des fibres fait place au
« fluide » (1788 : 37) emprunté à la théorie du magnétisme de Mesmer, dont
l'auteur soutient que tous les effets relèvent en réalité des aptitudes com-
municatives de l'imagination. Bablot redéfinit celle-ci comme un « pouvoir

magique » (44) capable d'informer les corps et les esprits, mais aussi

comme une puissance transformative décrite dans des termes inspirés de

la croissance des organismes biologiques. C'est précisément dans le ventre
des mères, lieu de la génération, que s'exercerait la « faculté progressive » de

l'imagination. Bablot investit également ce processus germinal, psychophysiologique,

des qualités morales de la perfectibilité humaine : « Elle agrandit
tout ce qu'elle touche ; elle va sans cesse exagérant ; & cette exagération fait
sa force. C'est par cette force qu'elle déploie les ressources morales, & qu'elle
multiple les forces physiques » (41). A travers l'imagination, l'homme grandit

et se grandit. Il accomplit l'élan de constitution du vivant, ce qui n'est pas
sans rappeler l'influence spinoziste du conatus et d'une imagination conçue
comme une puissance (potestas)12. Et il met en œuvre ses facultés de
perfectionnement, en tant que personne et en tant que citoyen.

La nature-machine s'est ainsi transformée en une nature magnétisée par
la capacité modélisante de l'imagination. Si elle se redécouvre biocentrée,
elle n'en demeure pas moins anthropocentrée puisque Bablot finit par rêver
d'une complète souveraineté de cette « faculté de l'âme », instituée en principe

universel et censée élever l'ensemble de la création à la vertu humaine :

« à sa voix la Nature obéit, & se développe tout entière » (1788 : 41). Il faut
mesurer l'écart avec l'objectivation mécaniste du monde physique dans le

système cartésien, destiné, comme on sait, à « nous rendre maîtres et
possesseurs de la nature » (Descartes 1637, VIe partie), une formule aujourd'hui
considérée comme le point d'origine théorique de la conquête scientifique
et de l'exploitation extractiviste des ressources naturelles13. Mais il ne s'agit

pas chez Bablot d'une domination instrumentale et réifiante de l'environnement

par le savoir humain. Il est question chez notre poète-médecin d'un
continuum dynamique et participatif, envisagé comme une action « entièrement

morale » (1788 : 42), puisqu'elle déploie l'impulsion à la plénitude in-

12 À ce sujet, voir notamment Védrine (1990) et Citton (2006).
13 Voir entre autres le roman de Vincent Message, Défaite des maîtres et possesseurs (2016).

IO7

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



Dominique Kunz Westerhoff

hérente aux formations naturelles, tout en les sublimant par les lumières de

« l'âme ». L'imagination pourrait donc conduire à l'harmonie sociale. Il y a

du rousseauisme dans la valeur d'émulation morale accordée par l'auteur à

l'imagination.

Rousseau et l'imagination environnementale

L'Emile (1762), on s'en souvient, invite à une certaine éducation par
l'imagination, au sens où les apprentissages de l'enfant passent par la mobilisation

affective et sensorielle des « images » dans le discours pédagogique,
sans que l'imagination s'émancipe du sentiment naturel. Rapportées à une
« vérité » de la nature, elles en éclaireraient le dessein providentiel :

Je commencerai par émouvoir son imagination. Je choisirai le tems, le lieu,
les objets les plus favorables à l'impression que je veux faire. J'appellerai

pour ainsi dire toute la nature à témoin de nos entretiens ; j'attesterai l'Etre
éternel dont elle est l'ouvrage de la vérité de mes discours, je la prendrai
pour juge entre Emile et moi ; je marquerai la place où nous sommes, les

rochers, les bois, les montagnes qui nous entourent pour monumens de ses

engagemens et les miens. Je mettrai dans mes yeux, dans mon accent, dans

mon geste, l'enthousiasme et l'ardeur que je lui veux inspirer. Alors je lui
parlerai et il m'écoutera, je m'attendrirai et il sera ému (1999 : 524).

Le recours aux « images » et « figures » poétiques instille un savoir moins
conceptuel qu'intuitif et empathique : il implique la participation médiatisée

des corps à leur environnement, du geste du maître aux yeux de l'élève.
La désignation et la nomination des composantes du paysage (« les rochers,
les bois, les montagnes qui nous entourent ») pourrait révéler un « ordre »

sensible de la nature que dans le même livre IV, la Profession de foi du
vicaire savoyard métaphorise en une « harmonie » symphonique. Lorsque la

religion naturelle implique « de comparer les parties entre elles, d'étudier
leur concours, leurs rapports, d'en remarquer le concert » (578), elle théo-
logise les fonctions épistémologiques de synthèse que tous les philosophes
des Lumières attribuent à l'imagination. Cependant, rien ne rapporte
directement la leçon de choses par l'image à la réimposition d'un ordre préétabli.
Au contraire, tout indique que les « figures » éducatives doivent toujours
reconfigurer l'interconnexion du vivant, lui donner forme par l'éveil de la
sensibilité, l'appel au « sentiment ». Même si elles semblent se rapporter aux
éléments visibles du paysage, elles impliquent une médiation symbolique,
un transfert du sensible au langage éloquent.

La puissance performative des « images » (« je lui parlerai et il
m'écoutera ») est formative, au sens où elle initie l'enfant à la connaissance

108

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



L'imagination et le vivant

des amitiés qui informent intimement la nature14. Mais elle est aussi formatrice,

moins reproductive que productive. Elle génère des solidarités avec
le vivant qui ne sont jamais créées une fois pour toutes, qui sont menacées,

qu'il faut réinventer et qui ne sont pas aussi immuables qu'il y paraît. La
« place » humaine (« la place où nous sommes ») apparaît certes centrale dans

l'environnement, investie des « devoirs » anthropomorphiques de préserver
l'organisation naturelle selon une hiérarchie spéciste. Mais il s'agit aussi de

la prolonger entre humains, de l'imager par une relation morale, politique
et sociale empreinte de justice, qui n'est jamais donnée d'avance, qu'il faut
toujours renégocier ensemble. La « place » anthropocentrique est vouée à

perpétuer et à respecter (à monumentaliser à son tour, pour reprendre la
métaphore rousseauiste) un équilibre environnemental qui dépasse les

individus, et qui les intègre aux interdépendances du vivant. Or, les conditions
de cet équilibre, elles, sont contingentes et sont à redéfinir, à vivre, ce qui
peut indéterminer l'ordre et ses places.

Pour l'observer, je propose de lire la fameuse troisième Lettre de Rousseau

à M. de Malesherbes (composée en 1762, publiée en 1779) comme une
expérience d'imagination environnementale qui invoque, elle aussi, « l'Etre
suprême », en désignant « le système universel des choses » (Rousseau 1959 :

1141) qui embrasse « tous les êtres de la nature ». Ce récit de promenade
solitaire commence par la quête de « quelque lieu sauvage dans la forêt » (1140)

qui échappe à la « servitude et la domination » - où l'on retrouve la tension
entre un rapport immanent à la nature, toujours secondaire à une perte
première chez Rousseau, et une instrumentalisation aliénante du vivant par les

« maîtres et possesseurs ».

Selon la stimulante interprétation de Jeffrey Burkholder, qui commente
en particulier les deux Discours, mais aussi les Confessions et les Rêveries, la
nature de Rousseau serait d'abord une « dénaturalisation » du social (2023 :

46) : c'est « un objet engendré par la modernité » (37), « un instrument de

négativité radicale » (du social) qui produit une « positivité descriptive ». Dans
cette Lettre en effet, c'est à partir d'une critique politique de « la main des

hommes » et de leur emprise sur les bois que Rousseau configure a contrario
le lieu « sauvage » (39). Je ne rejoins pas pour autant J. Burkholder lorsqu'il
réduit la nature à une « idée » ou « un idéalisme déguisé en matérialisme »

(73). Rousseau décrit à Malesherbes, on le sait, 1'« extase » d'une immersion
à la fois sensorielle et psychique dans la forêt, « l'esprit perdu dans cette
immensité » (1959 : 1140)15. Je veux lire cette métaphore comme une fable
matérialiste et désanthropocentrique. La nature y est active. Elle fait du su-

jet-narrateur l'objet d'enveloppements végétaux, métonymisés en attouche-

14 Pour une analyse des « amitiés végétales », voir Starobinski (1971: 278-282).

15 Toutes les citations suivantes de la troisième lettre renvoient à cette même page.

IO9

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



Dominique Kunz Westerhoff

ments de son for intérieur par les agents non humains du paysage, dont on
constate que les qualités esthétiques deviennent tactiles, tangibles : « la
majesté des arbres qui me couvroient de leur ombre, la délicatesse des arbustes

qui m'environnoient ». Le corps maintient un contact kinesthésique avec la
terre (« l'étonnante variété des herbes et des fleurs que je foulais sous mes
pieds »), ce qui dispense le "moi" de l'illusion d'un retour à une immobilité
édénique ou du fantasme d'un « retour de l'âge d'or personnel » (Starobinski
1971:426) par une renaissance matricielle au paysage.

Cette expérience d'interrelation environnementale présente également
une diversité de postures réceptives et d'attitudes perceptives qui ne
séparent pas les approches savantes et poétiques de la nature ; elle s'autoa-
limente « dans une alternance continuelle d'observation et d'admiration »,

d'attention au terrestre et d'élan vers l'illimité. Le savoir de l'herboriste
discerne des différences dans les formes de vie (« l'etonnante variété » des

végétaux), sans se dissocier ni de sa participation au mouvement des choses,
ni de l'abandon à la rêverie contemplative qui s'éloigne de toute mimèsis
sensible (« je me faisois un siècle d'or à ma fantaisie »). Se donnant libre cours,
l'imagination décentre véritablement le sujet, le dessaisit de sa centralité
anthropique pour le dissoudre figurativement dans la biosphère : « j'aimois
à me perdre en imagination dans l'espace ». L'imparfait itératif fait de

l'absorption de soi dans une nature devenue entièrement fluide un acte
indéfiniment répétable, comme si la source de cet amour environnemental, dont il
faut relever l'éros des effleurements floraux et de la dilatation de « l'espace »,

tenait à une imagination clinamen, qui ouvre le "moi" pour l'unir à un
paysage de plus en plus ductile - et cette référence matérialiste au De Natura
Rerum de Lucrèce n'est pas pour faire de « l'espace » une idéalité abstraite,
ou une négativité vide. C'est au contraire pour matérialiser la présence à

l'environnement en une relation par contact, qui puisse amener le sujet à

une configuration imageante de soi comme autre : à affranchir sa sensibilité
des propriétés physiques du corps humain, se défaire des déterminations
des "règnes" de (et sur) la nature pour se laisser habiter par elle.

A l'horizon du rêve de subsomption du "moi", une intuition de « l'infini
» se porte aux limites extrêmes de la représentation et du langage (« sans

pouvoir dire ni penser rien de plus »). Pour autant, la jouissance écopoétique
ne bascule pas dans une transcendance métaphysique puisque la vacuité
prédicative de l'expérience ramène le sujet à sa situation terrestre et au
passage du temps (« Ainsi s'écoulaient dans un délire continuel les journées
les plus charmantes [...] »). Ici encore, l'imparfait itératif reconnaît la réalité
de l'éphémère tout en suspendant encore un peu les discontinuités et les

atteintes infligées par l'histoire humaine à la forêt16.

16 Sur un « réenchantement » de la nature qui ne soit pas un retour à l'état de nature, mais

IIO

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



L'imagination et le vivant

C'est sur ce point, sur le rapport de l'imagination environnementale
à l'histoire, que nous pourrions revenir à notre poète-médecin Bablot.
Contrairement à Rousseau dont il reprend le concept de perfectibilité
humaine, il historicise et politise l'activité imaginaire, en relevant que celle-
ci n'est soumise qu'au contrôle de l'imagination sur l'imagination. Livrée
à elle-même et dissociée de la morale, elle peut devenir tyrannique. A la
veille de la Révolution, Bablot oscille entre une utopie de l'imagination
perfectionniste, « grand ressort de la Nature » (1788 : 37) unifié et vivifié par
un pouvoir d'expansion magnétique, et une critique du despotisme usant
des ressources manipulatrices et falsificatrices de l'imagination rhétorique
(« un seul homme commande, & les autres ne sont que des instruments », 41).

Dans sa Dissertation, qu'il conduit plaisamment sous la forme d'une dispute
scientifique, il se garde de trancher, initiant une dialectique qui traversera
le romantisme jusqu'à l'impérieuse et fascinante supériorité accordée par
Baudelaire à la « Reine des facultés » et au « Gouvernement de l'imagination

» dans son Salon de 1859 (1859).

Les miroirs de la taupe et de Newton : l'imagination du
divers chez Charles Bonnet

Le psychologue et naturaliste genevois Charles Bonnet poursuit une
réflexion d'une grande finesse sur l'imagination, qui devient l'enjeu de
nouvelles formes de relation, tant égocentrées qu'écocentrées, qui soulèvent
les limites du savoir. Dans son Essai analytique sur les facultés de Yàme (1760),

l'imagination est présentée comme une fonction de transformation de la
successivité empirique en une continuité sensible, mais aussi comme une
mystérieuse courroie de transmission entre la « fibre » sensible et
l'entendement, qui résiste aux possibilités de la preuve offertes par les nouvelles
sciences expérimentales du vivant :

la reproduction de l'Idée concrette par l'Imagination, dépend donc en dernier
ressort, d'une communication secrette entre les dijférens Ordres de Fibres qui
concourent à la production de cette Idée. En vertu de cette communication les

Mouvements naissent les uns des autres. Il n'est pas tems encore de chercher
à pénétrer le comment de cette liaison [...] » (Bonnet 1760 :156).

Le « concret » cèle un « secret » que le savoir naturaliste et les techniques
optiques n'expliquent pas. Les processus de l'imagination font donc l'objet

d'un postulat imaginaire qui se substitue à la rationalité savante : c'est
l'instance d'une « liaison » dont aucune relation scientifique ne peut rendre

une orientation politique vers l'avenir, voir Schneider (1979) et Roch (2012).

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.

III



Dominique Kunz Westerhoff

compte. Bonnet lui substitue un autre concept très proche, « la Réminiscence

», aux fonctions semblables de reviviscence et de variation rétrospective

de la sensation, dont il fait le fondement de la « personnalité » et du

rapport à soi : sans cette « liaison que forme la réminiscence », « il n'y aurait
point de Moi qui rassemblât ces sensations, il n'y aurait point de Personnalité

» (140).

Dans sa Contemplation de la nature (1781), Charles Bonnet éprouve, comme
Rousseau, une expérience d'imagination environnementale, mais avec des

accents pascaliens. L'extension à l'infini y est encore plus radicale, et plus
scientifiquement consistante. Comparant l'imagination à un « miroir » mental

de la nature - une métaphore empiriste de la fonction de reproduction
de la sensation, trope récurrent qui réapparaît notamment dans L'Imagination

de Delille (1806) - le psychologue transpose la méthode savante de

la « contemplation » des choses en une hypotypose de « toute la nature »,

même dans ses profondeurs invisibles :

Les divers cerveaux peuvent donc être regardés comme autant de miroirs,
où différentes portions de l'Univers vont se peindre en raccourci. Parmi
ces miroirs, les uns ne rendent qu'un fort petit nombre d'objets. D'autres
embrassent un plus grand champ. D'autres représentent presque toutes la
Nature. Quel est le rapport du miroir de la Taupe à celui d'un Newton ou
d'un Leibnitz [...] Quelle mécanique que celle qui exécute ces décorations
merveilleuses L'intelligence qui auroit lu dans le cerveau d'Homere, y au-
roit vu l'Iliade représentée par les jeux variés d'un million de fibres (Bonnet
1781:151-152).

Ici encore, le décalage fantastique de l'égocentrisme vers une totalité
cosmologique n'implique pas vraiment une sortie de l'anthropocentrisme :

c'est « l'intelligence » humaine que Bonnet célèbre dans les « miroirs » de

l'imagination, la « mécanique » de la gravitation universelle d'un Newton,
la Théodicée d'un Leibnitz, le génie des grands poètes. La nature demeure

un ensemble de « décorations merveilleuses », ce qui contrevient au premier
critère du texte environnemental posé par Lawrence Buell... Toutefois, Bonnet

ne conjecture pas moins le point de vue d'une taupe Certes, il s'agit
d'une perspective dépréciée, infime et infirme : le « miroir » psychique d'un
animal myope. Dans le vertige de la spéculation scientifique, l'imagination
s'exerce avec une liberté grotesque, en pointant le comparant le plus
dissemblable aux prospections humaines. La disproportion du regard posé à

la fois sur le détail (la capacité imaginaire de varier « différentes portions de

l'Univers », l'attention portée aux formes de vie aussi humbles qu'une taupe,
aussi microcopiques qu'une « fibre ») et sur l'immense (de l'infini céleste à

l'inférence gigantesque d'un « million de fibres »), toutes ces ruptures d'une

112

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



L'imagination et le vivant

linéarité des données du savoir défamiliarisent, sur un mode mi-comique,
mi-extatique, le tableau scientifique des Lumières.

Bonnet fait de l'imagination l'enjeu d'une connaissance conjecturale, un
supplément spéculatif du sens de la vue, mais aussi l'instance d'une réflexi-
vité critique sur les limites de la science. L'utopie d'une intelligence absolue
de la nature est démystifiée par un rappel drolatique à l'inépuisable diversité

du vivant. Les différences d'échelle et de perspective, les expériences
irréductibles du rongeur et du bipède, forment un ensemble composite et non
totalisable : un complexe d'existences sans autre rapport entre elles (« Quel
est le rapport... ») que leur contiguïté, le voisinage de leur présence et de

leurs points de vue incompossibles, dans une nature faite de « jeux variés » à

laquelle elles coappartiennent toutes. A la pointe de cette petite fable fantastique,

c'est un « Univers » vivant et animé, sinon animiste, qu'imagine Bonnet,

tel que l'esprit humain le reconstituerait - notons l'irréelle du
conditionnel dans la dernière phrase - s'il pouvait lire à rebours les images qui se

sont imprimées sur les « fibres » des poètes et savants (mais quel microscope
visualiserait leurs empreintes cérébrales Tandis que « l'extase » de Rousseau

accède à une pure présence, pour ensuite revenir à la conscience du

temps, Bonnet cherche à totaliser et à éterniser l'histoire humaine par la
visibilisation des processus de la sensibilité et de la formation imageante.
Il rêve de remonter à l'origine, du temps moderne, physique, inhumain et
gravitationnel de Newton à l'épopée homérique, comme si l'imagination
pouvait saisir l'alpha et l'oméga de l'expérience humaine, comme si elle
constituait la clé de voûte du temps humain.

Ces quelques textes sur l'imagination dans la seconde moitié du xviii6
siècle se situent au seuil d'une écocritique : bien qu'ils demeurent inscrits
dans le cadre anthropocentrique des Lumières, ils le questionnent de
l'intérieur. Dans leurs théories savantes et leurs représentations littéraires se

nouent des tensions entre la machine et le vivant, entre soi et l'autre, mais
aussi entre les agences concurrentes ou intermittentes de la nature, du corps
et de l'esprit. Conçue comme une relation entre la sensibilité et la psychologie

des "facultés", l'imagination permet d'élaborer d'autres relations,
intérieures et extérieures, personnelles et sociales, humaines et non humaines.
La découverte d'un ordre de la nature y est toujours médiatisée par des

"images", et dans le langage qui la restitue, par le transfert des métaphores
et des métonymies : elle implique un déplacement des catégories et des

déterminations. Elle instaure donc un savoir alternatif vis-à-vis des discours
de la rationalité, où le sujet pensant abandonne une posture de surplomb
pour éprouver, et pour exprimer, le continuum d'une immersion corporelle
dans son environnement. En rêvant de s'affranchir des propriétés de leur
condition (une situation dans le temps et l'espace), le poète ou le savant
élargissent le champ de leur expérience et de leur connaissance, tout en prenant

H3

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



Dominique Kunz Westerhoff

la mesure d'une perspective limitée sur le monde et d'une nécessaire
inscription dans l'histoire. Même si elle est souvent dénoncée pour l'irréalité
de ses chimères, l'imagination est néanmoins réelle par la formation de ses

images qui deviennent communicables, efficaces et partageables. Et cela

peut aussi faire l'objet d'une histoire, d'une Science nouvelle (1744), selon Vico

que traduira Michelet (1827) au cœur du romantisme.

Bibliographie
Antoine-Mahut, Delphine et Stephen Gaukroger, dir., Descartes' Treatise on

Man and its Reception, Dordrecht, Springer, 2016.

Bablot, Benjamin, Dissertation sur le pouvoir de l'imagination des femmes en¬

ceintes, Paris, Chez Crouillebois et Royez, 1788.

Bate, Jonathan, Romantic Ecology. Wordsworth and the Environmental Tradi¬

tion, Londres/New York, Routledge, 1991.

—. The Song of the Earth, Cambridge, Harvard University Press, 2000.
Baudelaire, Charles, Curiosités esthétigues, Salon de 1859, Paris, Lévy, 1868.

Becq, Annie, Genèse de l'esthétigue française moderne. De la Raison classigue à

l'Imagination créatrice, 1680-1814, Paris, Albin Michel, 1994.
Blanc, Nathalie et al, « Littérature & Ecologie : vers une écopoétique »,

Écologie &- Politique, 36:2, pp. 15-28.

Bonnet, Charles, Essai analytique sur les facultés de l'âme, Copenhague, Chez
les Frères Philibert, 1760.

—. Contemplation de la nature, dans Œuvres d'histoire naturelle de Charles

Bonnet, t. IV, Neuchâtel, Fauche, 1781.

Buell, Lawrence, The Environmental Imagination : Thoreau, Nature Writing and
the Formation of American Culture, Cambridge, Harvard University Press,

1995.

Burkholder, Jeffrey, Poétique de la nature. Romantisme et négativité, de Rousseau

à Proust, Paris, Classiques Garnier, 2023.
Citton, Yves, L'Envers de la liberté. L'invention d'un imaginaire spinoziste dans la

France des Lumières, Paris, Amsterdam, 2006.
Collot, Michel, Un nouveau sentiment de la nature, Paris, Corti, 2022.

Descartes, René, Discours de la méthode [1637], Paris, Gallimard, 1966.

—. L'Homme [1662], éd. Delphine Antoine-Mahut, Paris, Flammarion, 2018.

Godart, Guillaume-Lambert, La Physique de l'Ame humaine, Berlin, Aux dé¬

pens de la Compagnie, 1755.

Malebranche, Nicolas, « De l'imagination » [1674], De la recherche de la vérité,
dans Œuvres complètes, 1.1, Paris, Vrin, 1972.

Message, Vincent, Défaite des maîtres et possesseurs, Paris, Seuil, 2016.

Millet, Claude, Le Romantisme. Du bouleversement des lettres dans la France

postrévolutionnaire, Paris, Le Livre de poche, 2007.

114

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.



L'imagination et le vivant

OfFray de La Mettrie, Julien, L'Homme Machine [1748], éd. Paul-Laurent As-

soun, Paris, Denoël/Gonthier/Folio-Gallimard, 1981.

Pérez, Claude-Pierre, Les Infortunes de l'imagination. Aventures et avatars d'un

personnage conceptuel de Baudelaire aux postmodernes, Saint-Denis, Presses

universitaires de Vincennes, 2010.

Pinson, Jean-Claude, Pastoral De la poésie comme écologie, Ceyzérieu, Champ
Vallon, 2020.

Piper, Herbert Walter, The Active Universe : Pantheism and the Concept of Imag¬
ination in the English Romantic Poets, London, Athlone Press, 1962.

Posthumus, Stéphanie, « Ecocritique : vers une nouvelle analyse du réel,
du vivant et du non-humain dans le texte littéraire », dans Humanités
environnementalesy dir. Guillaume Blanc et al., Paris, Publications de la
Sorbonne, 2017a.

—. French Écocritique : Reading Contemporary French Theory and Fiction Eco¬

logically Toronto, Presses universitaires de Toronto, 2017b.

Rey, Roselyne, Naissance et développement du vitalisme en France, Oxford, Vol¬

taire Fondation, 2000.
Riskin, Jessica, The Restless Clock. A History of the Centuries-Fong Argument

over What Makes Fiving Things Tick, Chicago/London, The University of
Chicago Press, 2016.

Roch, Philippe, Dialogue avec Jean-Jacgues Rousseau sur la nature. Jalon pour
réenchanter le monde, Genève, Labor et Fides, 2012.

Rousseau, Jean-Jacques, « Lettre 3. A M. de Malesherbes. A Montmorency le
26 janvier 1762 », dans Quatre lettres à M. le Président de Malesherbes, contenant

le vrai tableau de mon caractère et les vrais motifs de toute ma conduite,
dans Œuvres complètes, t. I, éd. Bernard Gagnebin et Marcel Raymond,
Paris, Gallimard, 1959.

—. Émile ou De l'éducation [1662], dans Œuvres complètes, t. IV, éd. Bernard
Gagnebin et Marcel Raymond, Paris, Gallimard, 1999.

Schneider, Marcel, Rousseau et l'espoir écologiste, Paris, Pygmalion, 1979.

Schoentjes, Pierre, Ce gui a lieu. Essai d'écopoétigue, Marseille, Wildproject,
2015.

—. Fittérature et écologie. Fe mur des abeilles, Paris, Corti, 2020.

—. « "L'activisme écologique est un art" : Littérature environnementale
et engagement », dans Réarmements critigues dans la littérature française
contemporaine, dir. Justine Huppe et al., Liège, Presses universitaires de

Liège, 2022.

Starobinski, Jean, Jean-Jacgues Rousseau. Fa Transparence et l'obstacle, Paris,
Gallimard, 1971.

Védrine, Hélène, Fes Grandes Conceptions de l'imaginaire. De Platon à Sartre et
à Facan, Paris, Librairie générale française, 1990.

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.

"5



Dominique Kunz Westerhoff

Vico, Giambattista, Œuvres choisies de Vico contenant ses mémoires, écrits par
lui-même, La Science nouvelle, les opuscules, lettres, etc. [1744], trad. Jules
Michelet, Paris, Renouard, 1827.

116

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 99-116.


	L'imagination et le vivant : une relation environnementale au siècle des Lumières

