
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 70 (2023)

Heft: 1: Fascicule français. L'ordre de la nature : relations et interactions

Artikel: Senancour écocritique : la conception pastorale

Autor: Le Scanff, Yvon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1046651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1046651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

Senancour écocritique : la conception pastorale

Yvon Le Scanff
Université Sorbonne Nouvelle

Orcid : 0000-0002-3568-556X

Résumé : Le rapport de l'homme avec la nature est tout autant un rapport de
l'homme avec sa nature. C'est l'apport fondamental de la pensée de la nature
chez Étienne Pivert de Senancour (1770-1846). L'auteur indique les chemins
méthodiques d'une conversion de l'humain vers le naturel en identifiant de façon
problématique les voies déviantes de l'anthropisation. Son analyse relève
différentes directions qui dessinent une forme d'égarement qui font sens, mais aussi

contre-sens : l'illusion d'une destination conçue comme extension indéfinie,
mais aussi comme dénaturation et égale dévaluation de l'homme et de la nature.
Face à cela, Senancour propose une forme de restauration de la valeur, d'une
valeur d'usage de la nature, et une réévaluation de la place et de la mission de
l'homme dans ce qu'on pourrait appeler une nouvelle conception pastorale.

Mots-clés : Senancour, nature, pastorale (vie), romantisme, écocritique.
Abstract: The relationship of man with nature is just as much a relationship of
man with his nature. This is Étienne Pivert de Senancour's (1770-1846)
fundamental contribution to the studies of nature. He analyses the conversion from
the human to the natural by identifying, though in a problematic way, the deviant

paths of anthropization. His analysis identifies different elements pointing
to a form of misguidance that makes sense, but also counter-sense: the illusion
of a destination conceived as an indefinite extension, but also as a distortion and
equal devaluation of man and nature. Senancour thus advocates a form of
restoration of value, of a use value of nature, and a reassessment of the place and
mission ofmankind in what could be called a new pastoral conception.

Keywords: Senancour, nature, pastoral (life), romanticism, ecocriticism.

Etienne Pivert de Senancour (1770-1846) met en œuvre une pensée
naturelle - pour ne pas dire écologique - qui est tout à la fois typologique,
anthropologique et métaphysique. Elle est à comprendre dans une continuité

avec l'esprit des Lumières (en raison notamment de son scepticisme
méthodologique et de sa réévaluation de l'expérience sensible), mais aussi

en rupture avec une certaine modernité qui en est issue, au nom du reste
d'un romantisme naissant qui fait jouer Rousseau contre ces mêmes
Lumières. La nature est au centre de la réflexion morale et anthropologique de

Senancour et il la pense comme un tout, comme un milieu ; c'est pourquoi il
pense le rapport de l'homme à la nature dans sa relation à sa propre nature.
La nature n'est donc pas chez lui un environnement, mais bien plutôt une
idée ; et cette idée "rétrograde"1 en quelque sorte pour se régénérer comme

1 "Rétrograder" est un concept important

DOI 10.22015/V.RSLR/70.1.6

Senancour. Il signifie « ramener l'homme à

85

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 85-97.



Yvon Le Scanff

conception pastorale qui s'oppose à l'illusion d'une destination métaphysique,

à l'erreur d'une déviation ontologique (l'extension) et d'une dénatu-
ration anthropologique. Face à cette dévaluation sensible, Senancour veut
restaurer la véritable valeur d'usage de la nature.

La destination

Le rapport de l'homme avec son environnement est tout d'abord fondé

sur une idée métaphysique, celle de "destination" : « La moralité de l'homme,
et son enthousiasme, l'inquiétude de ses vœux, le besoin d'extension qui
lui est habituel, semblent annoncer que sa fin n'est pas dans les choses

fugitives » (Senancour 2003 : 197). Cet éloge de la sublimité de l'homme est

un des fondements de la conception humaniste de la nature humaine. Le
fameux Traité du Sublime de Longin prouve par exemple l'excellence et la
destination suprême de l'esprit humain par sa capacité à penser ce qui le

dépasse infiniment : « on peut connaître par là, à quoi nous sommes nés »

(1995 : 125). L'homme sublime ainsi la nature qui de son côté « n'a point
regardé l'homme comme un animal de basse et de vile condition ; mais elle
lui a donné la vie, et l'a fait venir au monde comme dans une grande assemblée

pour être spectateur de toutes les choses qui s'y passent » (125).

L'humanisme d'accomplissement, l'humanisme antique en somme, avait pensé
cette position intermédiaire entre la nature et la divinité à la fois comme
une valeur (vis-à-vis d'un en-deça) et comme une limitation (vis-à-vis d'un
au-delà). Cette position métaphysique livrait ainsi les fondements séculaires
d'une éthique de la responsabilité (valeur) et de la tolérance (limitation)2. Le
célèbre texte de Pic de la Mirandole, De la dignité de Yhomme, rappelle cette
conception comme un acquis fondamental de l'humanisme :

L'homme, disent-ils, est un intermédiaire entre les créatures, familier des

êtres supérieurs, souverain des inférieurs, interprète de la nature - grâce à

l'acuité de ses sens, à la perspicacité de sa raison, à la lumière de son intelligence

-, situé entre l'éternel immobile et le flux du temps (2016 : 3).

Mélange d'animalité et de divinité, l'homme n'est pas au centre mais
« au milieu du monde » (7) entre la création et le créateur, les pieds sur la
terre et la tête tournée vers le ciel. C'est lui qui donne sens à la création, il
est le témoin de sa sublimité car « son œuvre achevée, l'architecte désirait

ses habitudes primitives, à cet état facile et simple composé de ses vrais biens, [...] et indiquer
cette route de rétrogradation, devenue si nécessaire et que l'on croit si difficile » (Senancour
1999a: 5).

2 Sur ce point, voir Panovsky (1969).

86

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 83-97.



Senancour écocritique : LA conception pastorale

qu'il y eût quelqu'un pour peser la raison d'une telle œuvre, pour en aimer
la beauté, pour en admirer la grandeur » (5-7).

La destination implique aussi une mission. Le pouvoir se double d'un
devoir : témoigner de la divinité de la nature d'une manière ou d'une autre, mais
aussi en un sens entretenir et continuer l'œuvre de Dieu. C'est en somme une
conception féodale : la nature est le fief de l'homme (domination, mais
protection). Elle est à fois régie par son empire auquel on lui demande de faire
allégeance, mais elle est également sous sa responsabilité, pour la faire persévérer,

la parfaire, la perfectionner. Et ce fief est de droit divin. Buffon le
rappelle en 1764, dans l'optique de l'humanisme chrétien : « [...] l'homme placé

pour seconder la Nature, préside à tous les êtres ; seul entre tous, capable de

connaître et digne d'admirer, Dieu l'a fait spectateur de l'Univers et témoin
de ses merveilles » (2007 : 990). L'homme spiritualise ainsi la nature en
l'arraisonnant et il se spiritualise lui-même en la contemplant. La contemplation
métaphysique va de pair avec une esthétisation généralisée de la nature, et
donc son artialisation. C'est ainsi que Buffon, après avoir loué la mission quasi

apologétique de l'homme et fait l'éloge de la nature comme le Grand Livre
de la Création, en vient à montrer sa préférence pour la nature dénaturée par
la main de l'homme, pour la nature artificielle conçue comme spirituellement

supérieure à la nature sortie des mains du Créateur : « Qu'elle est belle,
cette Nature cultivée Que par les soins de l'homme elle est brillante et

pompeusement parée » (990). C'est décidément une nature bien mondaine, bien

trop humaine, qui est devenue le reflet de la créature et non de son créateur.
De fait, à mesure que l'homme se persuade qu'il vaut plus et mieux que cette
place médiocre (le mot prend précisément un sens péjoratif au xviii6 siècle),

il pense que l'idée d'une responsabilité souveraine sur son environnement
va de pair avec l'aspiration à la perfectibilité ou à l'extension indéfinie : « son
affaire est de travailler à l'amélioration ou à la réparation du monde »

(Senancour 2003 : 197). En ce sens, l'homme serait alors « comme l'agent de la

nature, employé par elle à achever, à polir son ouvrage » (197). Mais le génitif
est désormais subjectif : c'est bien comme agent extérieur que l'homme va
intervenir sur la nature. Pour reprendre la typologie de Pierre Hadot, c'est
désormais « l'attitude prométhéenne » qui supplante « l'attitude orphique »

(2004). Dès lors, un régime absolutiste renverse l'ancien pacte féodal fondé

sur une théocratie qui n'est désormais plus de façade : l'homme-dieu se suffit

à lui-même, d'une part pour s'autofonder comme autonome par la révélation

d'une volonté libre et absolue ; d'autre part, pour se présenter « comme
maître et possesseur de la nature », selon la fameuse expression cartésienne3.

3 Descartes fait l'éloge des savoirs pratiques comme la physique contre l'abus de la «

philosophie spéculative », car ils peuvent « ainsi nous rendre comme maîtres et possesseurs de

la nature ». Descartes ajoute : « Ce qui n'est pas seulement à désirer pour l'invention d'une
infinité d'artifices, qui feraient qu'on jouirait, sans aucune peine, des fruits de le terre et de

87

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 83-97.



Yvon Le Scanff

En 1778, dans Des époques de la nature (Septième époque. Lorsque la puissance de

l'homme a secondé celle de la Nature), BufFon entérine une distinction de nature

pourrait-on dire entre « la Nature brute » et « la Nature cultivée », tout à l'honneur

de la seconde.

L'extension

Comment expliquer que l'homme ait pu donc croire que la nature lui était
dédiée, destinée Que de fait lui-même ne pouvait décemment pas ou plus
en faire partie On peut certes alléguer une forme d'illusion transcendan-
tale dans l'usage abusif des causes finales que Spinoza met en cause dans
1'« Appendice » au Livre Premier de son Éthique4. Mais plus fondamentalement,

comment expliquer que l'homme ait compris que sa place moyenne,
médiane, était en fait ou de droit une position surplombante

L'immanence naturelle a besoin de la transcendance humaine pour se

comprendre et s'accomplir ; l'homme éprouve par là combien il excède toutes
les bornes de la nature et de sa nature. Il s'agit donc de faire advenir au sein
de la nature ce qui la dépasse, de la transcender pour qu'elle s'accomplisse en
raison de la destination que l'homme a reçue. En un sens, l'accomplissement
de la nature, comme de la nature de l'homme, résiderait donc dans son
dépassement. En effet, l'homme n'est pas seulement « en position intermédiaire »

(Pico délia Mirandola 2016 : 9) au sein de la Création : il y est en surplomb.
Cela n'atteste pas la médiocrité, toute d'or qu'elle soit, mais bien une «

supériorité de la nature humaine » (3). Le célèbre discours de Pic de la Mirandole
montre précisément ce basculement de l'accomplissement vers le dépassement.

L'homme n'est pas exactement dans une situation intermédiaire, mais
bien plutôt dans un état d'indétermination essentielle. Il peut se tourner vers
le haut ou s'en détourner pour lui préférer le bas. Il peut donc être ce qu'il
veut, il s'invente lui-même sa propre destination, ainsi que le Créateur l'aurait
voulu lui-même et en ces termes :

Si nous ne t'avons donné, Adam, ni une place déterminée, ni un aspect qui
te soit propre, ni aucun don particulier, c'est afin que la place, l'aspect, les

dons que toi-même aurais souhaités, tu les aies et les possèdes selon ton vœu,
à ton idée. Pour les autres, leur nature définie est tenue en bride par des lois

toutes les commodités qui s'y trouvent, mais principalement aussi pour la conservation de la
santé » (2016 : 98-99).

4 Spinoza y dénonce les illusions transcendantales et autres préjugés anthropocentriques et

superstitions anthropomorphiques qui ont fait que les hommes en sont venus à « considérer
toutes les choses existant dans la Nature comme des moyens à leur usage » et que Dieu avait
dirigé « la Nature entière au profit de leur désir aveugle et de leur insatiable avidité » (2019 :

628-629).

88

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 83-97.



Senancour écocritique : LA conception pastorale

que nous avons prescrites : toi, aucune restriction ne te bride, c'est ton propre
jugement, auquel je t'ai confié, qui te permettra de définir ta nature (7-9).

L'homme se sculpte lui-même, il se façonne, se donne forme. Il se crée
ainsi une seconde nature au sein même de la nature et à partir de sa nature
première. « L'homme de la nature » devient ainsi « l'homme de l'homme »

(Rousseau 1995 : 385)5. La limitation est alors interprétée comme un défaut
de valeur, mais aussi comme la preuve idéaliste de son illimitation métaphysique.

Prométhée et Icare deviennent par exemple, certes avec des évaluations

différentes et souvent ambivalentes, les nouvelles figures de cet humanisme

de dépassement. Prométhée emblématise le passage de la limitation à

la valeur6, de la limitation comme valeur, et ouvre à l'idée d'une perfectibilité
indéfinie dont le terminus ad quem reste symboliquement l'Homme-Dieu7.

Icare en revanche incarne tous les dangers de cette sortie de cette moyenne,
cette position médiane (« medio ») et sans doute médiatrice entre l'en-deça de

l'homme et son au-delà8. Icare illustre dès lors parfaitement ce que Senancour

va appeler le « délire de l'extension », cette primauté du pouvoir sur le

devoir, et même du vouloir sur le pouvoir.
La nature devient alors le miroir de ce « monde inversé » où « la volonté

s'émancipe de tout ancrage dans la nature » (Brahami 2009 :344-345). Sur le

plan de l'individu (extension) comme au niveau de l'espèce (perfectibilité),
le cercle vicieux de l'autofondation condamne l'homme à l'activisme et la

nature au productivisme. La définition de l'homme par Georges Leroy, qui
reprend son article de 1766 pour YEncyclopédie méthodique, montre combien
le sensualisme outre encore davantage cette tendance à l'inquiétude indéfinie.

Le raisonnement est très simple, mais lourd de conséquences. L'homme
ne se sent et ne se sait exister et ainsi même n'acquiert des idées que par la
sollicitation des sensations : « Nous ne sommes présents à nous-mêmes que
par des sensations immédiates ou des idées » (1802 :174). Or, les sensations
s'émoussent rapidement, s'affaiblissent continûment et inéluctablement. Il
faut donc sans cesse renouveler les sensations et les multiplier (en quantité :

inquiétude) et/ou en accroître la force (en qualité : intensivisme) :

Nous sommes donc forcés, pour être heureux, ou de changer continuellement

d'objets, ou d'outrer les sensations du même genre. De là vient une
inconstance qui ne permet pas à nos vœux de s'arrêter, et une progression de

désirs qui, toujours anéantis par la jouissance, mais irrités par le souvenir,
s'élancent jusques dans l'infini (174-175).

5 Senancour reprend cette expression sous la forme « les hommes de l'homme » (2003 :401).
6 Voir notamment Platon (2008 :1446-1448).
7 II faudrait sans doute relever que l'avènement du Dieu-Homme du christianisme poussera
aussi sans conteste dans ce sens-là (quand bien même ce serait un contre-sens).
8 Voir Ovide (1995 : 66-68).

89

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 83-97.



Yvon Le Scanff

Ce désir sans frein ni fin n'a pas d'autre but que sa propre affirmation ;

autant dire que c'est aussi un instinct sublimé en destin, tout rationnel qu'il
paraisse dans ses effets et ses moyens. Exister, c'est désormais changer,
agir, produire : prouver sa capacité à pouvoir naturer au sein de la nature.
L'homme devenu comme maître et possesseur du fiat divin, crée, récrée,
fait, défait et refait à loisir pour parfaire toujours tant et plus, mais aussi

pour prouver et surtout éprouver sa souveraine autonomie, son absolue
indépendance, la sublimité de sa position et de sa destination, la primauté de

sa nature sur la nature devenue elle-même pure extériorité sensible (c'est
désormais ce qu'on appelle "l'inanimé").

La dénaturation

A la suite de Rousseau9, la pensée naturelle de Senancour pointe un tournant

anthropologique dans cette autre "bifurcation"10. Loin d'avoir cultivé
la nature, l'homme l'aurait bien plutôt dénaturée, en même temps qu'il se

désorientait lui-même dans les chemins de la déviation en devenant
véritablement un simple "agent", certes particulièrement suractif, mais également
joué par un besoin (celui de persévérer et de se conserver) qui a tourné au
délire quantitatif d'une raison devenue ratio.

Le premier mouvement de cette pensée établit donc avant tout un
constat de sécession de l'homme avec son environnement, comme Senancour

l'avance à l'âge de 22 ans dans Les Premiers Ages, son premier ouvrage :

« Ce qui prouve qu'il n'est plus dans un rapport naturel avec le tout, c'est

que toutes ses opérations sont marquées par la destruction, que son ouvrage
est sans cesse en opposition avec celui de la nature, qui subordonnait tous
les objets les uns aux autres » (2019a : 101). Senancour développe alors un
véritable discours anti-Buffon, particulièrement sensible dans son
deuxième ouvrage, Sur les générations actuelles, paru en 1793 :

L'homme, qui ne voit que lui sur le globe, néglige la subsistance de toutes
les espèces qu'il assure lui être confiées et voudrait contraindre la terre à le

nourrir seul. Il ne voit en elle que la faculté de produire le riz ou les blés ; si

bien qu'il appelle stérile la terre qu'il ne peut convertir en champs, maudit
les monts neigeux qui fertilisent ses plaines, parce qu'il ne peut les couvrir
de ses troupeaux ; et il s'étonne de l'étendue des mers, cette inutile surface,

9 « Tout est bien, sortant des mains de l'auteur des choses : tout dégénère entre les mains de

l'homme » (Rousseau 1995 : 81). « Tout est bon en soi-même, tout est bien originairement ; le
mal n'est que dans l'abus [...] ; c'est que la nature a tout fait, mais l'homme a tout modifié »

(Senancour 2019:230).
10 Le concept de "bifurcation" provient de l'œuvre de Whitehead (1861-1947) et désigne la
différenciation moderne entre une nature perçue, vécue par l'expérience commune par le sujet,
et la nature conçue par la science hors de toute relation à un sujet.

90

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 83-97.



Senancour écocritique : LA conception pastorale

où l'on ne saurait planter la vigne ni établir les cités. Toute terre n'étant pas
également propre à ses vues, et les plaines étant plus faciles à la culture que
les lieux inégaux, des forêts épaisses ou des marais, l'homme s'est mis à

défricher, aplanir, dessécher ; et s'il l'eût pu, toute la terre ne serait qu'un
champ uniforme. [...] L'homme s'est partagé la terre en conséquence de

l'erreur qui le fit le premier des êtres visibles dans son idée et qui lui insinua
que tout est fait pour lui ; erreur qui bouleversa la face de la terre et changea
son propre sort : dans ce cas dans le moral, le plus élevé est devenu le plus
dépendant. [...] Voici donc la terre creusée en carrières, voûtée en mines,
aplanie en champs, dépouillée par le labour ; les eaux alignées, les végétaux
dénaturés, confondus dans des climats étrangers, les espèces animales ou
détruites ou asservies. Voici des chaussées dans des marais, les ponts sur
des rivières, des villes de pierres au milieu des prairies ou des sables. Que
cette terre est différente de la terre primitive Malgré de fréquentes douleurs
et de perpétuelles destructions, on apercevait un ensemble ; chaque partie
semblait ordonnée à un tout. Maintenant toutes les espèces sont sacrifiées à

une seule. Elle est apparemment la plus juste, la plus sage, la plus heureuse
(2019b : I75-I77)-

Le songe de la perfection humaine est devenu le cauchemar d'une
perfectibilité indéfinie11, d'« une activité inquiète [qui] a produit la civilisation
[...] qui est toute en industrie » (2001 : 132). Elle peine ainsi à masquer son
tournant quantitatif : « le but de la perfectibilité est le plus, son caractère est
donc l'instabilité, et son progrès l'illimité » (2019 :100). A mesure que la
nature se défigure sous le poids et la pression de la production, les hommes
sont eux-mêmes « dénaturés par cette surabondance d'industrie sociale »

qui forme désormais l'horizon indéfini d'une seconde nature toujours "en

manque" : « toujours quelque chose manque à ce bien-être » (1819 :199). En
des termes plus économiques, ce tournant quantitatif marque sans conteste
l'affirmation de la valeur d'échange sur la valeur d'usage.

La dévaluation

La valeur d'usage est aussi ce qu'on peut appeler la "valeur naturelle"
et Marx cite fort à propos Locke sur ce point : « Ce qui fait la valeur naturelle

d'une chose, c'est la propriété qu'elle a de satisfaire les besoins ou les

convenances de la vie humaine » (Marx 2003:14). Cette valeur est désormais
dépassée et surtout occultée par une autre valeur régie par un autre besoin

que celui de la satisfaction immédiate : « Par une suite de cette disposition
universelle, notre imagination, nos désirs et jusqu'au besoin présent de nos

11 « De tout temps, YAufklärung, au sens le plus large de pensée en progrès, a eu pour but de
libérer les hommes de la peur et de les rendre souverains. Mais la terre, entièrement "éclairée",
resplendit sous le signe des calamités triomphant partout » (Horkheimer & Adorno 1983 : 21).

91

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 83-97.



Yvon Le Scanff

sens, s'étendent au-delà de nos besoins réels. Cet excès, cette surabondance
nous force à suivre ces besoins » (Senancour 1806:55). Cette valeur, la valeur
d'échange, ne met plus au centre de l'évaluation le rapport de convenance
entre production et consommation qui régit l'utilité d'une chose. Cette autre
valeur, qui double la valeur dite "naturelle" ou "valeur d'usage"12, est la
valeur d'échange, valeur artificielle (et en un sens inutile en soi et immédiatement)

d'une chose, sortie de son état de nature. Pourtant, de toute évidence,
« la relation naturelle, saine, des hommes et des biens est en effet celle où
la production est consciemment régie par la consommation à venir, par les

qualités concrètes des objets, par leur valeur d'usage » (Goldmann 1986 :

36). Senancour met bien en évidence dans la valeur d'échange cet « excès »,

cette « surabondance » de la demande, en partie liée à des déterminations
affectives (« désirs », « imagination ») et donc irrationnelles (« au-delà de

nos besoins réels »). C'est ainsi que la valeur se reformule non plus selon

son niveau d'utilité, mais selon la quantité des échanges, le rapport entre
l'offre et la demande, les deux pôles étant désormais devenus totalement
extérieurs à la nature elle-même, laquelle est désormais associée à une
marchandise globale. Marx définit ainsi ces deux modalités d'appréhension de

la chose produite, selon la qualité (valeur d'usage) et selon la quantité
(valeur d'échange) :

L'utilité d'une chose fait de cette chose une valeur d'usage. Mais cette utilité
n'a rien de vague et d'indécis. Déterminée par les propriétés du corps de la
marchandise, elle n'existe point sans lui. [...] La valeur d'échange apparaît
d'abord comme le rapport quantitatif, comme la proportion dans laquelle
des valeurs d'usage d'espèce différente s'échangent l'une contre l'autre,
rapport qui change constamment avec le temps et le lieu. La valeur d'échange
semble donc quelque chose d'arbitraire et de purement relatif (2003 :14-16).

La quête des héros de Senancour se comprend très certainement comme
la restitution de la valeur d'usage par-delà la valeur d'échange, qui est tout à

la fois relative, extensive, indéfinie. Dans un monde dévalorisé par le délire
de l'extension et la multiplication des objets de désir, Oberman par exemple
recherche la valeur naturelle dans un rapport immédiat avec le monde de

l'inanimé : « Je ne vois que l'utilité première : les rapports indirects ont peine
de me devenir familiers ; et je perdrais dix louis avec moins de regret qu'un
couteau bien proportionné que j'aurai longtemps porté sur moi » (2003 :141).

Mais comment dès lors "rétrograder" Comment retrouver cette forme na-

12 Marx parle plus précisément de « forme naturelle » puisque la « valeur » stricto sensu lui est

ajoutée a posteriori : « Les marchandises viennent au monde sous la forme de valeurs d'usage
ou de matières marchandes, telles que fer, toile, laine, etc. C'est là tout bonnement leur forme
naturelle. Cependant, elles ne sont marchandises que parce qu'elles sont deux choses à la fois,
objets d'utilité et porte-valeur » (2003 :37).

92

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 83-97.



Senancour écocritique : LA conception pastorale

turelle de la valeur d'usage à partir d'une expérience et d'un environnement
immédiat sous l'emprise de la valeur d'échange

La conception pastorale

Senancour se propose de restaurer, de restituer Yhomme naturel, l'homme
« selon l'ordre naturel » (1999b : 4) en se rappelant opportunément que
« [1]'homme social n'est point un être nouveau créé par un système humain ;

c'est l'homme de la nature en société » (1999a : 133). Il s'agit donc paradoxalement

de concevoir « l'homme en société, selon sa nature primitive » (1999b :

5). Ce serait ainsi comme s'établir dans un entre-deux entre la sauvagerie
barbare et la dénaturation (l'extension en déviation), entre un manque et

un excès :

Je le dirai sans cesse, je le dirai vainement ; mais je ne me lasserai pas de

le redire ; laissons ces biens corrupteurs, notre grandeur ridicule, nos
progrès funestes ; retournons vers cet état naturel à notre être, qui diffère de la
férocité des temps sauvages, et bien plus encore de la déviation de nos arts
subtilisés et de nos mœurs énervées (1999a : 198).

On pourrait parler à cet égard d'une conception - et d'une tentation -
pastorale chez Senancour. Sainte-Beuve s'en est du reste fait l'écho :

Son type regretté, auquel il rapporte constamment la société présente, c'est

un certain état antérieur de l'homme, état patriarcal, nomade, participant
de la vie des laboureurs et des pasteurs, sans professions déterminées, sans
classement de travaux, sans héritages exclusifs, où chaque individu possédait

en lui les éléments communs des premiers arts, la généralité des
premières notions, la jouissance assidue des pâturages et des montagnes (1870 :

158-159).

La vie pastorale est en effet le « premier état sans doute de l'homme
social, et c'est, des formes nombreuses qu'il a depuis adoptées, la plus simple,
la plus près de la nature » (Senancour 1925 : 42). Dans la pastorale, le désir
n'est qu'un besoin et il reste tributaire de la valeur d'usage, la forme naturelle

que prend la chose utile au rendement immédiat : « Dans l'ordre
primitif nous étions susceptibles de peu d'affections, et chacune était
déterminée à son moment et comme choisie indépendamment de notre volonté,

par les besoins de notre nature » (1999a : 90). Dans cet état, il n'y a pas de

concurrence, ni de comparaison, encore moins d'étalonnage entre les objets
convoités ou sollicités. Les productions valent le temps de leur consommation,

le temps de leur effectuation :

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 83-97.

93



Yvon Le Scanff

Dans l'ordre primitif, nos relations et nos besoins circonscrits et simples,
n'occupaient chaque instant que d'une affection unique ; et bientôt ce désir
était pour jamais oublié, soit qu'il s'éteignît dans la possession de son objet,
soit qu'il fût effacé par un besoin plus pressant (88).

Dans ce retour sentimental13 de la pastorale, il s'agira dès lors de retrouver

le sens du naturel, de retrouver la vraie valeur, celle qui est en rapport,
celle qui met en rapport harmonieux l'impression et la perception :

Dans l'ordre actuel il faut donc trouver un moyen de ne recevoir à la fois

qu'une impression unique, ou du moins très-supérieure [sic] à toute autre ; et

un moyen de faire dans les impressions dont nous sommes susceptibles, un
choix toujours conforme à nos besoins, toujours convenable à notre nature,
et dès lors à notre bonheur (90).

Senancour propose en somme d'inverser l'anthropologie de l'extension

et de la perfectibilité, comme l'exposait l'article « Homme » de YEncy-
clopédie méthodique. L'auteur de cet article, Leroy, reconnaissait l'existence
d'une double extension anthropologique, à la fois quantitative (multiplier
la consommation des objets, des besoins et des désirs, changer et (se) modifier

sans cesse) et qualitative (amplifier les sensations relatives à ces objets)

- soit l'inconstance et l'intensivisme. L'homme naturel de Senancour réduit
cette production extensive issue d'une évaluation sociale (valeur d'échange)
dans ses deux dispositions quantitative et qualitative. Il s'agit de réduire la

pression quantitative de la consommation (matérielle, affective, etc.) et son
extension qualitative qui maintient l'homme dans un état délirant proche
de l'ivresse. C'est ce qu'on pourrait appeler la « voie du moindre » et la « voie
du mineur » (Le Scanff 2022 : 234-250). C'est aussi ce qu'Oberman va appeler
1'« économie de la bienfaisance », qui opère un choix et une sélection en
raison de « privations raisonnées » et du principe d'une « sévérité volontaire

» (Senancour 2003 : 318). Ce que Senancour met bien évidence dans
cette conversion d'une valeur à une autre, c'est le conditionnement du désir
dans et par la valeur d'échange, à tel point que dans la conversion à la valeur
d'usage, on pourrait considérer qu'il n'y a même pas d'effet de privation.
Ce qui est désiré dans le système organisé par la valeur d'échange (dans

laquelle s'épanouit le "délire de l'extension" qui définit le désir comme
manque et à partir du manque), c'est un bien qui ne l'est pas, paradoxalement.

Ces désirs deviennent des besoins par l'intensité de leur manifesta-

13 Le terme "sentimental" est ici à comprendre au sens où l'entend Schiller pour faire
pendant à la catégorie du naïf. Le naïf et le sentimental sont en fait deux orientations du naturel.
Le naïf provient proprement de la nature (il « est naturel »), le sentimental y revient : il est
« en quête de naturel » (Schiller 2002 : 35). Dans le sentimental, la nature fait retour et est un
recours.

94

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 83-97.



Senancour écocritique : LA conception pastorale

tion et certainement pas en raison de leur utilité : ils « deviennent des
besoins dont on ne supporterait pas d'être privé, mais auxquels on ne trouve
point de plaisir » (318). Senancour oppose à ce propos les « besoins positifs »

de ces besoins construits par le jeu social : « Les besoins positifs sont faciles
à contenir par l'habitude, dans les bornes du simple nécessaire ; mais les

besoins de l'ennui n'auraient point de bornes et mèneraient d'ailleurs aux
besoins d'opinion, illimités comme eux » (318-319). Ces « besoins d'opinion »

prennent donc valeur de besoins impérieux par le jeu de la valeur d'échange
en tant que construction sociale14. On l'a rappelé, l'homme s'est en effet
situé hors de la nature et s'est créé, hors sol, une seconde nature sur la seule
base d'une volonté autonome. Mais ce que révèle la valeur d'échange, c'est
bien que son objet, l'objet de son désir (quand bien même il aurait la nature
comme champ d'investigation) n'a plus rien de naturel. Son utilité ne vient
pas de sa nature, ne vient pas de la nature, mais d'une construction
artificielle et en partie factice, fondée sur un rapport fondamental et relatif à

une altérité, à un tiers, à une « médiation », dirait René Girard, qui en fixe la
valeur et le prix. Sans reprendre les analyses de cet auteur15, on voit combien
ce désir est métaphysique et n'a plus rien de naturel ou de physique. N'est-ce

pas là « une marque de notre supériorité [...] sur toutes les choses que la
nature nous avait données, comme assez grandes pour l'homme » (Senancour
2003:330)

Conclusion

L'ironie ne doit pas masquer l'urgence d'une conversion que Senancour
appelle de ses vœux à l'orée du siècle de la modernité. Il s'agit de comprendre
le rapport au naturel, conçu comme la nature de la nature, à la façon d'un
recentrement intime sur soi (qui est un vrai décentrement), tant il est vrai en
effet que l'homme est bien un "agent" de la nature. Il en fait partie, mais elle
le traverse également. C'est dans ce flux profond, que l'ancienne scolastique
avait appelé la "nature naturante" et que la psychologie moderne identifie
peut-être comme "moi" profond ou inconscient, qu'il faut que l'homme se

retrempe, se replonge afin de mieux se reprendre comme être naturel, afin
de mieux comprendre cette autre nature qui l'entoure et que l'on appelle

14 « La valeur utile des choses se réalise pour l'homme sans échange, c'est-à-dire dans un
rapport immédiat entre la chose et l'homme, tandis que leur valeur, au contraire, ne se réalise

que dans l'échange, c'est-à-dire dans un rapport social » (Marx 2003 :108-109).
15 René Girard a bien montré comment dans le roman se construisait « l'illusion du désir
spontané » comme « illusion d'autonomie » subjective (1989:30) ainsi qu'une illusion objective
qui donne à l'objet le statut « métaphysique » d'une sorte de « fétiche » au sens où Marx a pu
aussi l'entendre et le dire à propos de la « marchandise » (Marx 2003). Ce « mensonge romantique

» masque ainsi la vérité du désir : médiatisé, indirect, triangulaire et surtout mimétique.

95

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 83-97.



Yvon Le Scanff

aujourd'hui "environnement", en manière d'occultation de ce moment
romantique de l'idée de nature où elle fut pensée comme un milieu.

Bibliographie
Adorno, Theodor W. et Max Horkheimer, La Dialectique de la raison, trad.

Eliane Kaufholz, Paris, Gallimard, 1983.

Brahami, Frédéric, « La science de la nature humaine », dans Histoire de la

philosophie, dir. Jean-François Pradeau, Paris, Seuil, 2009, pp. 331-349.

Buffon, Georges-Louis Leclerc de, Œuvres, éd. Stéphane Schmitt, Paris, Gal¬

limard, 2007.
Descartes, René, Discours de la méthode [1637], Paris, Flammarion, 2016.

Girard, René, Mensonge romantique et vérité romanesque [1961], Paris,
Hachette, 1989.

Goldmann, Lucien, « Introduction aux problèmes d'une sociologie du ro¬

man », dans Pour une sociologie du roman [1964], Paris, Gallimard, 1986.

Hadot, Pierre, Le Voile d'Isis. Essai sur l'histoire de Vidée de Nature, Paris, Galli¬
mard, 2004.

Leroy, Charles-Georges, Lettres philosophiques sur l'intelligence et la perfectibi¬
lité des animaux, avec quelques lettres sur l'homme [1768], Paris, Imprimerie
de Valade, 1802.

Longin, Traité du Sublime, trad. Nicolas Boileau, Paris, Librairie générale
française, 1995.

Le Scanff, Yvon, Senancour. Penser nature, Paris, Classiques Garnier, 2022.

Marx, Karl, Le Capital, trad. Joseph Roy, Arles, Actes Sud, 2003.
Ovide, Les Métamorphoses, t. II, éd. Georges Lafaye et Henri Le Bonnec, Pa¬

ris, Les Belles Lettres, 1995.

Panofsky, Erwin, « L'histoire de l'art est une discipline humaniste » [1940],
dans L'Œuvre d'art et ses significations, trad. Marthe et Bernard Teyssèdre,
Paris, Gallimard, 1969.

Pico délia Mirandola, Giovanni, De la dignité de l'homme, trad. Yves Hersant
(édition bilingue), Paris, Editions de l'éclat, 2016.

Platon, Œuvres complètes, éd. Luc Brisson, Paris, Flammarion, 2008.
Rousseau, Jean-Jacques, Emile ou De l'éducation [1762], Paris, Gallimard, 1995.

Sainte-Beuve, Charles-Augustin, « M. de Senancour », Revue de Paris, 22 jan¬
vier 1832, repris dans Portraits contemporains, 1.1, Paris, Lévy, 1870, pp. 143-

172.

Schiller, Friedrich von, De la poésie naïve et sentimentale [1795], trad. Sylvain
Fort, Paris, L'Arche, 2002.

Senancour, Étienne Pivert de, De l'amour considéré dans les lois réelles et dans les

formes sociales de l'union des sexes, Paris, Cérioux/Arthus Bertrand, 1806.

96

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 83-97.



Senancour écocritique : LA conception pastorale

—. Libres méditations d'un solitaire inconnu sur le détachement du monde, et sur
d'autres objets de la morale religieuse, Paris, Cérioux, 1819.

—. Aldomen, ou le bonheur dans l'obscurité [1795], Paris, Les Lettres françaises,
1925.

—. Rêveries sur la nature primitive de l'Homme [1802], éd. Joachim Merlant et
Georges Saintville, introduite et mise à jour par Fabienne Bercegol,
Paris, Société des textes français modernes, 1999a, pp. 1-253.

—. Rêveries sur la nature primitive de l'Homme [1809], éd. Joachim Merlant et
Georges Saintville, introduite et mise à jour par Fabienne Bercegol,
Paris, Société des textes français modernes, 1999b, pp. 1-189.

—. Rêveries [1833], présenté par Béatrice Didier, Nantes, Le Passeur, 2001.

—. Oberman [1804], éd. Fabienne Bercejol, Paris, Flammarion, 2003.

—. Les Premiers Âges. Incertitudes humaines [1792], dans Œuvres complètes, 1.1,

dir. Fabienne Bercegol, Paris, Classiques Garnier, 2019a, pp. 57-129.

—. Sur les générations actuelles [1793], dans Œuvres complètes, 1.1, dir. Fabienne

Bercegol, Paris, Classiques Garnier, 2019b, pp. 131-350.

Spinoza, Baruch, Œuvres complètes, éd. Thibaut Gress, Paris, Laffont, 2019.

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 83-97.

97




	Senancour écocritique : la conception pastorale

