
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 70 (2023)

Heft: 1: Fascicule français. L'ordre de la nature : relations et interactions

Vorwort: Avant-propos

Autor: Millet, Claude

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

Avant-propos

Claude Millet
Université Paris Cité, CERILAC (E.A.4410)

Orcid : 0009-0008-2489-7971

Résumé : Ce numéro s'attache à montrer, à partir de l'étude d'œuvres littéraires,
de récits de voyages et d'ouvrages scientifiques, comment dans le second xviif
siècle et au xixe siècle, l'ordre de la nature se conçoit, concurremment au cadre
des systématiques, dans celui d'une systémique ou du moins d'une vision holistique

du vivant dont l'unité résulte des relations et des interactions qui lient les
êtres qui la composent entre eux.

Mots-clés : animaux, écologie, métaphore, métonymie, milieu, ordre de la nature,
philosophie de la nature, plantes, unité.

Abstract: Based on the study of literary and scientific works as well as travel
accounts from the second halfof the 18th century to the 19th century, this issue shows
how the order of nature was conceived both within the framework of systematics
and systemics. A holistic vision of the living prevails, according to which the unity

of the living results from the relationships and interactions between all beings,
thus bound together.

Keywords: animals, ecology, metaphor, metonymy, environment, order of nature,
philosophy of nature, plants, unity.

Si l'histoire naturelle classique a procédé, selon le mot de Michel
Foucault, à un « étalement des choses en "tableau" » (1996 :183), une projection
des êtres vivants sur la surface plane d'une systématique qui ne les reliait
qu'en les classant, encore faut-il souligner la fragilité d'un tel ordre de la
nature. Fragilité interne aux systèmes, et d'abord au grand Systema naturae,

quand Linné se voit contraint en 1758 - Nathalie Vuillemin l'a montré
ailleurs (2013) - d'accueillir dans sa taxonomie le « volvox chaos », puis
en 1767 un « genre chaos » réunissant des unicellulaires à la frontière du
visible et de l'invisible, de la vie et de la mort, et dérangeant les lignes de
classement par leur caractère polymorphe, ainsi du Protheus, ou encore
hybride, ainsi du Fungorum, être intermédiaire entre l'animal et le végétal
(Vuillemin 2013)1. Fragilité venue de l'extérieur, Nathalie Vuillemin le

montre ici-même, quand les voyageurs des mondes lointains, quelle que
soit leur admiration pour le travail du naturaliste suédois, opposent leur
expérience du foisonnement, des débordements, des enchevêtrements des

contrées tropicales (le Sénégal d'Adanson, l'île de France de Commer-

i Nathalie Vuillemin fait remarquer que ce « genre chaos » existe toujours dans les nomenclatures

actuelles. Rappelons qu'à l'autre extrémité du Systèma naturae, le genre Homo résiste de

manière aussi coriace à la mise en ordre taxonomique.

DOI 10.22015/V.RSLR/70.1. Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 3-12.



Claude Millet

son) à la fixité de nomenclatures dont les discriminants rigides relèvent en
réalité de normes relatives (européennes) et transitoires (dépendantes du
stade de développement de l'observation scientifique). L'idée d'une grande
systématique n'est pas abandonnée, mais elle est à venir, dans l'histoire
naturelle comparée qu'appelle de ses vœux un Philibert Commerson. Une
histoire naturelle comparée qui aurait vocation à rendre compte des «

relations entre les différents végétaux assemblés, en un paysage botanique
spécifique »2 : une vision holistique du vivant s'affirme, qui oriente l'observation

vers les relations à l'intérieur de ce que Lamarck appelle alors les

« milieux ambiants » et un peu plus tard la mésologie d'Auguste Comte le
« système ambiant » (Pelletier 2018) - où l'on voit que par syllepse "système"
désigne, dans le Cours de philosophie positive, une mise en ordre conceptuelle

par classement et plus qu'un simple assemblage3 : un espace d'interactions
(Comte 1938 : 325)4. Deux ordres de la nature se concurrencent, l'un
systématique, l'autre systémique. Du reste, cette concurrence se manifestait déjà
dans l'œuvre de Linné lui-même : d'un côté, le travail de division par classement

du Système de la nature ; de l'autre, dans son Économie de la nature, une
attention portée aux interactions entre les êtres vivants et leurs milieux par
l'importance économique accordée à l'acclimation d'espèces exogènes, et le

constat de ses limites5.
Dans cette perspective, le travail de Commerson est à rapprocher, dans

le champ alors en plein essor de la physiologie végétale qu'étudie ici-même
Anne-Gaëlle Weber, de celui d'un Erasmus Darwin, d'un Augustin Py-
ramus Candolle ou encore d'un Jean-Baptiste Lamarck, tous œuvrant à une
« écologie des relations » (Descola). Comme le dit Anne-Gaëlle Weber dans

son article, le but de cette « science des rapports » est « de comprendre la
manière dont les végétaux se nourrissent, croissent et se reproduisent en
utilisant leur environnement ». C'est aussi, et dans le même mouvement, une
science analogique, qui postule l'unité d'organisation du vivant et transfert
les catégories de la zoologie à la botanique. Par là même, son recours à la
métaphore, cette figure du transport, n'est pas ornementale mais, comme

2 Toutes les citations non référencées renvoient aux contributions du présent numéro.
3 L'article « Système » du Dictionnaire de l'Académie française de 1762 donne ce second sens au
mot "système", en proposant pour exemple le système planétaire. Beaucoup plus développé,
l'article « Système » du Dictionnaire de l'Académiefrançaise de 1835, en un remarquable transfert
des valeurs de l'œuvre classique sur les "systèmes" naturels et historiques, ajoute au sème de

l'assemblage la « réunion des parties d'un tout », « l'ensemble des parties qui concourent au
même résultat ». L'expression « système ambiant » chez Comte dit tout autre chose.

4 Comte note toutefois, dans sa critique de la vivisection, que l'altération du milieu (ou «

système ambiant ») est moins préjudiciable à la vie que l'altération des organes.
5 Voir Levrel & Missmer (2023). Plus globalement, au xvne et au xixe siècles, la pratique de

l'acclimation et son observation vont jouer un rôle essentiel dans le développement d'une
conception holistique du vivant.

6

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 3-12.



Avant-propos

le montre Anne-Gaëlle Weber, épistémologique - non sans précautions ni
défiances à l'égard des possibles dérives de tels transferts. C'est finalement

par défaut d'observations sûres que Candolle table sur les capacités heuristiques

de la métaphore. Les figures de l'analogie sont à la fois dangereuses et
fécondes, comme les mots de la langue elle-même lorsque leur usage,
glissant de la description du règne animal au règne végétal, éclairent des

rapports et s'obscurcissent tout à la fois (que veut-on signifier lorsque l'on parle
de la "sensibilité" des plantes Ces problèmes, décisifs en un temps où les

rapports entre littérature et sciences sont aussi étroits que polémiques6, ne
sont pas "mis sous le tapis", si l'on peut s'exprimer ainsi, par un Senebier, un
Mirbel ou un Candolle, mais appellent à un repositionnement du scientifique

par rapport au poète dans la généalogie de sa discipline, et à des procédures

de disqualification de savants-poètes accusés, comme le sont Erasmus
Darwin par Mirbel et Goethe par Candolle, d'user en poètes des analogies.
Et pourtant, le botaniste suisse ne peut s'empêcher de regretter le
désenchantement de l'écriture scientifique depuis Linné. Science des relations,
science des dynamismes, la physiologie botanique, parce qu'elle mobilise
l'analogie en toute conscience de sa fécondité mais aussi de ses risques, de

son obsolescence mais aussi des avancées qu'elle permet, s'écrit contre et
avec la poésie des ressemblances.

A lire à la suite les contributions d'Anne-Gaëlle Weber et d'Hugues
Marchai, on est tenté d'émettre l'hypothèse que Cuvier (pour qui plus tard les

qualités littéraires de Buffon et de Geoffroy Saint-Hilaire disqualifieront
leurs travaux scientifiques) donne son satisfecit aux Trois Règnes de la nature
de Jacques Delille7 précisément parce le poète évite les figures de l'analogie8.

Pourtant, une vision unitaire du vivant anime aussi, non le savant, mais
le poète de L'Homme aux champs et des Trois Règnes de la nature - dans une
toute autre perspective cependant que celle des promoteurs de la physiologie

botanique puisqu'il ne s'agit pas pour lui d'induire par analogie le végétal

à partir du paradigme animal, ni de noter comme le font Bernardin de

Saint-Pierre et à sa suite Chateaubriand les ressemblances et les harmonies
contrastives entre les animaux et leurs milieux. Les phénomènes d'interactions,

qui intéressent tant la physiologie botanique de Candolle et la «

zoologie botanique » de Bernardin de Saint-Pierre ou les harmonies du Génie

du christianisme, ou encore les « milieux ambiants » de Lamarck, attirent peu
son attention, sinon pour noter combien sont différents leurs habitants.
Hugues Marchai cite ainsi un passage des Trois Règnes de la nature où Delille

6 Voir Zékian (2011) et Marchai (2013).

7 Rappelons que Les Trois Règnes de la nature sont publiés avec des notes de Cuvier.
8 Notons que si les comparaisons anatomiques sont pour Cuvier la seule méthode valide
d'analyse du vivant, ce n'est pas pour lier ses composants par des ressemblances, mais pour
établir des variations. Sur ce point, voir Guillo (2003 :54 sqq).

7

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 3-12.



Claude Millet

note qu'« [u]n même lieu voit l'aigle et la mouche légère, / [...] / L'ours à la
masse informe, et le léger chevreuil » (1805 :116). Ce qu'il lui faut concevoir,
ce sont moins les rapports respectifs de cette mouche, de cet aigle, à ce lieu,

que ce qui les corrèlent entre eux : concevoir des principes de liaisons qui
maintiennent l'unité du vivant dans sa prodigieuse diversité. De là, comme
le montre Hugues Marchai, l'effacement de la métaphore au profit d'autres

figures, le parallèle, la métonymie et la syllepse. Ainsi Delille intensifie-t-il
« poétiquement la fusion du semblable et du divers, grâce à un réseau serré

de parallélismes de construction ». Ainsi la métonymie lui permet-elle
de former des couples là où la perception empirique ne voit que des écarts,
en choisissant les êtres a priori les plus opposés (l'aigle et le pigeon, par
exemple) pour en quelque sorte enjamber dans le saut métonymique tous
les êtres qui se situent entre eux (tous les oiseaux dans l'exemple de l'aigle
et du pigeon). Ainsi, plus discrètement, la syllepse permet-elle au poème de

figurer la diversité du vivant qui déborde le discours savant.
Toutes ces perspectives, quelles que soient leurs différences et leurs

divergences profondes, et quoi qu'il en soit de leur anthropocentrisme
(du moins s'agissant de Delille, de Bernardin de Saint-Pierre et de

Chateaubriand) ont pour point commun de troubler le grand récit de Philippe
Descola dans Par-delà nature et culture (2005) et l'assignation exclusive de

l'Occident moderne à une ontologie "naturaliste" qui, réifiant la nature, a

ouvert la voie à sa prométhéenne, et destructrice, domination. Dominique
Kunz Westerhoff montre ainsi, en prenant appui sur les œuvres du médecin
et poète Benjamin Bablot, du psychologue et naturaliste Charles Bonnet et
de Jean-Jacques Rousseau, comment dans le second xviii6 siècle l'imagination,

conçue comme une activité créatrice, tend à décentrer le sujet, à « le

dessaisi[r] de sa centralité anthropique » pour le dissoudre dans l'immensité
: « j'aimois à me perdre en imagination dans l'espace », écrit ainsi Rousseau

à Malesherbes (1959 : 1140). Cette imagination-là, à l'opposé de celle
d'un cartésianisme que l'on peut envisager comme le noyau dur de l'ontologie

"naturaliste" de Descola, ne pose pas l'esprit humain en maître de la

nature, mais génère par les images « des solidarités avec le vivant qui ne sont
jamais créées une fois pour toutes, qui sont menacées, qu'il faut réinventer
et qui ne sont pas aussi immuables qu'il y paraît ». Les images, en tant que
création de l'imagination, introduisent ainsi, par leur dynamique propre,
du mouvement dans l'ordre de la nature. Et si, chez Bablot, à la « voix » de

l'âme imaginative « la Nature obéit », c'est pour « se développe [r] tout
entière » (1788 : 41), sans qu'il y ait rupture entre les créations de l'âme et les

siennes, mais au contraire « un continuum dynamique et participatif » qui les

relie. En jeu, de nouvelles manières de concevoir l'homme, comme habitant
de l'infini et comme sujet de sa connaissance. Une connaissance qui avec
Charles Bonnet le maintient bien au centre, mais pour apprendre de l'ima-

8

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 3-12.



Avant-propos

gination à se décentrer, jusqu'à prendre, pour se saisir de l'immensité, le

point de vue - poétique, grotesque, dé-mesuré - de cet infime de l'obscurité,
la taupe.

De même que Dominique Kunz WesterhofF, Bertrand Guest propose
non de remettre frontalement en cause les thèses de Descola, mais de les

compliquer en introduisant à contre-courant les noms de Goethe et de

Humboldt - un contre-courant dans lequel l'écologie d'aujourd'hui pourrait

s'abreuver. Leur « épistémologie relationnelle » permet en effet de penser

un rapport à la nature où rationalité scientifique et sensibilité, sciences

et poésie ne s'excluraient pas, et ouvrirait à une connaissance incluse dans
ce qu'il ne serait plus approprié d'appeler son objet, la nature. De là un
attachement aux singularités, aux détails du monde, à ses anomalies et à son
instabilité, à tout ce qui échappe non à la généralisation, mais à l'abstraction

systématique. De là aussi une approche de la nature centrée sur les

relations, interactions, Weckseiwirkungen des phénomènes qui constituent
le tout vivant et qui englobent l'observateur et le traversent, puisqu'à leurs

yeux la nature commence « à l'intérieur même de l'homme ». « L'ordre se

donnera de lui-même » (Goethe 1981: 213), dit Bertrand Guest avec le poète
savant, pour qui saura s'ouvrir au monde comme monde de relations et s'y
reconnaître inclus.

Penser en termes de relations et d'interactions commande aussi chez

Senancour, qu'étudie ici-même Yvon Le Scanff, de replacer l'homme dans
la nature, et de replacer la nature dans l'homme. Ce que nous dénonçons
aujourd'hui à travers le mot "prométhéisme", Senancour l'appelle « perfectibilité

» et « délire d'extension » : délire d'une domination qui, prétendant
humaniser la nature, la dénature en lui et autour de lui ; délire d'une
substitution de la valeur d'usage, « naturelle », par une valeur d'échange qui
décolle de la sphère limitée des besoins celle des désirs, qui dès lors s'étendent
à l'infini et livrent la terre à l'affolement du productivisme. De là l'impératif
d'une régression sentimentale, au sens schillérien du terme, vers le naturel
identifié au primitif, d'une « rétrogradation » volontaire vers la pastorale,
comme programme éthique, politique, mais aussi, à travers le roman senan-
courien, poétique. Dans le recentrement sur soi d'Oberman et la dissipation
du romanesque (cette forme poétique du délire d'extension) dans le roman
pastoral se découvre la possibilité d'une reconnexion « de l'homme avec ce

qu'il appelle Y inanimé » (Senancour 2003 : 54), et qui peut alors l'animer9.
« Ce que nous nommons bêtes, choses, nature morte », écrit Victor Hugo

dans la préface de la Première Série de La Légende des siècles... Pris dans la

norme "naturaliste", le langage de notre présent est une mise à mort de la
nature, l'homme confisquant pour lui seul dans son hybris la vie même. Mais

9 Sur ce versant poétique de la pastorale senancourienne, voir Le Scanff (2022 : 270-279).

9

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 3-12.



Claude Millet

« Hélas hélas hélas tout est vivant, tout pense », « tout est douleur » (Hugo
1985 : 548). Ce n'est pas que Hugo, lorsqu'il prophétise le progrès, ne soit pas
bien souvent atteint de ce "délire d'extension" que condamne Senancour.
Et, comme le souligne ici-même Morgan Guyvarc'h, sa remarquable
indifférence à la disparition des espèces, comme sa façon de reprendre dans
Châtiments des images phobiques d'animaux pour dévaloriser ses adversaires

politiques, disent au fond tout ce qui dans son œuvre est redevable à la
tradition humaniste. Mais il y a aussi, de l'intérieur de cet humanisme, l'idée,
sans doute empruntée à Rousseau, que l'humanité de l'homme dépend
de sa conduite envers les animaux et une intolérance à la souffrance
animale qui fait de la pitié un impératif moral, politique et religieux. Morgan
Guyvarc'h souligne surtout qu'au-delà de cette inquiétude suscitée par la
vulnérabilité animale et la cruauté humaine (inquiétude qu'il partage avec
ses contemporains à partir des années 1840), il y a chez Hugo, manifeste
dans son lexique, une attention portée à la diversité du monde animal qui
excède les normes tant esthétiques que morales de son temps, et appelle
l'Homme - le lecteur et la lectrice - à prendre en considération des vivants
qui ne sont pas de son monde, ou qui ne le sont que de manière négative.
Enfin Morgan Guyvarc'h voit dans les configurations narratives des
possibilités pour Hugo de penser des rapports désaliénés entre l'Homme et les

autres vivants : fables de l'anthropogénèse par la pitié, mais aussi fables de

la rencontre, du regard échangé, et fables de l'amitié, fables des communautés

hybrides (Lestel), fables de la compagnie de l'homme et d'animaux qui
ne cohabitent pas ordinairement avec les humains - un ours, une chèvre,
un loup nommé Homo. Des fables où hommes et bêtes interagissent, et qui
dessinent l'horizon d'une autre perfectibilité, où l'humain et l'animal
trouveraient chacun en l'autre la voie d'un salut.

« J'aime l'araignée et j'aime l'ortie » (Hugo 1985 : 366) doit ainsi se lire
comme une profession de foi, d'intégration dans un tout vivant qui n'est

pas fait pour l'homme, et ne lui sert (directement) à rien. La même mise
à l'épreuve de l'étroitesse des perspectives utilitaristes par la Naturphilosophie

se retrouve chez George Sand parlant des jardins, qu'étudie pour
nous Corinne Fournier Kiss. George Sand dit ainsi distinguer deux classes
de végétaux : ceux que l'homme a façonné, artificialisé à son usage, et les

« mauvaises herbes », ou du moins celles que les jardiniers et les laboureurs,
qui raisonnent en termes d'utilité, nomment ainsi, et qui sont pour Sand
les « vraies » herbes : des « êtres complets » (Sand 1868 : 565), poussant
librement parce qu'enracinés dans leur milieu originaire. Cette systématique
paradoxale éclaire les deux modèles de jardins que Corine Fournier Kiss
met en évidence dans l'œuvre des années i860, et leur évaluation respective,
toute aussi paradoxale. Le jardin d'Antibes d'abord, dans la deuxième Lettre
d'un voyageur à propos de la botanique, qui offre le spectacle sublime, enchan-

10

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 3-12.



Avant-propos

teur, de plusieurs plans où croissent les plantes exotiques les plus rares, les

plus merveilleuses. Le jardin de Monsieur Sylvestre, moins beau, plus simple,
mais où rien n'est ni arrangé, ni transplanté, ni segmenté, un « jardin
naturel » (Sand 1866) qui n'est pas à contempler, mais à aimer. Corine Four-
nier Kiss invite à penser ces deux jardins sandiens comme des figurations
poétiques des enjeux de la querelle entre Cuvier et Geoffroy Saint-Hilaire
dans laquelle Sand avait failli s'engager pour le second du temps de Lélia.

Aux plans du jardin d'Antibes qui n'organise la nature qu'en la segmentant
comme le fait Cuvier s'oppose l'ordre naturel un que compose spontanément

le jardin de monsieur Sylvestre. Le premier n'invite qu'à une vision
panoramique, frontale, objectivante. Le second accueille en son sein celui
qui l'aime. Le premier sépare, enferme, délimite. Le second est ouvert, et
laisse advenir l'ordre immanent de la nature de son énergie créatrice
interne. Le premier est arrangé. Le second dérange dans ses enchevêtrements
les frontières entre les règnes, voire suggère leur « perméabilité ». Le
premier par ses transplantations établit des rapports artificiels. Le second est

tout en relations, et en interactions. Le premier propose une représentation,
comme figée en sa perfection, de l'ordre de la nature. Le second est l'ordre
de la nature même, en son unité dynamique, toujours en devenir : un ordre
qui, pour reprendre l'expression de Goethe, « se donnera de lui-même »,

dans le mouvement continu de ses liaisons.

Bibliographie
Bablot, Benjamin, Dissertation sur le pouvoir de l'imagination des femmes en¬

ceintes, Paris, Chez Crouillebois et Royez, 1788.

Comte, Auguste, Cours de philosophie positive, t. III, Paris, Bachelier, 1838.

Delille, Jacques, L'Homme des champs ou les Géorgiques françaises [1800], Paris,
Levrault, Schoell et Cie (édition augmentée), 1805.

Descola, Philippe, Par-delà nature et culture, Paris, Gallimard, 2005.
Foucault, Michel, Les Mots et les Choses, Paris, Gallimard, 1966.

Goethe, Johann Wolfgang, Italienische Reise [1816], dans Goethes Werke
[Hamburger Ausgabe], t. XI, Munich, Beck, 1981.

Guillo, Dominique, Les Figures de l'organisation. Sciences de la vie et sciences

sociales au XIXe siècle, Paris, PUF, 2003.
Hugo, Victor, « Ce que dit la bouche d'ombre », Les Contemplations, dans

Poésie, t. II, Œuvres complètes, dir. Guy Rosa et Jacques Seebacher, Paris,
Laffont, 1985.

Le Scanff, Yvon, Senancour. Penser nature, Paris, Classiques Garnier, 2022.

Levrel, Harold et Antoine Missmer, L'Économieface à la nature. De la prédation
à la coévolution, Paris, Les petits matins, 2023.

11

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 3-12.



Claude Millet

Marchai, Hugues « Avant-propos », dans Muses et Ptérodactyles, dir. Hugues
Marchai, Paris, Seuil, 2013, pp. 9-13.

Pelletier, Philippe, « Mésologie, géographie, écologie : enjeux critiques »,

dans La mésologie, un autre paradigme pour ïanthropocène éd. Marie
Augendre, Paris, Hermann, 2018, pp. 51-70.

Rousseau, Jean-Jacques, « Lettre 3. A M. de Malesherbes. A Montmorency
le 26 janvier 1762 », Quatre lettres à M. le Président de Malesherbes, contenant
le vrai tableau de mon caractère et les vrais motifs de toute ma conduite, dans
Œuvres complètes, t. I, éd. Bernard Gagnebin et Marcel Raymond, Paris,
Gallimard, 1959.

Sand, George, Monsieur Sylvestre [1865], Paris, Lévy, 1866.

—. « Lettres d'un voyageur à propos de botanique », Revue des Deux Mondes,

75:3, Ierjuin 1868, pp. 557-582.

Senancour, Etienne Pivert de, Oberman [1804], éd. Fabienne Bercejol, Paris,
Flammarion, 2003.

Vuillemin, Nathalie, « Aux confins de la nature : l'idée de "chaos" dans la
pensée scientifique du xviii6 siècle », Dix-huitième siècle, 45:1, 2013, pp. 433-

449-
Zékian, Stéphane, « Guerre ou alliance Le débat sur les deux cultures au

début du xixe siècle », Romanische Forschungen, 123:1, 2011, pp. 45-55.

12

Versants 70:1, fascicule français, 2023, pp. 3-12.


	Avant-propos

