Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 69 (2022)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Studi sul teatro comico del Rinascimento

Artikel: Il Negromante di Ludovico Ariosto, tra modelli classici e suggestioni
magico-astrologiche

Autor: Albergati, Noé

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1005914

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1005914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

versants

Il Negromante di Ludovico Ariosto, tra modelli
classici e suggestioni magico-astrologiche

Noé ALBERGATI

Universita di Pisa e Université de Fribourg
Orcid: 0000-0002-7867-6313

Abstract: Nonostante vi siano legami con la commedia classica, Ariosto nel Ne-
gromante inserisce numerosi elementi originali, a cominciare dal personaggio di
TIachelino e dagli aspetti magico-astrologici a lui connessi. Il saggio mira a rileva-
re questi aspetti e a porli in relazione sia alla cultura occulta dell’epoca sia al di-
battito che interesso la sua liceita ed efficacia. Lo scarto tra le due redazioni della
commedia, infatti, lascia intuire come l'acuirsi del tasso di sarcasmo mirasse a
colpire coloro che dimostravano eccessiva credulita e conferivano troppa fiducia
a chi esercitava tali arti, nobili compresi. La scelta di Ariosto assume inoltre ul-
teriore peso, nella sua volonta di denuncia, considerando 'ambiente della corte
estense sempre pronto ad accogliere personaggi come lachelino.

Keywords: Ariosto, commedia, negromante, astrologia, magia

Il debito di Ariosto verso la commedia latina € gia stato indagato da nu-
merosi studi, soprattutto a partire dai saggi di Guido Marpillero. Anche
il Negromante non fa eccezione, poiché vi si ritrovano elementi desunti da
Plauto e Terenzio (in particolare dall’Andria), quali la figura del servus calli-
dus o la costruzione della trama su una serie intricata di inganni ed equivoci
risolti dall’agnizione finale; persino Iachelino & un’evoluzione del personag-
gio del lenone. Eppure é proprio il protagonista dell’opera a segnare uno
scarto rispetto ai modelli classici, diventando il perno su cui si basa la satira
nei confronti di coloro che sono troppo inclini a credere agli effetti mirabili
promessi da maghi e astrologi.

I1 parallelismo istituito dalla commedia con la realta delle corti, da un
lato, e dall’altro con il dibattito coevo sulle arti occulte, oltre a risultare il
tasso di maggiore originalita del testo, rimarca chiaramente I'intento sati-
rico di Ariosto, confermato altresi dallo scarto tra la le due redazioni del
Negromante; aspetti che il presente saggio mira appunto a rilevare.

La triplice truffa ideata dal negromante é il fulcro dell’intero testo: tutte
le azioni e i personaggi sono ad essa legati, a dimostrare come Ariosto non
mirasse a scrivere la solita commedia degli equivoci, ma proprio a riflet-
tere sul tema dell’inganno e della finzione mistificatrice. Si consideri che
l’autore scrive nella cornice della corte estense, dove astrologi e maghi era-
no ancora tenuti in grande considerazione, nonostante ormai il dibattito
coevo sulle arti occulte inclinasse progressivamente verso una loro messa

[©=or »

DOI 10.22015/V.RSLR/69.2.3 Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



NOE ALBERGATI

in discussione, dovuta al clima di condanna propugnato all’interno della
Chiesa dall’Inquisizione, oppure all’ampliarsi del fronte degli scettici, come
Pomponazzi, dubbiosi nei confronti dei prodigi promessi dalla magia o ad-
dirittura della sua stessa esistenza'. Una commedia incentrata su astrologia
e magia, in cui viene declinato il tema dell’inganno e della follia umana,
risultava quindi in quegli anni estremamente attuale. Non si dimentichi che
le commedie erano composte per essere recitate in occasione del carnevale,
momento tradizionale di irrisione dei costumi e di rovesciamento dei valori
sostenuti dai signori, cosicché all’autore si presenta il contesto ideale per
portare un affondo ai danni delle arti occulte, ideando un protagonista in-
novativo e devolvendo per la prima volta un’intera commedia alla figura del
negromante, come suggerisce il titolo (Radcliff-Umstead 1986: 79).

Nonostante la grande originalita del personaggio e la sua complessita,
che lo distanziano da tutti i precedenti modelli, Ariosto non é il primo au-
tore a introdurre la figura del negromante nelle rappresentazioni teatra-
li: 'idea gli venne verosimilmente dalla Calandria, inscenata a Urbino nel
1513, da cui trae altresi il motivo, peraltro novellistico, dell'amante chiuso in
una cassa al fine di penetrare nell’abitazione dell’amata, o quello del ricor-
so «alle arti negromantiche per risolvere una presunta anomalia sessuale»
(Sanesi 1911: 188-189). La presenza di incantatori e astrologi va tuttavia fatta
risalire agli albori del teatro in volgare, poiché la commedia latina non rap-
presentava sulla scena gli aspetti sinistri della magia, ma affidava ai per-
sonaggi il compito di riportarli dialogicamente (Radcliff-Umstead 1986: 74).
Nelle sacre rappresentazioni, infatti, ai personaggi tradizionali vengono ac-
costati «altri personaggi tolti dalla vita reale quotidiana: medici e astrologi»
e incantatori, le cui caratteristiche erano esagerate in funzione caricaturale
(Sanesi 1911: 50).

Ad esempio la Rappresentazione o Miracolo di Teofilo, che «conobbe lar-
ghissima diffusione dal vi secolo fino al 1400 e oltre» (Bonfantini 1942: 536),
si pone l'obiettivo edificante di dimostrare quanto sia pericoloso rivolgersi
ai demoni, ma allo stesso tempo di sottolineare come Dio sia pronto a perdo-
nare chi se ne penta. Il protagonista perde infatti la sua posizione di vicario
in seguito agli intrighi del diavolo, e per riottenerla si rivolge all’incantatore
Manovello, affinché gli procuri un aiuto. Naturalmente il demone evocato
tenta di guadagnarsi 'anima di Teofilo, che si salva solo grazie all’interven-
to della Vergine. Lucifero sfoga allora la sua frustrazione per il fallimento
su Manovello, portandolo vivo all’inferno: punizione che rispecchia anche
l'astio diffuso nel confronto degli ebrei — etnia che il mago condivide con
Iachelino (Sanesi 1911: 51).

1 Su questo tema € incentrata la mia tesi di dottorato. In questa sede non ¢ possibile fornire
tutti i riscontri testuali e bibliografici per rendere conto del fenomeno, pertanto mi limitero a
quelli strettamente connessi con la commedia.

26

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



IL NEGROMANTE DI LUuDOVICO ARIOSTO

Nella Rappresentazione di Santa Orsola di Castellani a essere derisi sono
invece gli astrologi, sulle cui labbra € posta «la franca e precisa dichiara-
zione che “questo astrologare € cosa sciocca’», non cosi lontano, come sin-
tagma, dalle «<magiche sciocchezze» del Furioso (54-55). Il re della Bretagna
convoca infatti gli astrologi per sapere sotto quali auspici nascera sua figlia
Orsola, ed essi si dimostrano incapaci di fornire un pronostico, affermando
esplicitamente, mentre si consultano, che nella loro arte a contare € soprat-
tutto 'apparenza:

e chi non vuol parer huom vile, e grosso

parli con chi non sa spesso in latino,

I’haver talvolta un bel vestire in dosso

fa che I’huomo é tenuto un’huom divino;

che giova haver voltato libri, e carte

se ’huom non ha con la dottrina I’arte? (Castellani 1589: c. 1v)?.

Quando il re caccia gli astrologi, il narratore chiude I'episodio con il
commento ironico che «quanto studian pil1, poi men ne sanno» (c. 2r), por-
tando a compimento la loro desacralizzazione parodica, gia avviata da loro
stessi. Bernardo Pulci inscena parimenti, nella sua Storia di Barlaam e Josafat,
degli astrologi intenti a predire il futuro alla prole di un regnante, e anche in
questo caso la loro presenza e ridotta a poche battute quasi in apertura della
rappresentazione (Pulci 1942: 400-432)°. Benché gli astrologi siano in questa
opera figure piu serie, il loro pronosticare risulta ugualmente di scarsa utili-
ta, dato che si contraddicono I'un I'altro.

E tuttavia nell’Epirota (Venezia 1483), commedia in latino di Tomma-
so Medio (0o Mezzo), che, secondo Sanesi, «la figura del ciarlatano, ignota
all’antico teatro, apparisce [...] per la prima volta sulle scene» (Sanesi 1911:
122); e senza dubbio il lachelino ariostesco € un ciarlatano, poiché finge di
possedere doti magiche.

I1 ciarlatano dall’Epirota, gli astrologi derisi dalla Rappresentazione di
Sant’Orsola e il negromante “giuntatore” dalla Calandria testimoniano di
come esistessero, oltre ai maghi e agli astrologi accolti nelle corti, le loro
controparti operanti nelle fasce piu umili della popolazione, spesso con in-
tenti pit smaccatamente truffaldini (Radcliff-Umstead 1986: 76). Inoltre essi
sono i pallidi antenati scenici di lachelino (77), il quale deriva la sua caratte-
rizzazione soprattutto dal Ruffo di Bibbiena, che finge parimenti di posse-
dere poteri magici al fine di ingannare il prossimo. Quest’ultimo € pero un
personaggio secondario, non particolarmente astuto e introdotto soltanto
per moltiplicare gli equivoci: non é lui il motore della trama e, piuttosto che
creare I'occasione con le sue truffe, si adagia a sfruttare i piani altrui (soprat-

3 Loperaviene rappresentata nel 1474 a Firenze.

27

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



NOE ALBERGATI

tutto di Fannio). Iachelino al contrario trasforma i tre imbrogli di cui viene
incaricato? in tre truffe interconnesse, che imprimono movimento all’intero
testo teatrale, spezzando I'iniziale situazione d’attesa. Come osserva Scala-
brini, al negromante si presenta uno spazio, aperto dagli intrighi degli altri
personaggi, ed egli vi s’insinua con acuta sensibilita psicologica, manipo-
lando le altre persone e piegando le loro trame secondo le proprie esigenze
(Scalabrini 1996: 165).

Le sue caratteristiche ne determinano il successo e la conseguente
emulazione, misurabili tramite il moltiplicarsi di negromanti e astrologi
ciarlatani nel teatro del Cinquecento. Dal falso negromante che finge di
liberare la casa di Giovangualberto dagli spiriti per sottrargli un forziere
di tremila scudi nella Spiritata (1561) del Lasca, ad Albumazar (nome molto
significativo), che nell’Astrologo di Della Porta (1606) mira a vuotare la casa
del ricco Pandolfo, passando per Bonifacio, aggirato dal falso negromante
Scaramuré nel Candelaio di Bruno (1582), e per Aristone, orchestratore di un
triplice inganno erotico nella commedia Lo spirito di Cecchi (1585), si vedo-
no inscenati numerosi discendenti di Iachelino, a «dimostrare, non tanto la
fallacia delle arti magiche, quanto la stupidita di chi in esse credeva» (Sane-
si I911: 354). La fortuna del personaggio evidenzia altresi come 'approccio
piti razionalmente scettico all’occultismo tenda ad affermarsi con sempre
maggiore perentorieta (Radcliff-Umstead 1986: 73), benché non fosse ancora
quello predominante. I falsi negromanti, ispirati a personaggi della realta
coeva, passano cosi «direttamente dalla vita reale a popolar la scena della
commedia erudita, come gia avevano, in parte, occupato quella della dram-
matica religiosa nelle sacre rappresentazioni del sec. xv» (Sanesi 1911: 368).

Iachelino quindi incarna e al contempo parodia una figura all’epoca
molto familiare, per la sua diffusa presenza, ma ormai, come si € visto,

gia da tempo, oggetto di una dura polemica che, col passare degli anni,
diventava sempre pitt decisa. I documenti storici, le cronache, le fonti let-
terarie del tempo sono ricchissime di esempi del genere [...] di astrologhi
annunziatori di sventure o successi futuri, di maghi convinti di dominare
le forze demoniache delle stelle e di asservire, con la parola e con il segno,
le occulte potenze che dalle sfere celesti guidano il corso delle cose terrene

(Vasoli 1977: 470).

Nel caso di lachelino, grazie alle parole sue e del suo aiutante Nibbio, si
sa che egli finge soltanto di avere determinati poteri, ben conscio della ma-
schera che indossa, ma quando ci si imbatte nei suoi colleghi reali, ¢ difficile

4 Massimo richiede la guarigione di Cintio affetto da impotenza, Cintio vorrebbe che a Mas-
simo lachelino dicesse incurabile la sua impotenza e Camillo vuole ottenere I'amore di Emilia
e lo scioglimento del suo matrimonio con Cintio, prolungando I'impotenza di quest’ultimo.

28

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



IL NEGROMANTE DI LUuDOVICO ARIOSTO

«intendere dove passi il confine tra 'inganno deliberato e la sicura fede nei
propri poteri» (470).

Anticipa 'ammissione di frode, ovviamente diretta solo al pubblico, una
scena che funge da presentazione in absentia di Iachelino e in cui si discute
delle sue abilita magiche. Essa € impostata secondo una strategia di esalta-
zione e conseguente accresciuto smorzamento: alle lodi di Cinzio si contrap-
pongono le scettiche confutazioni di Temolo, e infine i controcanti di Nibbio
confermano la bassezza di Iachelino, per nulla avvicinabile ai magi rinasci-
mentali, teoricamente in grado di eseguire incanti straordinari, al pari di
quelli millantati dal negromante (Sartini Blum 1993: 223).

Dopo che egli viene definito massimo esperto nella sua arte («<Ma pur
ne 'arte magica / credo che intenda cio che si puo intendere, / e non ne sia
per tutto il mondo un simile», I 111, 345-347), Cintio elenca infatti le «cose mi-
rabili» che l'astrologo € in grado di compiere grazie al proprio potere: «fa
risplendere / la notte, e il di oscurarsi», «fa la terra muovere», «invisibile va
a suo piacer» e trasforma le persone «in varii animali e quadrupedi» (I 111,
351-352, 361, 367-368 e 372-373)°. In risposta si ha il controcanto di Temolo, che
nega il carattere miracoloso della magia, riportandola con ironia a cause na-
turali, quali 'accensione di un lume o la chiusura della finestra per i primi
incanti, oppure le metafore animali impiegate come nomignolo per persone
macchiate da un certo difetto per I'ultimo. Il suo scetticismo razionalizzante
lo avvicina alla filosofia materialista di un Pomponazzi, parimenti intento a
riportare i presunti fenomeni occulti a cause naturali, e la somiglianza si fa
ancora piu stringente considerando la sua posizione sulla magia in generale
(«Ch’egli sia mago, et eccellente, possovi / credere; ma che farsi li miracoli, /
che dite voi, si possino per magica, / non credero», I 111, 405-408) e sulla con-
giurazione degli spiriti (I 111, 413-417):

Di questi spirti, a dirvi il ver, pochissimo
per me ne crederei; ma li grandi uomini,
e principi e prelati, che vi credono,
fanno col loro esempio ch’io, vilissimo
fante, vi credo ancora.

Pomponazzi infatti non nega interamente la magia, ma ritiene che la
maggior parte dei suoi effetti sembrino miracolosi soltanto perché se ne
ignorano ancora le cause (Caroti 1983: 274). In altre parole rimane effettiva la
magia naturale, ossia quella che sfrutta le proprieta occulte insite in alcuni
elementi, come era ritenuta ad esempio la capacita del magnete di attrar-
re il ferro, e non ancora spiegabili dalla razionalita umana. Verardi infatti

5 Tutte le citazioni sono tratte da Ariosto 2009. Le poche citazioni della prima redazione
sono precedute da una A.

29

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



NOE ALBERGATI

suggerisce che Temolo, nella sua concessione alla possibilita che esistano
alcuni fenomeni magici, si rifaccia al versante naturale della magia, poiché
esso non permette di ottenere gli effetti straordinari attribuiti all’arte di la-
chelino, pertinenti piuttosto alla negromanzia (Verardi 2019: 30). Va tuttavia
anche considerata la captatio benevolentiae per cui il servitore concede che
Iachelino sia un mago, ma nega poi che possa eseguire incanti miracolosi:
un incantatore incapace di prodigi ¢, in sostanza, un uomo qualunque.

Per quanto riguarda gli spiriti, qui sinonimo di demoni, il filosofo man-
tovano ne nega l'esistenza, attribuendone la creazione a filosofi e religiosi
come mezzo per spiegare fenomeni apparentemente inspiegabili: «chi non
é filosofo [...] non puo arrivare a capire che Dio, i cieli e la natura posso-
no produrre questi effetti; crede invece che con le Intelligenze le cose va-
dano come con gli uomini, poiché é capace di afferrare solo il corporeo»,
di conseguenza «per la gente ignorante si sono inventati angeli e demoni,
anche se chi li ha inventati sapeva benissimo che non possono affatto esiste-
re» (Pomponazzi 2013: 224); alla medesima posizione si allineerebbe anche
Temolo, se non avesse I'esempio contrario di «grandi uomini». In questa bat-
tuta di Temolo, che segue il suo dialogo teso a desacralizzare i miracoli di
Tachelino, «la punta satirica ¢ tanto piu efficace in quanto sgorga dal fare alla
buona e dalla sorniona umilta del “vilissimo fante” che si rimette a chi ne sa
pit di lui, mentre ha gia dimostrato la superiorita del suo acume e della sua
chiara saggezza» (Verardi 2019: 88-89). Infatti quando decide di fare a pezzi
la cassa, al timore di Fazio per gli spiriti, risponde deciso «Voi date fede a
tai sciocchezze? O semplice / uomol» (IV 1v, 1524-1525), dimostrando quanto
effettivamente si rimetta ai «grandi uomini». Di nuovo viene riecheggiato il
sintagma del Furioso «<magiche sciocchezze», non tanto lontano dalla posi-
zione di Pomponazzi nei confronti dell’arte occulta e infatti nel suo trattato
il filosofo afferma che «gli incantesimi [...] sono “muliercularum figmenta”»
(Vallone 1961: 39).

Tra i «grandi uomini», naturalmente, sono da annoverare anche gli Este,
cosicché il brano «ha un preciso riferimento alla grande considerazione che
anche nella sua Ferrara avevano avuto e avevano gli studi negromantici, di
cui tutta la commedia nel suo personaggio-tema diventa sorridente denun-
cia» (Coluccia 200r: 195), possibile sia per le voci sempre pitt numerose che
si levavano contro magia e astrologia, sia per il contesto carnevalesco in cui
veniva recitata la commedia, tollerante persino verso una garbata derisione
della famiglia ducale. La satira di Ariosto si distanzia cosi dai precedenti
scenici di astrologi e negromanti, poiché in essi a essere derisi erano i per-
sonaggi stessi o, pitt raramente, le loro vittime stolte e di condizione media:
non si era ancora assistito a una denuncia diretta ai potenti signori delle
corti, quasi tutti accostumati a stipendiare astrologi.

30

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



IL NEGROMANTE DI LUuDOVICO ARIOSTO

Naturalmente nel corso dei secoli non erano mancate le voci satiriche
nei confronti di negromanti e astrologi. Per limitarsi al territorio ducale,
Aulo Greco precisa che

a Ferrara il negromante o indovino era gia stato oggetto di satira, allorché
Pietro, detto il Gonnella, al tempo del duca Borso, [...] rallegro con le sue
amenita la corte Estense [...] E naturalmente in quei sapidi e gustosi racconti
di tono popolare e popolareggiante anche il negromante diveniva oggetto di
satira o addirittura di scherno (Greco 1976: 64)°.

Anche in ambito letterario qualche stoccata a queste figure era stata vi-
brata, come ad esempio in un sonetto del Pistoia:

Quanta infelicita in due pianelle

che sonan il tambur quando camina

sotto due stanghe che son sorelle!

Tacete ola, lo astrologo indovina,

inginocchiato, in su volto a le stelle,

col volto d’'una carta pecorina.

Potenza di farinal

A tener vivo un om senza cervello,

miracol da dipingerlo in bordello (Renier 1888: 94).

Essendo i componimenti del Pistoia piu vicini al sentire popolare, si pud
individuare in questi versi una traccia di quell’'ambivalenza che contraddi-
stingueva l'atteggiamento del popolo nei confronti degli astrologi, da un
lato aperto ad accogliere i loro pronostici e a credervi, dall’altro pronto a
deriderne i fallimenti. Ariosto tuttavia si spinge oltre, indirizzando la satira
a chi prestava fiducia a queste figure.

Infatti, tramite le parole di Temolo, 'ironia di Ariosto, oltre al negro-
mante, colpisce al contempo anche le sue vittime, che sono in prima istanza
vittime della propria credulita. Come afferma Nibbio, a garantire la buona
riuscita degli intrighi di Iachelino é «la sciocchezza, che al mondo € in abon-
danzia» (I1 1, 541), tanto che neppure «principi e prelati» ne sono esenti: basta
pero una sola persona che vi si sottragga, come Temolo, e le sue finzioni
sono smascherate e vanificate (Ferroni 1980: 128). Nel medesimo monolo-
go, Nibbio ribalta la magnificazione del suo padrone e della sua conoscen-
za della magia e dell’astrologia, affermando che «sa di queste e de l'altre
scienzie / che sa I’asino e ’l bue di sonar gli organi» (II 1, 532-533). Nelle sce-
ne seguenti le sue battute fungono costantemente da controcanto ironico a
quelle di Iachelino, svelandone il vero significato dietro la maschera della
finzione.

31

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



NOE ALBERGATI

Nel medesimo percorso di derisione si colloca la ripresa degli incanti ne-
gati. Il negromante, proponendo a Camillo le opzioni per mandarlo nasco-
stamente nella camera di Emilia, elenca come possibilita la trasformazione
in alcuni animali e I'invisibilita, per scartarle subito dopo adducendo varie
scuse, come il rischio di essere cacciato a mazzate fuori dalla camera, per-
ché non riconosciuto, o la mancanza di tempo per acconciare ’eliotropia
(pietra che fornisce 'invisibilita). La scelta finale ricade su una banalissima
cassa, priva di qualsivoglia risvolto magico, innescando non piti un’irrisione
esplicita, come nelle parole di Temolo, ma un’ironia obliqua e implicita, che
opera sul contrasto tra la millanteria di Iachelino e la sua effettiva azione,
poiché il preteso grande negromante ripiega su una beffa da novella.

Ariosto, per incrementare 'efficacia del depotenziamento della magia,
ricorre alla precisione dei termini tecnici ad essa inerenti. Tra gli oggetti che
Iachelino finge di necessitare vi sono due bacini d’argento, un camice, un
pentacolo, «dua torchi, assai candele, et erbe varie / e varii gumi per li suf-
fumigii» (III 1v, 1215-1216), per l'acquisto dei quali si rivolge a Massimo, con
la chiara intenzione di intascarsi i soldi. La richiesta del negromante risul-
ta una parodia dell’armamentario magico realmente utilizzato dai maghi,
non tanto per gli oggetti in sé, conformi a quelli reali (alle suffumigazioni,
ad esempio, dedica numerose pagine Ficino, rifacendosi al Picatrix)’, ma in
quanto i soldi non saranno investiti per realizzare incanti, bensi in qualcosa
di assai pit immanente, come suggerisce 'acquisto di due capponi «che di
grassezza colino», eseguito con una somma gia ricevuta in precedenza per
scopi affini (Il 11, 576). Nella prima versione della commedia il collegamento
era maggiormente esplicito, poiché lachelino chiede direttamente, oltre agli
altri oggetti, un vitello di latte nero e grasso. Parimenti parodico puo essere
ritenuto lo spirito chiuso nella cassa che Iachelino intende scongiurare, sia
perché non esiste, essendo in verita Camillo, sia per il rimando iperbolico
allo spirito nell’'ampolla, che si vantavano di possedere, ad esempio, Sosena
e Albini (riguardo al primo ci informa lo stesso Ariosto nella settima satira,
mentre il secondo, presentando alcune predizioni astrologiche ad Ercole I,
afferma nella lettera di accompagnamento essere dovute a «certi spiriti qua-
li io aveva incluso in una ampollina»; Gabotto 1891: 7).

Nella commedia si riscontra un ulteriore elemento tipicamente associato
alle dottrine occulte: 'esigenza della segretezza. Naturalmente in testi quali
il Picatrix la raccomandazione alla segretezza mira a proteggere una dottri-
na arcana ed estremamente potente, la cui diffusione presso il volgo va evi-
tata (Rossi 2011: 27). Limportanza di questo tema e la sua persistenza presso

7 1l Picatrix é una compilazione di magia realizzata nella parte di Spagna sotto il dominio
arabo tra I’x1 e il x11 secolo, diffusasi poi in una traduzione latina in tutta Europa e ripresa da
Marsilio Ficino (1433-1499), medico e filosofo fiorentino, nella sua opera di riscoperta e diffu-
sione della magia ermetica e neoplatonica.

32

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



IL NEGROMANTE DI LUuDOVICO ARIOSTO

i cultori di arti occulte si intuisce dallo spazio che vi dedica Agrippa nel suo
De occulta philosophia, poiché, dopo il capitolo introduttivo al terzo libro, ap-
punto dedicato a una forma di magia piu arcana, il secondo ¢ interamente
speso ad ammonire il lettore circa l'esigenza della segretezza nell’utilizzo
della magia e la discrezione nella sua diffusione (Agrippa 1988: 166-168). Ci
informa di quanto la segretezza fosse un elemento tipicamente associato
alle arti occulte anche 'immagine di Mercurio — dio ad esse preposto nelle
vesti di Ermete Trismegisto — che invita al silenzio, tratta dal Symbolicarum
quaestionum de universo genere quas serio ludebat libri quinque di Achille Bocchi
(Bologna 1555, fig. 1). Oppure tale esigenza serve a celare informazioni che
potrebbero fornire vantaggi a un nemico, come emerge dalla lettera di Gio-
vanni Maria Albini a Ercole I, in cui le predizioni dei giorni fausti e infau-
sti sono seguite dalla raccomandazione di non diffondere a terzi la missiva:
«questa la S. V. la tenga oculta et non la mostri ad alcuno, azio non se possi-
no aiutare et che loro ge proveda» (Gabotto 1891: 8). Nel Negromante invece
fondamentale per tenere coperte le truffe di Iachelino, poiché essendo esse
interconnesse, comportano molteplici ruoli per le vittime, le quali, parlando
tra loro, potrebbero scoprire non collimare con quanto dato loro a intende-
re dal negromante. Cosicché egli intima la segretezza a Camillo e a Cintio,
mentre non € necessaria la medesima cautela con Massimo, 'unico che lo
ha assunto scopertamente per curare Cintio dalla presunta impotenza.

Anche in questo caso Ariosto si rifa a credenze coeve, che tra le cause
dell’impotenza ascrivevano incanti e maledizioni. Ad esempio quando Ia-
chelino informa Massimo che, prima di accettare I'incarico, deve appurare
se 'impotenza di Cintio sia curabile o meno («Vuo’ veder [...] se sanabile /
é questo male o no [...] ma potria questa [malia] ancora esser stata opera /
d’alcun incantator si dotto e pratico, / che la cura saria lunga e impossibile»,
III1v, 1153-1155 e 1164-1166), si legge in filigrana una convinzione accolta anche
in seno alla Chiesa, come si intuisce dal Malleus maleficarum:

i Dottori cattolici fanno la seguente distinzione: 'impotenza creata dalla
stregoneria € temporanea o perpetua: se ¢ temporanea, non costituisce im-
pedimento: si presume che sia temporanea quando nel lasso di tre anni i
conviventi, facendo tutti gli sforzi possibili, possono essere guariti o con i
sacramenti della chiesa o con altri rimedi (Institor e Sprenger 1982: 113).

La convocazione di lachelino appartiene quindi agli «altri rimedi» e in
effetti nei grimori dell’epoca erano spesso compresi dei riti per supplire a
questo problema, uno dei quali e riportato anche da Agrippa nel proprio
trattato: «Nella tredicesima [casa della luna] per cementare l'affetto tra gli
sposi e per rimuovere i malefici del coito, formavano due immagini, 'una
dell’'uomo su cera rossa, I’altra di donna su cera bianca, le riunivano e le
esponevano a fumigazioni di aloe e di ambra» (Agrippa 1988: 128).

33

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



NOE ALBERGATI

Oltre all’ironia che investe lachelino, Ariosto, probabilmente per incre-
mentare la negativita del personaggio, lo definisce di etnia ebrea, cosicché su
di lui si proietta 'ombra di secoli di sospetti e dicerie: fin dall’epoca carolin-
gia nei loro confronti «’accusa di stregoneria diventa [...] un luogo comune»,
e nel corso del Medioevo in alcune regioni «le leggi contro gli stregoni fanno
parte degli statuti che regolano la condizione degli ebrei, tanto sembra evi-
dente che essi sono dei maghi» e infatti le masse li ritengono versati nelle
scienze occulte (Poliakov 2004: 39 e 130), come testimonia sul piano letterario
la Rappresentazione di Teofilo. Si noti che lo stesso nome del personaggio ne
denuncia I'etnia ebrea, essendo simile a Iacodino, che «é un apparente nome
proprio costruito sul pl. ebraico yehudim ‘ebrei’» (Franceschini 2018: 52).

Vengono pero rilevate anche la capacita camaleontica del personaggio e
le sue doti metamorfiche, grazie alle quali modifica costantemente la propria
maschera, plasmandola a seconda dell’esigenza e del contesto. Non so quan-
to tali caratteristiche possano risultare un richiamo scherzoso alla princi-
pale qualita che Pico della Mirandola riconosce all'uomo nella sua Oratio,
secondo quanto supposto da Scalabrini («Non era infatti “camaleonte”
l'uomo dell’orazione di Pico della Mirandola? E non si fondava appunto sulla
“metamorfosi” la sua dignitas?»; Scalabrini 1996: 168), ma senz’altro rientrano
nella versatilita che si supponeva appartenesse ai magi rinascimentali.

La complessita del personaggio finora rilevata e la sua connotazione pa-
rodica relativa a una certa figura di mago e astrologo non sono tuttavia tratti
che caratterizzano da subito Iachelino. I Negromante infatti ci € pervenuto
in due stesure, la prima conclusa nel 1520 e la seconda del 1528; tra le due
redazioni si registra uno scarto interessante, causato verosimilmente da un
leggero mutamento della disposizione di Ariosto verso l'astrologia e verso
coloro che ad essa si affidavano.

Nella prima redazione, dal tono piti disilluso e maggiormente incentrata
sugli istinti piu bassi dell’'uomo — d’altra parte essa é stata revisionata negli
anni dei Cinque canti —, il negromante riesce a fuggire dignitosamente una
volta che il suo inganno € stato scoperto; al contrario nella seconda, dove «il
motivo conduttore» diventa «la dabbenaggine umana riscontrabile nei suoi
aspetti piu vari», egli «é riportato in scena e sottoposto alla gogna pubblica
attraverso la spoliazione dei suoi attributi taumaturgici» a certificarne il fal-
limento (Coluccia 2001: 25 e 176).

Se quindi in Iachelino «affiora un superiore gusto dell’intelligenza con
cui egli mette in scena le sue trappolerie e il compiacimento di contemplare
la “sciocchezza”, la pazzia degli uomini che si lasciano illudere e giuocare»
(Grabher 1947: 90-93), egli stesso non € immune da tale sciocchezza, punita
soprattutto nella seconda redazione. Infatti non si pu6 annoverare tra i «pit
cauti e piu saggi uomini / del mondo» (IV 111, 1323-1324), come denuncia Nib-
bio, ritenendo sciocchi gli eccessivi rischi a cui il suo padrone si espone per

34

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



IL NEGROMANTE DI LUuDOVICO ARIOSTO

una maggiore percentuale di guadagno. In piu risulta a sua volta ingannato,
prima da Temolo, che gli sottrae la veste, e poi dal suo servitore, che inve-
ce di raggiungerlo dopo aver rubato il possibile «ne la camera / de 'oste»
(V v, 2131-2132), come d’accordo, lo abbandona. Si noti che Temolo, comple-
tata la spoliazione del negromante e indossata la sua veste, esclama «or lo
Astrologo, / son io, e non voi» (V v, 2067-2068), smascherando il ruolo fittizio
di Iachelino e sancendone il passaggio alla propria persona, in virtu dello
scambio di travestimento, cioe della maschera di astrologo. Il ruolo infatti &
a tal punto svuotato da esaurirsi nel simbolismo iconico della veste; inoltre
la finzione serve a Iachelino per truffare le sue vittime e Temolo, circuen-
dolo, lo soppianta anche in questo ruolo, confinandolo in quello di vittima.
Si ricordino le parole espresse dagli stessi astrologi nella Storia di Barlaam e
Josafat riguardo all’importanza della veste e dell’'uso del latino (a cui ricorre
anche lachelino in III 1v) rispetto alle effettive abilita.

Un'ulteriore differenza tra le due stesure risiede nel nome del protago-
nista e nella sua caratterizzazione, poiché ¢ nominato “Fisico” nella prima
versione, inviata a Leone X, e il suo agire non rimanda quasi mai all’astrolo-
gia. Soltanto nella versione del 28 Iachelino € conosciuto come Astrologo e
afferma di eccellere in tale arte, mentre nella redazione precedente si hanno
tre sole referenze all’astrologia, in due delle quali essa ¢ associata alla ne-
gromanzia (A 111, 337-338 e A Il 111, 647-649; Portner 1982: 317). In entrambe le
redazioni Iachelino afferma di aver saputo fin dall’inizio che Cintio stesse
fingendo («Cintio, renditi certo che narratomi / alcuna cosa non hai che be-
nissimo / io non sapessi prima», A I1111, 963-965, con leggere variazioni lessi-
caliin I, 878-880) e tale conoscenza su aspetti celati del presente potrebbe
essere derivata tanto dalla lettura degli astri, quanto dalla congiurazione di
demoni. Tutti gli altri riscontri sicuramente astrologici sono invece intro-
dotti soltanto nella redazione del '28. Ad esempio lachelino non si occupa
direttamente di sorvegliare la cassa perché intento ad allestire un pronosti-
co per la vita di «un certo giovene», da cui spera un pagamento di quattro
scudi: da Avogaro a Gaurico, agli astrologi operanti alla corte estense era
spesso richiesto di stendere pronostici e a tale attivita era legata parte dei
loro guadagni (Caroti 1983: 223-225). Oppure il negromante menziona «una
coniunzion, che per me ideonea/ ora si fa, di Mercurio e Venere» (IV v, 2061-
2062) per convincere Temolo a prendere la sua veste, affinché porti in fretta
i bacini d’argento a Massimo.

Nonostante la seconda redazione incrementi la presenza dell’astrologia,
perde una scena ricca di echi di magia astrale, quantunque commista alla
demoniaca. lachelino intende fondere «tre lame, ne le quali [...] scrivere /
con certa orazion certe carattere», da nascondere poi sotto la soglia dei ber-
sagli; successivamente deve «far tre imagini» che vuole «tener in casa sette
ore continue / il giorno, e sette altre continue [...] / la notte scongiurar», in

35

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



NOE ALBERGATI

modo da mutare il proposito dei bersagli riguardo al matrimonio (A III 1,
1044-1060). Le immagini infatti rimandano a numerosi rituali del Picatrix, ad
esempio, oltre ad essere menzionate da Ficino, e ottengono tradizionalmente
il loro potere dall’influsso degli astri, benché qui non siano nominati. Lami-
ne e pergamene contenenti formule magiche o orazioni pertengono invece
piuttosto al versante demoniaco, essendo rivolte non a intelligenze astrali,
ma a spiriti demoniaci che tali scritte possano leggere e comprendere; pa-
rimenti legato al contesto della stregoneria ¢ la sepoltura di oggetti sotto la
soglia, menzionata sia nel Malleus («gli stregoni usano certe immagini e certi
strumenti che talvolta pongono sotto la soglia all’ingresso della casa»; Institor
e Sprenger 1982: 45) sia da Biondi, il quale rimarca proprio a Ferrara il ricor-
rere nelle testimonianze dell’epoca della «soglia delle case, sotto cui si celano
le sostanze stregate o i biglietti con le formule sconvolgenti» (Biondi 1977: 171).

La mancanza del versante astrologico € compensata da un incremento
della negromanzia, poiché Iachelino propone di eseguire sopra un altare
contenente un cadavere un rituale, che nel suo parodiare i riti canonici puo
dirsi una messa nera, celebrata in aggiunta per un santo dal nome parlante:
San Godenzio (A 1111, 411-412 e A IV 111, 1271-1272; Portner 1982: 326).

Il mutamento della denominazione di lachelino da Fisico ad Astrologo,
nonché l'aggiunta di rimandi a tale disciplina, avviene nell’arco di tempo
significativo che comprende, oltre al dibattito relativo ai demoni, a cui lo
scetticismo di Temolo sembrerebbe rimandare, U'annus mirabilis delle piogge
torrenziali che avrebbero dovuto investire I’Europa. 1l 1524, infatti, avrebbe
dovuto essere un anno contraddistinto da un’eccezionale piovosita, o addirit-
tura da un diluvio, a causa di una congiunzione astrale di pianeti acquei nel
segno dei Pesci, secondo quanto predetto da numerosi pronostici (cfr. Caroti
1983 e Zambelli 1982). Quanto il terrore per tali calamita fosse diffuso ¢ te-
stimoniato dalla «massiccia presenza del diluvio nel carnevale del 1524 — nel
quale esso costitui uno dei bersagli preferiti dell’irrisione collettiva» (Caroti
1983: 264). E se l'irrisione carnevalesca era il modo di esorcizzare il terrore,
poi essa si trasformo in derisione degli astrologi, quando le loro predizioni
risultarono false. Un esempio concreto si ha grazie a un pronostico satirico di
Pietro Aretino. In esso la penna aguzza dell’autore fustiga la torma di astrolo-
gi che avevano predetto un anno di piogge torrenziali, in testa a tutti proprio
Gaurico: «ma quello che io voglio inferire é che il Gaurico bufalo cogli altri er-
ranti astronomi buoi non essendo in loro piovuto dal cielo se non pecoraggine
giudicano tutte le cose al contrario» (Luzio 1900: 3). Si osservi che il sintagma
«astronomi buoi» e gli altri epiteti animaleschi sono analoghi al commento
di Nibbio sulle effettive conoscenze dell’arte occulta del suo padrone. In una
commedia dove il bersaglio principale dell’ironia € la sciocchezza della gente
che crede alla magia, fornire a Iachelino anche le caratteristiche dell’astrolo-

36

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



IL NEGROMANTE DI LUuDOVICO ARIOSTO

go permetteva di bersagliare altresi tutte le persone che ai pronostici presta-
vano cieca fiducia, nonostante si dimostrassero frequentemente inattendibili.

Se quindi Ariosto riprende elementi e personaggi della commedia lati-
na, seguendo il costume del teatro colto italiano di fine Quattrocento e ini-
zio Cinquecento, il protagonista del Negromante, proprio in quanto «figura
originale come tipo e reagente comico, privo di riscontro nel teatro antico»
(Doglio 1976: 433), ci permette di cogliere il tasso d’innovazione introdotto
dall’autore. I precedenti nel teatro in volgare non bastano a spiegare né l’a-
derenza di Ariosto all’immaginario occulto coevo, dato i loro rimandi molto
meno precisi, né la carica satirica presente nella commedia, rivolta a bersagli
di qualsiasi rango. Soprattutto lo scarto che separa le due redazioni, conco-
mitante all’episodio dell'annus mirabilis del 1524, dimostra la consapevolezza
di Ariosto riguardo al dibattito sulle arti occulte, nonché la sua volonta di
inserirvisi con la propria visione razionalizzante e ironica.

| METENOHIE ZtaMiras of byacrors |

=l AAAITZAT MEN FOARAKH T Y
B,

Fig. 1: Giulio Bonasone, Symb. LXIIII, in Achille Bocchi, Symbolicarum quaestionum de universo

genere quas serio ludebat libri quinque, Bologna, 1555 (Zurich, ETH, Graphische Sammlung).

37

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



NOE ALBERGATI

Bibliografia

Agrippa, Enrico C., La filosofia occulta o La magia, a cura di A. Fidi, Roma,
Edizioni Mediterranee, 1988.

Ariosto, Ludovico, Commedie, vol. 11, a cura di L. Stefani, Perugia, Morlacchi,
20009.

Biondi, Albano, «Streghe ed eretici nei domini estensi all’epoca di Ariosto,
in Rossi 1977, pp. 165-199.

Bonfantini, Mario (a cura di), Le sacre rappresentazioni italiane. Raccolta di testi
dal secolo xii1 al secolo xvi, Milano, Bompiani, 1942.

Caroti, Stefano, Lastrologia in Italia, Roma, Newton Compton, 1983.

Castellani, Castellano, La rappresentazione di s. Orsola vergine, e martire. Nuo-
vamente ristampata, Firenze, Giovanni Baleni, 1589.

—. «Miracolo di Teofilo», in Bonfantini 1942, pp. 538-567.

Coluccia, Giuseppe, Lesperienza teatrale di Ludovico Ariosto, Lecce, Manni,
200I.

Doglio, Maria L., «<Lingua e struttura del “Negromante”», in Cesare Segre
(a cura di), Ludovico Ariosto: lingua stile e tradizione, Atti (Reggio Emilia e
Ferrara, 12-16 ottobre 1974), Milano, Feltrinelli, 1976, 427-443.

Ferroni, Giulio, «Gioco, trucco, illusione: La corte nel corso del tempo», II
testo, la scena. Saqggi sul teatro del Cinquecento, Roma, Bulzoni, 1980, pp.
99-162.

Franceschini, Fabrizio, «Giudeo-romanesco a Livorno. Lebreo stregone e il
teatro delle lingue nelle “Nozze in sogno” (1665)», Nuova Rivista di Lettera-
tura Italiana, xx1, 1, 2018, pp. 47-68.

Gabotto, Ferdinando, Nuove ricerche e documenti sull'astrologia alla corte degli
Estensi e degli Sforza, Torino, La Letteratura, 1891.

Grabher, Carlo, Sul teatro dell’Ariosto, Roma, Edizioni Italiane, 1947.

Greco, Aulo, «<Ludovico Ariosto: modelli per I'istituzione di un teatro comi-
co», Listituzione del teatro comico nel Rinascimento, Napoli, Liguori, 1976,
Pp- 49-71.

Institor, Heinrich (Kramer) - Sprenger, Jakob, Il martello delle streghe, Vene-
zia, Marsilio, 1982.

Luzio, Alessandro, Un pronostico satirico di Pietro Aretino, Bergamo, Istituto
Italiano di Arti Grafiche, 1900.

Marpillero, Guido, «“I Suppositi” di Ludovico Ariosto», GSLI, 31, 1888, pp.
291-308.

—. «“Il Negromante” di Ludovico Ariosto», GSLI, 33, 1890, pp. 309-339.

Poliakov, Leon, Storia dellantisemitismo, vol. 1, Firenze, Sansoni, 2004.

Pomponazzi, Pietro, Le incantazioni, a cura di V. Perrone Compagni, Pisa,
Edizioni della Normale, 2013.

Portner, Irving A., <A non-performance of “Il Negromante”», Italica, 59, 4,

1982, pp. 316-329.
38

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



IL NEGROMANTE DI LUuDOVICO ARIOSTO

Pulci, Bernardo, «Storia di Barlaam e di Josafat», in Bonfantini 1942, pp.
400-432.

Radcliff-Umstead, Douglas, «<The Sorcerer in Italian Renaissance Comedy»,
in D. Beecher - M. Ciavolella (a cura di), Comparative Critical Approaches to
Renaissance Comedy, Ottawa, Dovenhouse, 1986, pp. 73-98.

Renier, Rodolfo (a cura di), I sonetti del Pistoia giusta lapografo trivulziano, To-
rino, Loescher, 1888.

Rossi, Paolo (a cura di), Il Rinascimento nelle corti padane. Societa e cultura,
Bari, De Donato, 1977.

Rossi, Paolo A. (a cura di), Picatrix, Milano-Udine, Mimesis, 20I1.

Sanesi, Ireneo, La commedia, Milano, Vallardi, 1911.

Sartini Blum, Cinzia, «The Shifting Role of Magic in Ariosto’s “Il Negro-
mante”», Quaderni d’italianistica, X1v, 2, 1993, pp. 221-238.

Scalabrini, Massimo, «La schiatta di mastro Iachelino. Una proposta per il
“Negromante”», Lingua e Stile, xxxi1, 1, 1996, pp. I61-175.

Vallone, Aldo, «Ariosto e la magia», Modi e testimonianze di cultura e stile, Pa-
lermo, Palumbo, 1961, pp. 35-52.

Vasoli, Cesare, «Lastrologia a Ferrara tra la meta del Quattrocento e la meta
del Cinquecento», in Rossi 1977, pp. 469-494.

Verardi, Donato, «Ludovico Ariosto e le “magiche sciocchezze”», in T. Arti-
co - A. Chiarelli (a cura di), «Al suon de’ mormoranti carmi». Magia e scienza
nell'epica tra Cinque e Seicento, Roma, Vecchiarelli Editore, 2019, pp. 21-40.

Zambelli, Paola, «Fine del mondo o inizio della propaganda?», in Scienze cre-
denze occulte livelli di culture, Convegno Internazionale di studi (Firenze,
26-30 giugno 1980), Firenze, Olschki, 1982, pp. 291-368.

39

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.






	Il Negromante di Ludovico Ariosto, tra modelli classici e suggestioni magico-astrologiche

