
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 69 (2022)

Heft: 2: Fascicolo italiano. Studi sul teatro comico del Rinascimento

Artikel: Il Negromante di Ludovico Ariosto, tra modelli classici e suggestioni
magico-astrologiche

Autor: Albergati, Noè

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

Il Negromantedi Ludovico Ariosto, tra modelli
classici e suggestioni magico-astrologiche

Noè Albergati
Università di Pisa e Université de Fribourg

Orcid: 0000-0002-7867-6313

Abstract: Nonostante vi siano legami con la commedia classica, Ariosto nel
Negromante inserisce numerosi elementi originali, a cominciare dal personaggio di
Iachelino e dagli aspetti magico-astrologici a lui connessi. Il saggio mira a rileva-
re questi aspetti e a porli in relazione sia alla cultura occulta dell'epoca sia al di-
battito che intéressé la sua liceità ed efïicacia. Lo scarto tra le due redazioni délia
commedia, infatti, lascia intuire come l'acuirsi del tasso di sarcasmo mirasse a

colpire coloro che dimostravano eccessiva credulità e conferivano troppa fiducia
a chi esercitava tali arti, nobili compresi. La scelta di Ariosto assume inoltre ul-
teriore peso, nella sua volontà di denuncia, considerando l'ambiente délia corte
estense sempre pronto ad accogliere personaggi corne Iachelino.

Keywords: Ariosto, commedia, negromante, astrologia, magia

Il debito di Ariosto verso la commedia latina è già stato indagato da
numerosi studi, soprattutto a partire dai saggi di Guido Marpillero. Anche
il Negromante non fa eccezione, poiché vi si ritrovano elementi desunti da
Plauto e Terenzio (in particolare daVPAndrid), quali la figura del servus calli-
dus o la costruzione délia trama su una serie intricata di inganni ed equivoci
risolti dall'agnizione finale; persino Iachelino è un'evoluzione del personaggio

del lenone. Eppure è proprio il protagonista delfopera a segnare uno
scarto rispetto ai modelli classici, diventando il perno su cui si basa la satira
nei confronti di coloro che sono troppo inclini a credere agli effetti mirabili
promessi da maghi e astrologi.

Il parallelismo istituito dalla commedia con la realtà delle corti, da un
lato, e dalhaltro con il dibattito coevo sulle arti occulte, oltre a risultare il
tasso di maggiore originalità del testo, rimarca chiaramente l'intento sati-
rico di Ariosto, confermato altresi dallo scarto tra la le due redazioni del

Negromante; aspetti che il présente saggio mira appunto a rilevare.
La triplice truffa ideata dal negromante è il fulcro delhintero testo: tutte

le azioni e i personaggi sono ad essa legati, a dimostrare corne Ariosto non
mirasse a scrivere la solita commedia degli equivoci, ma proprio a riflet-
tere sul tema delfinganno e délia finzione mistificatrice. Si consideri che
Lautore scrive nella cornice délia corte estense, dove astrologi e maghi era-
no ancora tenuti in grande considerazione, nonostante ormai il dibattito
coevo sulle arti occulte inclinasse progressivamente verso una loro messa

DOI 10.22015/V.RSLR/69.2.3 Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Noè Albergati

in discussione, dovuta al clima di condanna propugnato all'interno della
Chiesa dall'Inquisizione, oppure all'ampliarsi del fronte degli scettici, come
Pomponazzi, dubbiosi nei confronti dei prodigi promessi dalla magia o ad-

dirittura della sua stessa esistenza1. Una commedia incentrata su astrologia
e magia, in cui viene declinato il tema dell'inganno e della follia umana,
risultava quindi in quegli anni estremamente attuale. Non si dimentichi che
le commedie erano composte per essere recitate in occasione del carnevale,
momento tradizionale di irrisione dei costumi e di rovesciamento dei valori
sostenuti dai signori, cosicché all'autore si présenta il contesto ideale per
portare un affondo ai danni delle arti occulte, ideando un protagonista in-
novativo e devolvendo per la prima volta un'intern commedia alla figura del

negromante, come suggerisce il titolo (RadclifF-Umstead 1986:79).
Nonostante la grande originalità del personaggio e la sua complessità,

che lo distanziano da tutti i precedenti modelli, Ariosto non è il primo au-
tore a introdurre la figura del negromante nelle rappresentazioni teatra-
li: l'idea gli venne verosimilmente dalla Calandria, inscenata a Urbino nel
1513, da cui trae altresi il motivo, peraltro novellistico, delfamante chiuso in
una cassa al fine di penetrare nelPabitazione delPamata, o quello del ricor-
so «aile arti negromantiche per risolvere una presunta anomalia sessuale»

(Sanesi 1911:188-189). La presenza di incantatori e astrologi va tuttavia fatta
risalire agli albori del teatro in volgare, poiché la commedia latina non rap-
presentava sulla scena gli aspetti sinistri della magia, ma affidava ai per-
sonaggi il compito di riportarli dialogicamente (RadclifF-Umstead 1986: 74).

Nelle sacre rappresentazioni, infatti, ai personaggi tradizionali vengono ac-
costati «altri personaggi tolti dalla vita reale quotidiana: medici e astrologi»
e incantatori, le cui caratteristiche erano esagerate in funzione caricaturale
(Sanesi 1911: 50).

Ad esempio la Rappresentazione o Miracolo di Teofilo, che «conobbe lar-

ghissima diffusione dal vi secolo fino al 1400 e oltre» (Bonfantini 1942: 536),
si pone l'obiettivo edificante di dimostrare quanto sia pericoloso rivolgersi
ai demoni, ma alio stesso tempo di sottolineare come Dio sia pronto a perdo-
nare chi se ne penta. Il protagonista perde infatti la sua posizione di vicario
in seguito agli intrighi del diavolo, e per riottenerla si rivolge all'incantatore
Manovello, affinché gli procuri un aiuto. Naturalmente il demone evocato
tenta di guadagnarsi l'anima di Teofilo, che si salva solo grazie all'interven-
to della Vergine. Lucifero sfoga allora la sua frustrazione per il fallimento
su Manovello, portandolo vivo all'inferno: punizione che rispecchia anche
l'astio diffuso nel confronto degli ebrei - etnia che il mago condivide con
Iachelino (Sanesi 1911: 51).

i Su questo tema è incentrata la mia tesi di dottorato. In questa sede non è possibile fornire
tutti i riscontri testuali e bibliografici per rendere conto del fenomeno, pertanto mi limiterô a

quelli strettamente connessi con la commedia.

26

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Il Negromante di Ludovico Ariosto

Nella Rappresentazione di Santa Orsola di Castellani a essere derisi sono
invece gli astrologi, sulle cui labbra è posta «la franca e précisa dichiara-
zione che "questo astrologare è cosa sciocca"», non cosi lontano, corne sin-

tagma, dalle «magiche sciocchezze» del Furioso (54-55). Il re délia Bretagna
convoca infatti gli astrologi per sapere sotto quali auspici nascerà sua figlia
Orsola, ed essi si dimostrano incapaci di fornire un pronostico, affermando
esplicitamente, mentre si consultano, che nella loro arte a contare è soprat-
tutto l'apparenza:

e chi non vuol parer huom vile, e grosso
parli con chi non sa spesso in latino,
l'haver talvolta un bel vestire in dosso
fa che l'huorno è tenuto un'huom divino;
che giova haver voltato libri, e carte
se l'huorn non ha con la dottrina farte? (Castellani 1589: c. iv)2.

Quando il re caccia gli astrologi, il narratore chiude fepisodio con il
commento ironico che «quanto studian più, poi men ne sanno» (c. 2r), por-
tando a compimento la loro desacralizzazione parodica, già avviata da loro
stessi. Bernardo Pulci inscena parimenti, nella sua Storia di Barlaam e Josafat,

degli astrologi intenti a prédire il futuro alla proie di un régnante, e anche in
questo caso la loro presenza è ridotta a poche battute quasi in apertura délia
rappresentazione (Pulci 1942:400-432)3. Benché gli astrologi siano in questa
opera figure più serie, il loro pronosticare risulta ugualmente di scarsa utili-
tà, dato che si contraddicono Pun Paltro.

E tuttavia neiYEpirota (Venezia 1483), commedia in latino di Tomma-
so Medio (o Mezzo), che, secondo Sanesi, «la figura del ciarlatano, ignota
alfantico teatro, apparisce [...] per la prima volta sulle scene» (Sanesi 1911:

122); e senza dubbio il Iachelino ariostesco è un ciarlatano, poiché finge di
possedere doti magiche.

Il ciarlatano dalPEpirota, gli astrologi derisi dalla Rappresentazione di
SanfOrsola e il negromante "giuntatore" dalla Calandria testimoniano di
corne esistessero, oltre ai maghi e agli astrologi accolti nelle corti, le loro
controparti operand nelle fasce più umili délia popolazione, spesso con
intenti più smaccatamente truffaldini (Radcliff-Umstead 1986: 76). Inoltre essi

sono i pallidi antenati scenici di Iachelino (77), il quale dériva la sua caratte-
rizzazione soprattutto dal Ruffo di Bibbiena, che finge parimenti di possedere

poteri magici al fine di ingannare il prossimo. Quest'ultimo è perô un
personaggio secondario, non particolarmente astuto e introdotto soltanto

per moltiplicare gli equivoci: non è lui il motore délia trama e, piuttosto che

creare Poccasione con le sue truffe, si adagia a sfruttare i piani altrui (soprat-

3 L'opéra viene rappresentata nel 1474 a Firenze.

27

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Noè Albergati

tutto di Fannio). Iachelino al contrario trasforma i tre imbrogli di cui viene
incaricato4 in tre truffe interconnesse, che imprimono movimento ah'intero
testo teatrale, spezzando Finiziale situazione d'attesa. Corne osserva Scala-

brini, al negromante si présenta uno spazio, aperto dagli intrighi degli altri
personaggi, ed egli vi s'insinua con acuta sensibilità psicologica, manipo-
lando le altre persone e piegando le loro trame secondo le proprie esigenze
(Scalabrini 1996:165).

Le sue caratteristiche ne determinano il successo e la conseguente
emulazione, misurabili tramite il moltiplicarsi di negromanti e astrologi
ciarlatani nel teatro del Cinquecento. Dal falso negromante che finge di
liberare la casa di Giovangualberto dagli spiriti per sottrargli un forziere
di tremila scudi nella Spiritata (1561) del Lasca, ad Albumazar (nome molto
significativo), che neWAstrologo di Deila Porta (1606) mira a vuotare la casa
del ricco Pandolfo, passando per Bonifacio, aggirato dal falso negromante
Scaramuré nel Candelaio di Bruno (1582), e per Aristone, orchestratore di un
triplice inganno erotico nella commedia Lo spirito di Cecchi (1585), si vedo-

no inscenati numerosi discendenti di Iachelino, a «dimostrare, non tanto la
fallacia delle arti magiche, quanto la stupidità di chi in esse credeva» (Sane-
si 1911: 354). La fortuna del personaggio evidenzia altresi come Papproccio
più razionalmente scettico alfoccultismo tenda ad affermarsi con sempre
maggiore perentorietà (Radcliff-Umstead 1986:73), benché non fosse ancora
quello prédominante. I falsi negromanti, ispirati a personaggi délia realtà
coeva, passano cosi «direttamente dalla vita reale a popolar la scena della
commedia erudita, come già avevano, in parte, occupato quella della dram-
matica religiosa nelle sacre rappresentazioni del sec. xv» (Sanesi 1911: 368).

Iachelino quindi incarna e al contempo parodia una figura ah'epoca
molto familiäre, per la sua diffusa presenza, ma ormai, come si è visto,

già da tempo, oggetto di una dura polemica che, col passare degli anni,
diventava sempre più decisa. I documenti storici, le cronache, le fonti let-
terarie del tempo sono ricchissime di esempi del genere [...] di astrologhi
annunziatori di sventure o successi futuri, di maghi convinti di dominare
le forze demoniache delle stelle e di asservire, con la parola e con il segno,
le occulte potenze che dalle sfere celesti guidano il corso delle cose terrene
(Vasoli 1977:470).

Nel caso di Iachelino, grazie alle parole sue e del suo aiutante Nibbio, si

sa che egli finge soltanto di avere determinati poteri, ben conscio della ma-
schera che indossa, ma quando ci si imbatte nei suoi colleghi reali, è difficile

4 Massimo richiede la guarigione di Cintio affetto da impotenza, Cintio vorrebbe che a Massimo

Iachelino dicesse incurabile la sua impotenza e Camillo vuole ottenere l'amore di Emilia
e lo scioglimento del suo matrimonio con Cintio, prolungando l'impotenza di quest'ultimo.

28

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Il Negromante di Ludovico Ariosto

«intendere dove passi il confine tra Tinganno deliberato e la sicura fede nei

propri poteri» (470).

Anticipa Tammissione di frode, ovviamente diretta solo al pubblico, una
scena che funge da presentazione in absentia di Iachelino e in cui si discute
delle sue abilità magiche. Essa è impostata secondo una strategia di esalta-
zione e conseguente accresciuto smorzamento: aile lodi di Cinzio si contrap-
pongono le scettiche confutazioni di Temolo, e infine i controcanti di Nibbio
confermano la bassezza di Iachelino, per nulla avvicinabile ai magi rinasci-
mentali, teoricamente in grado di eseguire incanti straordinari, al pari di
quelli millantati dal negromante (Sartini Blum 1993: 223).

Dopo che egli viene definito massimo esperto nella sua arte («Ma pur
ne Tarte magica / credo che intenda ciô che si puô intendere, / e non ne sia

per tutto il mondo un simile», I m, 345-347), Cintio elenca infatti le «cose mi-
rabili» che Tastrologo è in grado di compiere grazie al proprio potere: «fa

risplendere / la notte, e il di oscurarsi», «fa la terra muovere», «invisibile va
a suo piacer» e trasforma le persone «in varii animali e quadrupedi» (I m,
351-352,361,367-368 e 372-373)5. In risposta si ha il controcanto di Temolo, che

nega il carattere miracoloso délia magia, riportandola con ironia a cause na-
turali, quali Taccensione di un lume o la chiusura délia finestra per i primi
incanti, oppure le metafore animali impiegate come nomignolo per persone
macchiate da un certo difetto per Tultimo. Il suo scetticismo razionalizzante
lo avvicina alla filosofia materialista di un Pomponazzi, parimenti intento a

riportare i presunti fenomeni occulti a cause naturali, e la somiglianza si fa
ancora più stringente considerando la sua posizione sulla magia in generale
(«Ch'egli sia mago, et eccellente, possovi / credere; ma che farsi Ii miracoli, /

che dite voi, si possino per magica, / non crederô», I m, 405-408) e sulla con-
giurazione degli spiriti (I m, 413-417):

Di questi spirti, a dirvi il ver, pochissimo
per me ne crederei; ma li grandi uomini,
e principi e prelati, che vi credono,
fanno col loro esempio ch'io, vilissimo
fante, vi credo ancora.

Pomponazzi infatti non nega interamente la magia, ma ritiene che la

maggior parte dei suoi effetti sembrino miracolosi soltanto perché se ne
ignorano ancora le cause (Caroti 1983:274). In altre parole rimane effettiva la

magia naturale, ossia quella che sfrutta le proprietà occulte insite in alcuni
elementi, come era ritenuta ad esempio la capacità del magnete di attrar-
re il ferro, e non ancora spiegabili dalla razionalità umana. Verardi infatti

5 Tutte le citazioni sono tratte da Ariosto 2009. Le poche citazioni délia prima redazione
sono precedute da una A.

29

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Noè Albergati

suggerisce che Temolo, nella sua concessione alla possibilità che esistano
alcuni fenomeni magici, si rifaccia al versante naturale délia magia, poiché
esso non permette di ottenere gli efFetti straordinari attribuiti alfarte di Ia-

chelino, pertinenti piuttosto alla negromanzia (Verardi 2019:30). Va tuttavia
anche considerata la captatio benevolentiae per cui il servitore concede che
Iachelino sia un mago, ma nega poi che possa eseguire incanti miracolosi:
un incantatore incapace di prodigi è, in sostanza, un uomo qualunque.

Per quanto riguarda gli spiriti, qui sinonimo di demoni, il filosofo man-
tovano ne nega Pesistenza, attribuendone la creazione a filosofi e religiosi
come mezzo per spiegare fenomeni apparentemente inspiegabili: «chi non
è filosofo [...] non puô arrivare a capire che Dio, i cieli e la natura posso-
no produrre questi efFetti; crede invece che con le Intelligenze le cose va-
dano come con gli uomini, poiché è capace di afferrare solo il corporeo»,
di conseguenza «per la gente ignorante si sono inventati angeli e demoni,
anche se chi li ha inventati sapeva benissimo che non possono afFatto esiste-

re» (Pomponazzi 2013: 224); alla medesima posizione si allineerebbe anche
Temolo, se non avesse Pesempio contrario di «grandi uomini». In questa bat-

tuta di Temolo, che segue il suo dialogo teso a desacralizzare i miracoli di
Iachelino, «la punta satirica è tanto più efficace in quanto sgorga dal fare alla
buona e dalla sorniona umiltà del "vilissimo fante" che si rimette a chi ne sa

più di lui, mentre ha già dimostrato la superiorità del suo acume e délia sua
chiara saggezza» (Verardi 2019: 88-89). Infatti quando decide di fare a pezzi
la cassa, al timoré di Fazio per gli spiriti, risponde deciso «Voi date fede a

tai sciocchezze? O semplice / uomo!» (IV iv, 1524-1525), dimostrando quanto
effettivamente si rimetta ai «grandi uomini». Di nuovo viene riecheggiato il
sintagma del Furioso «magiche sciocchezze», non tanto lontano dalla
posizione di Pomponazzi nei confronti delfarte occulta e infatti nel suo trattato
il filosofo afferma che «gli incantesimi [...] sono "muliercularum figmenta"»
(Vallone 1961: 39).

Tra i «grandi uomini», naturalmente, sono da annoverare anche gli Este,
cosicché il brano «ha un preciso riferimento alla grande considerazione che
anche nella sua Ferrara avevano avuto e avevano gli studi negromantici, di
cui tutta la commedia nel suo personaggio-tema diventa sorridente denun-
cia» (Coluccia 2001:195), possibile sia per le voci sempre più numerose che
si levavano contro magia e astrologia, sia per il contesto carnevalesco in cui
veniva recitata la commedia, tollerante persino verso una garbata derisione
délia famiglia ducale. La satira di Ariosto si distanzia cosi dai precedenti
scenici di astrologi e negromanti, poiché in essi a essere derisi erano i per-
sonaggi stessi o, più raramente, le loro vittime stolte e di condizione media:
non si era ancora assistito a una denuncia diretta ai potenti signori delle
corti, quasi tutti accostumati a stipendiare astrologi.

30

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Il Negromante di Ludovico Ariosto

Naturalmente nel corso dei secoli non erano mancate le voci satiriche
nei confronti di negromanti e astrologi. Per limitarsi al territorio ducale,
Aulo Greco précisa che

a Ferrara il negromante o indovino era già stato oggetto di satira, allorché
Pietro, detto il Gonnella, al tempo del duca Borso, [...] rallegrô con le sue
amenità la corte Estense [...] E naturalmente in quei sapidi e gustosi racconti
di tono popolare e popolareggiante anche il negromante diveniva oggetto di
satira o addirittura di scherno (Greco 1976: 64)6.

Anche in ambito letterario qualche stoccata a queste figure era stata vi-
brata, corne ad esempio in un sonetto del Pistoia:

Quanta infelicità in due pianelle
che sonan il tambur quando camina
sotto due stanghe che son sorelle!
Tacete olà, lo astrologo indovina,
inginocchiato, in su volto a le stelle,
col volto d'una carta pecorina.
Potenza di farina!
A tener vivo un om senza cervello,
miracol da dipingerlo in bordello (Renier 1888: 94).

Essendo i componimenti del Pistoia più vicini al sentire popolare, si puô
individuare in questi versi una traccia di quelEambivalenza che contraddi-
stingueva Eatteggiamento del popolo nei confronti degli astrologi, da un
lato aperto ad accogliere i loro pronostici e a credervi, dalEaltro pronto a

deriderne i fallimenti. Ariosto tuttavia si spinge oltre, indirizzando la satira
a chi prestava fiducia a queste figure.

Infatti, tramite le parole di Temolo, Eironia di Ariosto, oltre al
negromante, colpisce al contempo anche le sue vittime, che sono in prima istanza
vittime délia propria credulità. Corne afferma Nibbio, a garantire la buona
riuscita degli intrighi di Iachelino è «la sciocchezza, che al mondo è in abon-
danzia» (II1,541), tanto che neppure «principi e prelati» ne sono esenti: basta

perô una sola persona che vi si sottragga, come Temolo, e le sue finzioni
sono smascherate e vanificate (Ferroni 1980: 128). Nel medesimo monolo-

go, Nibbio ribalta la magnificazione del suo padrone e della sua conoscen-
za della magia e delEastrologia, affermando che «sa di queste e de Ealtre
scïenzie / che sa Easino e '1 bue di sonar gli organi» (II 1, 532-533). Nelle scene

seguenti le sue battute fungono costantemente da controcanto ironico a

quelle di Iachelino, svelandone il vero significato dietro la maschera della
finzione.

31

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Noè Albergati

Nel medesimo percorso di derisione si colloca la ripresa degli incanti ne-
gati. Il negromante, proponendo a Camillo le opzioni per mandarlo nasco-
stamente nella camera di Emilia, elenca corne possibilità la trasformazione
in alcuni animali e Finvisibilità, per scartarle subito dopo adducendo varie
scuse, corne il rischio di essere cacciato a mazzate fuori dalla camera, perché

non riconosciuto, o la mancanza di tempo per acconciare Feliotropia
(pietra che fornisce Finvisibilità). La scelta finale ricade su una banalissima
cassa, priva di qualsivoglia risvolto magico, innescando non più un'irrisione
esplicita, corne nelle parole di Temolo, ma un'ironia obliqua e implicita, che

opera sul contrasto tra la millanteria di Iachelino e la sua efFettiva azione,
poiché il preteso grande negromante ripiega su una befFa da novella.

Ariosto, per incrementare Fefficacia del depotenziamento délia magia,
ricorre alla precisione dei termini tecnici ad essa inerenti. Tra gli oggetti che
Iachelino finge di necessitare vi sono due bacini d'argento, un camice, un
pentacolo, «dua torchi, assai candele, et erbe varie / e varii gumi per Ii suF-

Fumigii» (III iv, 1215-1216), per Facquisto dei quali si rivolge a Massimo, con
la chiara intenzione di intascarsi i soldi. La richiesta del negromante risul-
ta una parodia delFarmamentario magico realmente utilizzato dai maghi,
non tanto per gli oggetti in sé, conFormi a quelli reali (aile sufFumigazioni,
ad esempio, dedica numerose pagine Licino, riFacendosi al Picatrix)7, ma in
quanto i soldi non saranno investiti per realizzare incanti, bensi in qualcosa
di assai più immanente, corne suggerisce Facquisto di due capponi «che di
grassezza colino», eseguito con una somma già ricevuta in precedenza per
scopi affini (II11, 576). Nella prima versione délia commedia il collegamento
era maggiormente esplicito, poiché Iachelino chiede direttamente, oltre agli
altri oggetti, un vitello di latte nero e grasso. Parimenti parodico puô essere
ritenuto lo spirito chiuso nella cassa che Iachelino intende scongiurare, sia

perché non esiste, essendo in verità Camillo, sia per il rimando iperbolico
allô spirito nelFampolla, che si vantavano di possedere, ad esempio, Sosena

e Albini (riguardo al primo ci inForma lo stesso Ariosto nella settima satira,
mentre il secondo, presentando alcune predizioni astrologiche ad Ercole I,
afFerma nella lettera di accompagnamento essere dovute a «certi spiriti quali

io aveva incluso in una ampollina»; Gabotto 1891: 7).

Nella commedia si riscontra un ulteriore elemento tipicamente associato
aile dottrine occulte: Fesigenza délia segretezza. Naturalmente in testi quali
il Picatrix la raccomandazione alla segretezza mira a proteggere una dottri-
na arcana ed estremamente potente, la cui difFusione presso il volgo va evi-
tata (Rossi 2011: 27). L'importanza di questo tema e la sua persistenza presso

7 II Picatrix è una compilazione di magia realizzata nella parte di Spagna sotto il dominio
arabo tra l'xi e il xn secolo, diffusasi poi in una traduzione latina in tutta Europa e ripresa da
Marsilio Ficino (1433-1499), medico e filosofo fiorentino, nella sua opera di riscoperta e difFusione

délia magia ermetica e neoplatonica.

32

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Il Negromante di Ludovico Ariosto

i cultori di arti occulte si intuisce dallo spazio che vi dedica Agrippa nel suo
De occulta philosophia, poiché, dopo il capitolo introduttivo al terzo libro, ap-
punto dedicato a una forma di magia più arcana, il secondo è interamente

speso ad ammonire il lettore circa l'esigenza délia segretezza nell'utilizzo
délia magia e la discrezione nella sua diffusione (Agrippa 1988:166-168). Ci
informa di quanto la segretezza fosse un elemento tipicamente associato
aile arti occulte anche Eimmagine di Mercurio - dio ad esse preposto nelle
vesti di Ermete Trismegisto - che invita al silenzio, tratta dal Symbolicarum
quaestionum de universo genere quas serio ludebat libri quinque di Achille Bocchi
(Bologna 1555, fig. 1). Oppure taie esigenza serve a celare informazioni che

potrebbero fornire vantaggi a un nemico, come emerge dalla lettera di
Giovanni Maria Albini a Ercole I, in cui le predizioni dei giorni fausti e infau-
sti sono seguite dalla raccomandazione di non diffondere a terzi la missiva:

«guesta la S. V. la tenga oculta et non la mostri ad alcuno, aziô non se possi-
no aiutare et che loro ge proveda» (Gabotto 1891: 8). Nel Negromante invece è

fondamentale per tenere coperte le truffe di Iachelino, poiché essendo esse

interconnesse, comportano molteplici ruoli per le vittime, le quali, parlando
tra loro, potrebbero scoprire non collimare con quanto dato loro a intende-
re dal negromante. Cosicché egli intima la segretezza a Camillo e a Cintio,
mentre non è necessaria la medesima cautela con Massimo, Eunico che lo
ha assunto scopertamente per curare Cintio dalla presunta impotenza.

Anche in questo caso Ariosto si rifà a credenze coeve, che tra le cause
delEimpotenza ascrivevano incanti e maledizioni. Ad esempio quando
Iachelino informa Massimo che, prima di accettare Eincarico, deve appurare
se E impotenza di Cintio sia curabile o meno («Vuo' veder [...] se sanabile /
è questo male o no [...] ma potria questa [malia] ancora esser stata opera /

d'alcun incantator si dotto e pratico, / che la cura saria lunga e impossibile»,
III iv, 1153-1155 e 1164-1166), si legge in filigrana una convinzione accolta anche
in seno alla Chiesa, corne si intuisce dal Malleus maleficarum:

i Dottori cattolici fanno la seguente distinzione: Eimpotenza creata dalla
stregoneria è temporanea o perpétua: se è temporanea, non costituisce
impedimenta: si presume che sia temporanea quando nel lasso di tre anni i

conviventi, facendo tutti gli sforzi possibili, possono essere guariti o con i

sacramenti délia chiesa o con altri rimedi (Institor e Sprenger 1982:113).

La convocazione di Iachelino appartiene quindi agli «altri rimedi» e in
effetti nei grimori delEepoca erano spesso compresi dei riti per supplire a

questo problema, uno dei quali è riportato anche da Agrippa nel proprio
trattato: «Nella tredicesima [casa délia luna] per cementare Eaffetto tra gli
sposi e per rimuovere i malefici del coito, formavano due immagini, Euna
delEuomo su cera rossa, Ealtra di donna su cera bianca, le riunivano e le

esponevano a fumigazioni di aloe e di ambra» (Agrippa 1988:128).

33

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Noè Albergati

Oltre all'ironia che investe Iachelino, Ariosto, probabilmente per incre-
mentare la negatività del personaggio, lo definisce di etnia ebrea, cosicché su
di lui si proietta l'ombra di secoli di sospetti e dicerie: fin dall'epoca carolin-
gia nei loro confronti «l'accusa di stregoneria diventa [...] un luogo comune»,
e nel corso del Medioevo in alcune regioni «le leggi contro gli stregoni fanno

parte degli statuti che regolano la condizione degli ebrei, tanto sembra
evidente che essi sono dei maghi» e infatti le masse Ii ritengono versati nelle
scienze occulte (Poliakov 2004:39 e 130), come testimonia sul piano letterario
la Rappresentazione di Teofilo. Si noti che lo stesso nome del personaggio ne
denuncia l'etnia ebrea, essendo simile a Iacodino, che «è un apparente nome
proprio costruito sul pl. ebraico yehudim 'ebrei'» (Franceschini 2018: 52).

Vengono perô rilevate anche la capacità camaleontica del personaggio e

le sue doti metamorfiche, grazie aile quali modifica costantemente la propria
maschera, plasmandola a seconda dell'esigenza e del contesto. Non so quan-
to tali caratteristiche possano risultare un richiamo scherzoso alla principale

qualità che Pico délia Mirandola riconosce all'uomo nella sua Oratio,
secondo quanto supposto da Scalabrini («Non era infatti "camaleonte"
l'uomo dell'orazione di Pico délia Mirandola? E non si fondava appunto sulla
"metamorfosi" la sua dignitas?»; Scalabrini 1996:168), ma senz'altro rientrano
nella versatilità che si supponeva appartenesse ai magi rinascimentali.

La complessità del personaggio finora rilevata e la sua connotazione pa-
rodica relativa a una certa figura di mago e astrologo non sono tuttavia tratti
che caratterizzano da subito Iachelino. Il Negromante infatti ci è pervenuto
in due stesure, la prima conclusa nel 1520 e la seconda del 1528; tra le due
redazioni si registra uno scarto interessante, causato verosimilmente da un
leggero mutamento délia disposizione di Ariosto verso l'astrologia e verso
coloro che ad essa si affidavano.

Nella prima redazione, dal tono più disilluso e maggiormente incentrata
sugli istinti più bassi dell'uomo - d'altra parte essa è stata revisionata negli
anni dei Cinque canti -, il negromante riesce a fuggire dignitosamente una
volta che il suo inganno è stato scoperto; al contrario nella seconda, dove «il
motivo conduttore» diventa «la dabbenaggine umana riscontrabile nei suoi

aspetti più vari», egli «è riportato in scena e sottoposto alla gogna pubblica
attraverso la spoliazione dei suoi attributi taumaturgici» a certificarne il fal-
limento (Coluccia 2001: 25 e 176).

Se quindi in Iachelino «affiora un superiore gusto dell'intelligenza con
cui egli mette in scena le sue trappolerie e il compiacimento di contemplare
la "sciocchezza", la pazzia degli uomini che si lasciano illudere e giuocare»
(Grabher 1947: 90-93), egli stesso non è immune da tale sciocchezza, punita
soprattutto nella seconda redazione. Infatti non si puô annoverare tra i «più
cauti e più saggi uomini / del mondo» (IV m, 1323-1324), corne denuncia Nib-
bio, ritenendo sciocchi gli eccessivi rischi a cui il suo padrone si espone per

34

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Il Negromante di Ludovico Ariosto

una maggiore percentuale di guadagno. In più risulta a sua volta ingannato,
prima da Temolo, che gli sottrae la veste, e poi dal suo servitore, che inve-
ce di raggiungerlo dopo aver rubato il possibile «ne la camera / de Poste»

(V v, 2131-2132), corne d'accordo, lo abbandona. Si noti che Temolo, comple-
tata la spoliazione del negromante e indossata la sua veste, esclama «or lo
Astrologo, / son io, e non voi» (V v, 2067-2068), smascherando il ruolo fittizio
di Iachelino e sancendone il passaggio alla propria persona, in virtù dello
scambio di travestimento, cioè délia maschera di astrologo. Il ruolo infatti è

a tal punto svuotato da esaurirsi nel simbolismo iconico délia veste; inoltre
la finzione serve a Iachelino per trufFare le sue vittime e Temolo, circuen-
dolo, lo soppianta anche in questo ruolo, confinandolo in quello di vittima.
Si ricordino le parole espresse dagli stessi astrologi nella Storia di Barlaam e

Josafat riguardo alPimportanza délia veste e delPuso del latino (a cui ricorre
anche Iachelino in III iv) rispetto aile efFettive abilità.

Un'ulteriore difFerenza tra le due stesure risiede nel nome del protago-
nista e nella sua caratterizzazione, poiché è nominato "Fisico" nella prima
versione, inviata a Leone X, e il suo agire non rimanda quasi mai alPastrolo-

gia. Soltanto nella versione del '28 Iachelino è conosciuto corne Astrologo e

afFerma di eccellere in tale arte, mentre nella redazione precedente si hanno
tre sole reFerenze alPastrologia, in due delle quali essa è associata alla ne-
gromanzia (A 111, 337-338 e AII m, 647-649; Portner 1982: 317). In entrambe le

redazioni Iachelino afFerma di aver saputo fin dalPinizio che Cintio Stesse

fingendo («Cintio, renditi certo che narratomi / alcuna cosa non hai che be-
nissimo / io non sapessi prima», A III 11,963-965, con leggere variazioni lessi-
cali in I m, 878-880) e taie conoscenza su aspetti celati del présente potrebbe
essere derivata tanto dalla lettura degli astri, quanto dalla congiurazione di
demoni. Tutti gli altri riscontri sicuramente astrologici sono invece intro-
dotti soltanto nella redazione del '28. Ad esempio Iachelino non si occupa
direttamente di sorvegliare la cassa perché intento ad allestire un pronosti-
co per la vita di «un certo giovene», da cui spera un pagamento di quattro
scudi: da Avogaro a Gaurico, agli astrologi operand alla corte estense era

spesso richiesto di stendere pronostici e a taie attività era legata parte dei
loro guadagni (Caroti 1983: 223-225). Oppure il negromante menziona «una
coniunzïon, che per me ideonea / ora si Fa, di Mercurio e Venere» (IV v, 2061-

2062) per convincere Temolo a prendere la sua veste, afïinché porti in Fretta

i bacini d'argento a Massimo.
Nonostante la seconda redazione incrementi la presenza dellastrologia,

perde una scena ricca di echi di magia astrale, quantunque commista alla
demoniaca. Iachelino intende Fondere «tre lame, ne le quali [...] scrivere /

con certa orazïon certe carattere», da nascondere poi sotto la soglia dei ber-

sagli; successivamente deve «Far tre imagini» che vuole «tener in casa sette

ore continue / il giorno, e sette altre continue [...] / la notte scongiurar», in

35

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Noè Albergati

modo da mutare il proposito dei bersagli riguardo al matrimonio (A III n,

1044-1060). Le immagini infatti rimandano a numerosi rituali del Picatrix, ad

esempio, oltre ad essere menzionate da Ficino, e ottengono tradizionalmente
il loro potere dalFinflusso degli astri, benché qui non siano nominati. Lamine

e pergamene contenenti formule magiche o orazioni pertengono invece

piuttosto al versante demoniaco, essendo rivolte non a intelligenze astrali,
ma a spiriti demoniaci che tali scritte possano leggere e comprendere; pa-
rimenti legato al contesto délia stregoneria è la sepoltura di oggetti sotto la
soglia, menzionata sia nel Malleus («gli stregoni usano certe immagini e certi
strumenti che talvolta pongono sotto la soglia alFingresso délia casa»; Institor
e Sprenger 1982: 45) sia da Biondi, il quale rimarca proprio a Ferrara il ricor-
rere nelle testimonianze dellepoca délia «soglia delle case, sotto cui si celano
le sostanze stregate o i biglietti con le formule sconvolgenti» (Biondi 1977:171).

La mancanza del versante astrologico è compensata da un incremento
délia negromanzia, poiché Iachelino propone di eseguire sopra un altare
contenente un cadavere un rituale, che nel suo parodiare i riti canonici puô
dirsi una messa nera, celebrata in aggiunta per un santo dal nome parlante:
San Godenzio (A I m, 411-412 e AIV m, 1271-1272; Portner 1982: 326).

Il mutamento délia denominazione di Iachelino da Fisico ad Astrologo,
nonché laggiunta di rimandi a taie disciplina, avviene nellarco di tempo
significativo che comprende, oltre al dibattito relativo ai demoni, a cui lo
scetticismo di Temolo sembrerebbe rimandare, Pannus mirabilis delle piogge
torrenziali che avrebbero dovuto investire FEuropa. Il 1524, infatti, avrebbe
dovuto essere un anno contraddistinto da un eccezionale piovosità, o addirit-
tura da un diluvio, a causa di una congiunzione astrale di pianeti acquei nel

segno dei Pesci, secondo quanto predetto da numerosi pronostici (cfr. Caroti
1983 e Zambelli 1982). Quanto il terrore per tali calamità fosse diffuso è te-
stimoniato dalla «massiccia presenza del diluvio nel carnevale del 1524 - nel

quale esso costitui uno dei bersagli preferiti delFirrisione collettiva» (Caroti
1983: 264). E se Firrisione carnevalesca era il modo di esorcizzare il terrore,
poi essa si trasformô in derisione degli astrologi, quando le loro predizioni
risultarono false. Un esempio concreto si ha grazie a un pronostico satirico di
Pietro Aretino. In esso la penna aguzza dellautore fustiga la torma di astrologi

che avevano predetto un anno di piogge torrenziali, in testa a tutti proprio
Gaurico: «ma quello che io voglio inferire è che il Gaurico bufalo cogli altri er-
ranti astronomi buoi non essendo in loro piovuto dal cielo se non pecoraggine
giudicano tutte le cose al contrario» (Luzio 1900:3). Si osservi che il sintagma
«astronomi buoi» e gli altri epiteti animaleschi sono analoghi al commento
di Nibbio sulle effettive conoscenze dellarte occulta del suo padrone. In una
commedia dove il bersaglio principale delFironia è la sciocchezza délia gente
che crede alla magia, fornire a Iachelino anche le caratteristiche delPastrolo-

36

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Il Negromante di Ludovico Ariosto

go permetteva di bersagliare altresi tutte le persone che ai pronostici presta-
vano cieca fiducia, nonostante si dimostrassero frequentemente inattendibili.

Se quindi Ariosto riprende elementi e personaggi délia commedia lati-
na, seguendo il costume del teatro colto italiano di fine Quattrocento e ini-
zio Cinquecento, il protagonista del Negromante, proprio in quanto «figura
originale come tipo e reagente comico, privo di riscontro nel teatro antico»

(Doglio 1976: 433), ci permette di cogliere il tasso d'innovazione introdotto
dallautore. I precedenti nel teatro in volgare non bastano a spiegare né la-
derenza di Ariosto albimmaginario occulto coevo, dato i loro rimandi molto
meno precisi, né la carica satirica présente nella commedia, rivolta a bersagli
di qualsiasi rango. Soprattutto lo scarto che sépara le due redazioni,
concomitante allepisodio deWannus mirabilis del 1524, dimostra la consapevolezza
di Ariosto riguardo al dibattito sulle arti occulte, nonché la sua volontà di
inserirvisi con la propria visione razionalizzante e ironica.

a t

Fig. i: Giulio Bonasone, Symb. LXIIII, in Achille Bocchi, Symbolicarum quaestionum de universo

genere quas serio ludebat libri quinque, Bologna, 1555 (Zurich, ETH, Graphische Sammlung).

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.

37



Noè Albergati

Bibliografia

Agrippa, Enrico C., La filosofia occulta o La magia, a cura di A. Fidi, Roma,
Edizioni Mediterranee, 1988.

Ariosto, Ludovico, Commedie, vol. 11, a cura di L. Stefani, Perugia, Morlacchi,
2009.

Biondi, Albano, «Streghe ed eretici nei domini estensi all'epoca di Ariosto»,
in Rossi 1977, pp. 165-199.

Bonfantini, Mario (a cura di), Le sacre rappresentazioni italiane. Raccolta di testi
dal secolo xin al secolo xw, Milano, Bompiani, 1942.

Caroti, Stefano, L'astrologia in Italia, Roma, Newton Compton, 1983.

Castellani, Castellano, La rappresentazione di s. Orsola vergine, e martire. Nuo-
vamente ristampata, Firenze, Giovanni Baleni, 1589.

—. «Miracolo di Teofilo», in Bonfantini 1942, pp. 538-567.

Coluccia, Giuseppe, Vesperienza teatrale di Ludovico Ariosto, Lecce, Manni,
2001.

Doglio, Maria L., «Lingua e struttura del "Negromante"», in Cesare Segre
(a cura di), Ludovico Ariosto: lingua stile e tradizione, Atti (Reggio Emilia e

Ferrara, 12-16 ottobre 1974), Milano, Feltrinelli, 1976,427-443.

Ferroni, Giulio, «Gioco, trucco, illusione: La corte nel corso del tempo», Il
testo, la scena. Saggi sul teatro del Cinquecento, Roma, Bulzoni, 1980, pp.
99-162.

Franceschini, Fabrizio, «Giudeo-romanesco a Livorno. L'ebreo stregone e il
teatro delle lingue nelle "Nozze in sogno" (1665)», Nuova Rivista di Lettera-
tura Italiana, xxi, 1, 2018, pp. 47-68.

Gabotto, Ferdinando, Nuove ricerche e documenti sulVastrologia alla corte degli
Estensi e degli Sforza, Torino, La Letteratura, 1891.

Grabher, Carlo, Sul teatro delYAriosto, Roma, Edizioni Italiane, 1947.

Greco, Aulo, «Ludovico Ariosto: modelli per Pistituzione di un teatro comi-
co», Vistituzione del teatro comico nel Rinascimento, Napoli, Liguori, 1976,

pp. 49-71.

Institor, Heinrich (Krämer) - Sprenger, Jakob, II martello delle streghey Vene-
zia, Marsilio, 1982.

Luzio, Alessandro, Un pronostico satirico di Pietro Aretino, Bergamo, Istituto
Italiano di Arti Grafiche, 1900.

Marpillero, Guido, «"I Suppositi" di Ludovico Ariosto», GSLI, 31, 1888, pp.
291-308.

—. «"II Negromante" di Ludovico Ariosto», GSLI, 33,1890, pp. 309-339.
Poliakov, Léon, Storia delYantisemitismoy vol. 1, Firenze, Sansoni, 2004.
Pomponazzi, Pietro, Le incantazioniy a cura di V. Perrone Compagni, Pisa,

Edizioni della Normale, 2013.

Portner, Irving A., «A non-performance of "II Negromante"», Italicay 59, 4,
1982, pp. 316-329.

38

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.



Il Negromante di Ludovico Ariosto

Pulci, Bernardo, «Storia di Barlaam e di Josafat», in Bonfantini 1942, pp.
400-432.

RadclifF-Umstead, Douglas, «The Sorcerer in Italian Renaissance Comedy»,
in D. Beecher - M. Ciavolella (a cura di), Comparative CriticalApproaches to

Renaissance Comedy, Ottawa, Dovenhouse, 1986, pp. 73-98.

Renier, Rodolfo (a cura di), I sonetti del Pistoia giusta Vapografo trivulziano, To¬

rino, Loescher, 1888.

Rossi, Paolo (a cura di), Il Rinascimento nelle corti padane. Società e cultura,
Bari, De Donato, 1977.

Rossi, Paolo A. (a cura di), Picatrix, Milano-Udine, Mimesis, 2011.

Sanesi, Ireneo, La commedia, Milano, Vallardi, 1911.

Sartini Blum, Cinzia, «The Shifting Role of Magic in Ariosto's "Il
Negromante"», Quaderni d'italianistica, xiv, 2,1993, pp. 221-238.

Scalabrini, Massimo, «La schiatta di mastro Iachelino. Una proposta per il
"Negromante"», Lingua e Stile, xxxi, 1,1996, pp. 161-175.

Vallone, Aldo, «Ariosto e la magia», Modi e testimonianze di cultura e stïley Pa¬

lermo, Palumbo, 1961, pp. 35-52.
Vasoli, Cesare, «L'astrologia a Ferrara tra la meta del Quattrocento e la meta

del Cinquecento», in Rossi 1977, pp. 469-494.
Verardi, Donato, «Ludovico Ariosto e le "magiche sciocchezze"», in T. Arti-

co - A. Chiarelli (a cura di), «Al suon dë mormoranti carmi». Magia e scienza

nelYepica tra Cinque e Seicento, Roma, Vecchiarelli Editore, 2019, pp. 21-40.

Zambelli, Paola, «Fine del mondo o inizio della propaganda?», in Scienze cre-
denze occulte livelli di culture, Convegno Internazionale di studi (Firenze,
26-30 giugno 1980), Firenze, 01schki,i982, pp. 291-368.

Versants 69:2, fascicolo italiano, 2022, pp. 25-39.

39




	Il Negromante di Ludovico Ariosto, tra modelli classici e suggestioni magico-astrologiche

