
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 68 (2021)

Heft: 3: Fasciculo español. Homenaje a Miguel Hernández en el 80
aniversiario de su muerte

Artikel: La ética como estética del presente : (De la formación ideológica de
Miguel Hernández)

Autor: Urrutia, Jorge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-954376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-954376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

La ética como estética del présente
(De la formaciôn ideolôgica de Miguel Hernandez)

Jorge Urrutia
Universiâaâ Carlos III de Madrid

ORCID: 0000-0001-7796-755X

Abstract: El articulo desea mostrar la evoluciôn estética de Miguel Hernândez
desde la figura del poeta-pastor de sus inicios hasta el poeta neopopular del
Cancionero y Romancero de amendas, a través de su trayectoria ideolôgica. Se

resalta la importancia de un poema habitualmente considerado menor, para
su autodescubrimiento como poeta proletario y la fijaciôn de una poética ética.

Keywords: Miguel Hernândez, neopopularismo, poesia proletaria, poética.

El 26 de febrero de 1828, abriendo el periôdico El Duende Satirico del Dia,
Mariano José de Larra publico su primer articulo, «El café». Empezaba: «No
sé en qué consiste que soy naturalmente curioso; es un deseo de saberlo
todo que naciô conmigo, que siento bullir en todas mis venas». Esa curiosi-
dad continué hasta su ultimo articulo, «Figaro a los redactores de El Mundo»,

publicado el 29 de enero de 1837. Nueve anos en los que cuestionô la concien-
cia y la imagen social del pais.

Miguel Hernândez publica su primer poema, «Pastoril», el 13 de enero de

1930 en El pueblo, de Orihuela. Fecha en septiembre de 1939, desde la Cârcel
de Torrijos (convento que existe en la calle madrilena de Conde de Penal-

ver), el que probablemente séria el ultimo, «Ascension de la escoba». Nueve

anos en los que recorre casi toda la historia de la modernidad poética espa-
nola, para llegar a entender la conciencia social de Espana.

No puede menos que llamar a la puerta de nuestra atenciôn esa coin-
cidencia vital en solo nueve anos de escritura. Dos autores que marcan la
literatura espanola desarrollan su obra en un lapso brevisimo con un siglo
exacto de intervalo. La casualidad otorga sentidos inesperados. Pareciera,
ademâs, que ambos jôvenes sintiesen la inevitabilidad de su destino y de-

cidieran vivir a toda prisa, tragando el aire mas que respirando, y eso, en
literatura, implica intuiciôn mas que reflexion.

Miguel Hernândez fue un poeta intuitivo y, gracias a esa capacidad de per-
cepciôn, fue prescindiendo sistemâticamente de modos de escritura y adop-
tando otros. Asi se explica que el 12 de diciembre de 1931 escriba desde Madrid
a Ramôn Sijé, después de haberse entrevistado con Giménez Caballero: «Yo,

L© ®

DOI 10.22015/V.RSLR/68.3.2

9

Versants 68:3,fasckulo espanol, 2021, pp. 9-23.



Jorge Urrutia

como siempre, nunca satisfecho de nada de lo que hago. Siento en mi un
ansia de superaciôn».

Segun el diccionario, el ansia es una congoja que causa en el cuerpo una
agitaciôn violenta.

-El ansia mueve a la acciôn inmediata: «He roto casi todos los [poe-
mas] que leiste». Probablemente influyô aqui la conversaciôn con Giménez
Caballero.

-También incita el ansia al entusiasmo y al optimismo: «Me ha prometi-
do [Giménez Caballero] sacarme aflote».

-Del mismo modo el ansia empuja a la impaciencia y, tras esta, a la po-
sible desesperaciôn: «^Cuândo daré con mi forma? Es mucha mi mania por
hallarla. No lo hago por eso [por mania]».

-Asi mismo, el ansia de mejorar puede conducir a la autocritica: «Sabes

que he compuesto versos siguiendo... a Mirô y de los demâs poetas... radios-
copia».

-Por ultimo, puede conducir a echar sobre otro la responsabilidad o la
critica: «Procuro que lo que diga sea mio nada mas. Algun dia sera que que-
de libre de extrairas influencias. Ya sé que me las achacas» (Hernandez 1986:

31-32).

Sorprende esta ultima afirmaciôn cuando el 2 de febrero de aquel mismo

ano 1931 habia publicado «A todos los oriolanos. Carta completamente
abierta», poema donde confiesa que en sus escritos «hay imitaciones / har-
to serviles y bajas, / reminiscencias y plagios / y hasta estrofitas copiadas»
(Hernandez 2017: 710). Sé bien que el poema era una suerte de captatio bene-

volentiae que buscaba la comprensiôn de los lectores de su pueblo. Afirma
que se cree poeta, «digno de contender / con Homero, con Petrarca, / con
Virgilio, con Boscân, / con Dante y toda la escuadra», pero advierte: «...a los

que yo no conozco / mas que de oidas... y gracias». Porque se déclara aun
poco formado: «...vengo publicando / con muchas y gruesas faltas / de pro-
sodia y de sintaxis, / de ritmo y de consonancia».

Hoy, ese discurso no parece sincero y si comercial. De hecho, Miguel
se muestra siempre preocupado por el triunfo dinerario: «Mi unica ilu-
siôn séria... ganar mucho, mucho dinero... el... para volver a Oleza y a la
orilla... del Segura estarme cantando hasta morir!» [sic] (Hernandez 1986:

31). Insistencia que manifiesta en su correspondencia. Antonio Machado, a

través de Juan de Mairena, se reiria de la captatio benevolentiae, esa busque-
da del acogimiento por parte del lector, disminuyendo la propia capacidad

para aumentar sus méritos (Machado 1936:15).

Por el ansia continua y la inseguridad que le producia, se comprende la
cantidad de borradores por los que pasan sus poemas. Sin embargo, tuvo
fama de repentizador, de ser un poeta de escritura fâcil, probablemente porque

se sabia sus poemas de memoria. Un ejemplo interesante de esa fama

10

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp.9-23.



La ética como estética del présente

improvisadora es el poema «No salieron jamâs...», perteneciente al Cancio-

nero y Romancero de ausencias. Antonio Buero Vallejo, en un famoso articulo,
refirié que, coincidiendo Hernandez y él en una prisiôn al terminar la gue-
rra civil, improvisé en la celda un poema, que titulô «Vais de los enamorados

y unidos para siempre», para que un companero se lo regalara a su mujer
(Buero Vallejo i960). Sin embargo, contamos con manuscritos anteriores y,

aunque Antonio Buero pensaba que lo daba a conocer, ya se habia impreso
antes de su articulo (Hernandez 1952: 196). Probablemente lo unico que el

poeta improvisé en la celda fuera el titulo.
En el colegio, el mismo al que habia asistido Gabriel Miré, los jesuitas

habian despertado su interés por la poesia, en el tono catélico y conservador
acorde con el ambiente. Al paso temprano de Hernandez por los grupos de-

rechistas o socialistas, no deberia dârsele otro valor que el de integrarse en
una asociacién que llevaba a cabo actividades culturales y sociales, donde
estarâ su pronto amigo Ramén Sijé. Las lecturas que hace son las posibles
en aquellas circunstancias: poesia clâsica, sin duda, aunque con restriccio-
nes, alguna incursién por el Siglo de Oro (durante su primer viaje a Madrid
dira que sus autores preferidos eran Géngora, Gabriel Miré y Garcia Lorca)

y la obra de los poetas realistas de la segunda mitad del siglo xix, con al-

gûn anadido romântico. He dicho en varias ocasiones que en sus primerisi-
mos poemas se aprecia que imita a los poetas que lee: Zorrilla, Espronceda,
Campoamor, Lederico Baiart, Dario, Salvador Rueda, Medina, Gabriel y
Galân... (Hernandez 2017: 639). Las influencias siguientes las han estudiado
José Maria Balcells en «La prehistoria poética de Miguel Hernandez» (1991

y 2009) y Mercedes Lépez-Baralt en «Tradicién y vanguardia: las fuentes

multiples de Miguel Hernandez» (2010).

Igual que hiciera con los poetas decimonénicos, leerâ intensamente a
los modernos y se deja empapar por temas, modos e, incluso, expresiones.
Rafael Alberti, en un poema famoso por ser de los primeros que en Espana
tratan un asunto del déporté, mitifica al portero del Lutbol Club Barcelona,
el hungaro Platko, quien se abriera la cabeza al golpearse durante el juego
contra un poste: «Nadie se olvida, Platko, / no, nadie, nadie nadie, / oso rubio
de Hungria / [...] Ni el mar, ni el viento, Platko, / rubio Platko de sangre, /

guardameta en el polvo, / pararrayos». Miguel Hernandez, aficionado al fut-
bol, toma la idea para glosar un episodio similar aunque mas trâgico, pues
Lolo, guardameta del equipo de Orihuela, murié durante un partido al

golpearse en la cabeza con la porteria: «Pue un plongeon mortal. Con jcuânto!
tino / y efecto, tu cabeza / dio al poste. Como un sexo femenino, / abrié la
ligereza / del golpe una granada de tristeza». Que Hernandez siguié el mo-
delo literario se demuestra porque no presencié el hecho, sino que lo leyé
en la prensa y vio una fotografia: «Te sorprendié el fotégrafo el momento /

11

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp. 9-23.



Jorge Urrutia

mas bello de tu historia / deportiva, tumbândote en el viento / para evitar
victoria, / y un ventalle de palmas te aireô la gloria».

Gerardo Diego incluye la expresiôn «azucenas en camisa» en el libro Poe-

mas adrede. Empieza un poema: «Venid a oir de rosas y azucenas / la alboro-
tada esbelta risa / Venid a ver las rosas sin cadenas / las azucenas en camisa».
No creo que pueda ofrecer muchas dudas que Hernandez tiene el recuer-
do de esa imagen cuando escribe, en el poema que titula «El adolescente»:

«jCuânto lilio en calzoncillos / se queda sobre los céspedes!». Lirios en cal-
zoncillos frente a azucenas en camisa. Hay una diferencia en la elegancia
del léxico. Miguel siempre tuvo algunas caidas en un gusto no precisamente
exquisito, que molestaba sobremanera a Garcia Lorca. Perito en lunas abusa,
de hecho, de lo escatolôgico.

En el mimetismo hernandiano encontramos el deseo de separarse del
mundo rural, de conocer a gentes distintas o, al menos, entrar en otro tipo
de conversaciones del que hubiera tenido de haber permanecido ligado a la
huerta. Miguel Hernandez, tras un leve cambio de orientaciôn en su vida,
pasa a integrarse entre quienes manejaban habitualmente la lectura y la es-

critura en la vida diaria y no de modo tangencial. Una foto del poeta con
chaqueta y corbata hacia 1931 simboliza muy bien su busqueda de una si-

tuaciôn vital y cultural diferente. Eso es lo que le permitirâ conocer a José

Marin Gutiérrez, quien firmaria como Ramôn Sijé, très anos menor que él,

pero que se va a convertir en su primer maestro de estética literaria, después
de sus inquietudes estilisticas tomadas de Gabriel Mirô. Miguel encontrô en
aquel estudiante universitario en Murcia un guia para internarse por una
poesia coetânea, a la que no habia tenido acceso aun. Deja, por lo tanto, de

pensar en los lectores pueblerinos para aspirar a ser leido por un publico
intelectual.

Dije que el primitivismo un poco brutal que habia en Miguel Hernandez
es lo que debia incomodar a Garcia Lorca. También a Ramôn Gaya y a otros.
Es conocida la anécdota segun la cual Lorca telefoneô a Vicente Aleixandre
para anunciarle que pensaba ir a visitarlo; al enterarse de que estaba alli el
oriolano, dijo inmediatamente: «Entonces mejor no voy». La masculinidad
desbordante de Miguel (y no hay en esta palabra ninguna intenciôn oculta)
era rechazada por Lorca, y Perito en lunas, su primer libro, tiene demasiados
falos y semen. El origen poco refinado de Hernandez, que para los amigos
superaban su simpatia, su naturalidad y su entusiasmo, marcô sin duda en
exceso los inicios del poeta. Leopoldo de Luis ha insistido, sin embargo, en
varias ocasiones sobre la excepciôn que significa ver, en el medio campe-
sino espanol de los anos veinte, cômo un hijo de familia modesta asistia al
colegio hasta los catorce anos. Ello no implica que en 1933 poseyera ya la
formaciôn de un intelectual burgués, aunque las nuevas amistades murcia-
nas lo habian puesto por mejor camino. La exquisita educaciôn de Garcia

12

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp.9-23.



La ética como estética del présente

Lorca, quien se sintiô pronto asediado por las peticiones de Miguel, no llega
a ocultar su molestia. En la carta que le escribiera en abril de ese ano, viene
a decirle que Perito en lunas es un libro primerizo, aunque prometedor, que
la critica siempre presta poca atenciôn a los primeros libros, por lo que no
debe obsesionarse, y que carece de motivos para sentirse incomprendido.
Ahora bien, encuentra en el volumen «cosas brutales», debido sin duda a

un entusiasmo de «corral», y lo ve repleto de «pasiôn de hombre», lo que no
implica presumir de «cojones» (Garcia Lorca 1927:756-757):

Quizâ no sea desacertado recordar que la gran mayoria de los poetas que
integraron la generaciôn del 27 eran pequenos burgueses. Universitarios los

mas, o no tenian que trabajar (Garcia Lorca), u ocuparon puestos de profesor
(Salinas, Guillén, Alonso, Diego), o bien trabajaron por gusto (Altolaguirre,
Prados, en su imprenta). La condiciôn econômica de la mayoria de estos es-
critores les permitia mantenerse alejados de la vida diaria. Esta distancia
hacia posible a su vez el apartamiento casi absoluto de toda preocupaciôn
ética, politica o moral en la poesia (Geist 1980:104-105).

Tal vez no sea del todo exacta esta opinion de Anthony Leo Geist, pero
si anadimos los nombres que, sin salirnos de la nômina que compone la
generaciôn del 27 para él y que no cita en este pârrafo (Rafael Alberti, hijo de

familia burguesa; Vicente Aleixandre, que vive de rentas familiäres; José

Bergamin, hijo de ministro; Luis Cernuda, hijo de ingeniero militar y tam-
bién profesor), comprendemos que hay una clara distancia social entre to-
dos ellos y Miguel Hernandez.

El 2 de febrero de 1931 habia publicado Hernandez en El Pueblo, de Ori-
huela, un poema donde se presentaba como poeta-pastor: «A vosotros me
dirijo / desde esta carta arrimada, / que escribo teniendo por / mesa el lomo
de una cabra, / en la milagrosa huerta / mientras cuido la manada de habas»

(Hernandez 2017:707-711). Hernandez solo busca ser un campesino que hace

versos sobre experiencias que todos experimentan. Repasando los primeros

escritos, aparecen titulos que remiten a la cotidianidad de un pueblo.
Incluso en 1930 escribe algun poema en el dialecto de la huerta, el murcia-
no, conocido como panocho, que seguia la trocha abierta, aunque de escaso
recorrido, por el poeta regionalista Vicente Medina.

En noviembre de 1931, Miguel Hernandez envia a Juan Ramôn Jiménez
una carta en la que construia el personaje con que buscaba entrar en el
mundo literario madrileno, compuesto de très caracteristicas (Hernandez
1986: 27-28):

a) Es un pastor: «Soy pastor de cabras desde mi ninez. Y estoy contento
de serlo, porque habiendo nacido en casa pobre, pudo mi padre darme otro
oficio y me dio este que fue de dioses paganos y héroes biblicos».

13

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp. 9-23.



Jorge Urrutia

b) Es pobre: «Odio la pobreza en que he nacido [...]. Particularmente por
ser causa del estado inculto en que me hallo, que no me deja expresarme
bien ni claro, ni decir las muchas cosas que pienso».

c) Es poeta: «Tengo un miliar de versos compuestos, sin publicar».
Insistiô en ello en varias ocasiones, pues el 19 de diciembre le escribe

(Hernandez 1983: 31) a Ernesto Giménez Caballero en términos similares; se

refiere a «La vida que he hecho hasta hace unos dias desde mi ninez, yendo
con cabras y ovejas», o a «Las pocas pesetas que traje conmigo a Madrid se

agotan. Mis padres son pobres...». Hernandez ya habia visitado al director
de La Gaceta Literaria («Comprendiendo que no puede usted desperdiciar
un âtomo de tiempo, no he querido visitarle otra vez») y las referencias de

prensa que le dedican comentan su vida de pastor. Como poeta-pastor habia
llegado a Madrid a finales de 1931. A los pocos dias se entrevistô con Ernesto
Giménez Caballero, que no lo tomô muy en serio ni, desde luego, lo ayudô,
al menos con la rapidez que Hernandez demandaba. Fue a visitarlo el 10 de

diciembre de 1931 y nueve dias mas tarde ya le escribia preguntândole «qué
hay de lo mio» (Hernandez 1986: 31-32). Giménez Caballero lo ridiculiza el

primero de enero en la revista:

Queridos camaradas literarios: ^No tenéis algunas ovejas que guardar?
Gobierno de intelectuales: ^No tenéis algun intelectual que esté como una
cabra para que lo pastoree este muchacho? ^Quién ayuda al nuevo pastor
poeta? ^Qué ganado se le confia? \A ver! jEntre todos! jUn enchufe para este

campesino! jUn destinejo para este montaraz! [...] jHacedle aunque sea fe-

rroviario! \A ver, a ver! jVosotros, los literatos influyentes y mangoneadores!
jUn premiecillo nacional para este pastor! jPara este poeta parado! (Santonja
1984).

Miguel no resultaba, ni siquiera, una novedad, pues un personaje habituai

de las reuniones literarias, desde que José Ortega Munilla lo dio a co-
nocer en 1923 en un acto en el Ateneo de Madrid, era Julian Sanchez Prieto,

que se firmaba «El pastor poeta». Hijo también de pastor, Sanchez Prieto
publicaba poesia y teatro.

Erving GofFman estudiô las estrategias de interacciôn social y la crea-
ciôn individual de «personajes» adecuados a cada situaciôn (GofFman 2001).
En el caso de Hernandez, el fracaso de la estrategia de presentaciôn fue
evidente. Tuvo que regresar a Orihuela arruinado, enfermo y medio muerto
de hambre. Debe enterrar su imagen de pastor. La estancia capitalina fue,
sin embargo, importante porque leyô mucho y llevô a cabo un aprendizaje
fundamental: la vida del poeta no debe entrar en el poema como biografia,
sino como experiencia. Y la experiencia no es solamente vital, sino también
lectora.

14

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp.9-23.



La ética como estética del présente

El 2 de octubre de 1932 conoce a Antonio Oliver Belmâs, quien acaba de

abrir, con Tiempo cenital, la colecciôn «Sudeste», ligada al diario La Verdad,
de Murcia. Oliver sirve de intermediario para la publicaciôn del primer li-
bro de Hernandez, Poliedros, por cuatrocientas veinticinco pesetas. El poe-
ta reclama respuesta inmediata a sus misivas, incorporando y sustituyen-
do poemas hasta el ultimo momento. Tiene muy claro que se paga el libro
(como mas tarde con El rayo que no cesa)) pues en carta del 6 de diciembre le

dice al editor: «...es que quiero, ya que voy a publicarme, hacerlo con lo me-
jor mio» (Hernandez 1983:47). Todavia el 6 de diciembre, pide que se sustitu-

yan nueve poemas. Luego, una vez aparecido el libro el 20 de enero de 1933,

insiste, en su correspondencia a los amigos y conocidos, en que le ayuden a

venderlo para poder resarcir sus deudas.
Mas alla de los aspectos econômicos, de su correspondencia deducimos

que Miguel Hernandez esta muy preocupado por el libro, por el contenido y
por el titulo. El 3 de noviembre de 1932, cuando acaba de enviar el original,
le pide a Raimundo de los Reyes, el poeta editor, que sustituya el titulo del
manuscrito por Perito en lunas. Una vez impreso, obliga a encartar una fe de

erratas, generalmente de signos de puntuaciôn o fâcilmente subsanables en
la lectura.

Conservamos una cuartilla con un primer indice del libro, el titulo ini-
cial y un dibujo alusivo. ^Cômo se pasa de Poliedros a Perito en lunas? Expliqué

en otras ocasiones el titulo del primer libro hernandiano (Urrutia 2004

y 2010). No es cuestiôn de que me repita aqui, pero si conviene volver bre-
vemente porque con ello se entiende bien el juego teôrico y vital que mueve
el poeta.

«Perito» significa conocedor, especialista. Sijé, en el delantal que pone
al libro, termina con una referencia a la pericia del poeta: «Miguel
Hernandez [...] ha resuelto, técnicamente, su agônico problema». Ha resuelto
técnicamente... Hernandez es, pues, un perito que domina una técnica.
^Cuâl es el agônico problema? La «conversion del "sujeto" en "objeto" poé-
tico», lo que se corresponde, segun aprendiô en Madrid, al abandono de la

biografia por la experiencia. Sijé distingue très momentos cristalinos o

lunas en la evoluciôn del poeta: el del «poema terrunero, provincial, queren-
cioso de pastoreria de suenos»; el poema literario, «cuando la poesia es un
grito estridente» porque no sabe el poeta si la poesia depende de la poética o
al contrario; y, por ultimo, el poema producto de una «acciôn transformante

y unificante de una realidad misteriosa». Para el guia estético que es Sijé,
Hernandez ha hecho ya ese recorrido hasta el poema perfecto, que tiende a

una figura geométrica, el cubo.

^Cômo puede simbolizarse esa sublimaciôn de la biografia hasta la

experiencia compartible? En un articulo sobre Rafael Alberti, publicado
algo mas tarde en la revista El gallo crisis, que dirigia el propio Sijé, leemos:

15

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp. 9-23.



Jorge Urrutia

«Si la poesia puede cerrarse sobre si misma -si puede concebirse una poesia

pura- es por la conversion de la corriente en cristal, de la poesia en objeto».
Escribir el poema sera cristalizar: «No hay objeto poético donde no hay un
alma capaz de cristalizar» (Sijé 1935: 716). En La decadencia de la flauta y el

reinado de los fantasmas, libro pôstumo que Miguel Hernandez, dada la amis-
tad, tuvo que haber leido en el original, Sijé afirma, entre otras cosas, que:
«Un objeto artistico es una participaciôn cristalina de la realidad y de la

persona». fDe dônde surge esa denominaciôn del poema como cristal y de

la claridad poética como cristalinidad? El origen debe de estar en Le traité
du Narcisse (Théorie du Symbole), de 1891, donde leemos, por ejemplo: «Car
l'œuvre d'art est un cristal» (Gide, 1958:10). La teoria del cristal sijeniana ex-

plica el libro, desde su admiraciôn por Gôngora. Para Sijé, del mismo modo

que Hernân Cortés quemô sus naves, el poeta ha quemado las claves, por-
que el poema gongorino es para él «perfectamente cristalino». De ahi que
las octavas de Perito en lunas se publicaran sin titulo. No quiso Hernandez
ofrecer facilidades al lector, por eso no importa que Cano Ballesta diese a

conocer un listado de titulos que cierta persona de Orihuela hubiera escrito
al dictado del propio poeta (Cano 1962: 37), entre otras cosas, porque ni si-

quiera coinciden con los que aparecen en la cuartilla original antes citada.
Poliedros, el titulo abandonado, denunciaba ya la huella del nuevo amigo.

Cuando apareciô Tiempo cenital, de Antonio Oliver, Sijé publico en el Diario
de Alicante (19 de julio de 1932) un articulo donde insiste en la materializa-
ciôn de la poesia que représenta el poema relacionândola con la geometria.
La poesia es «emociôn que uno recuerda cuando se geometrizan los senti-
mientos al darles jerarquia, sentido arquitectônico, dimensiones y limites».
El titulo Poliedros no puede ser ajeno al interés poético por la geometria.
El poliedro mas perfecto es el cristal de roca. Poliedros era titulo perfecto
pero, tal vez, oscuro en exceso, y se confundiria con la estética rupturista
de la vanguardia. Miguel ya demostrô influencia simbolista cuando acude
al tema de la mina de la poesia, con origen en Novalis, en la prosa «Mi con-
cepto de poema (Pregunta y respuesta del lector y el poeta)», dada a conocer

por Leopoldo de Luis (Hernandez 1961: 342) y que la Obra Compléta publica
incomprensiblemente truncada en su titulo y su inicio (Hernandez 1992 y
2010).

Perito en lunas. Perito en cristales. Perito en poemas. Miguel Hernandez
se déclara ya poeta pleno. Es el que sabe escribir poemas. ^Qué mejor titulo
para un poeta que habia retornado de un Madrid donde nadie lo considéré

como un poeta culto y que ha decidido hacer el aprendizaje definitivo? Perito

en lunas quiere decir «perito en cristales», «perito en poemas», «el que sabe

escribir poemas». Entenderâ Hernandez, para su segundo viaje a Madrid,
que ya se ha aproximado a la altura de los escritores burgueses, poseedores

16

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp.9-23.



La ética como estética del présente

de una herencia cultural cosmopolita. Pero Perito en lunas résulta ser un li-
bro exhibicionista y ya fuera del juego estético cuando se publica.

Gerardo Diego insiste en que el gongorismo dura en la poesia espanola
del siglo xx cinco anos justos, de 1927 a 1932 (Diego 2003: passim). En 1933

Perito en lunas se salia ya del tiempo. Es verdad, como escribe Diego, que «la
lecciôn de don Luis [de Gôngora] es lecciôn de maestria, de moral poética
mas que de poética pura» (Diego 2003:108). El mismo ano 1933 José Maria
Morôn publico un libro donde, desde el gongorismo, buscô superar esa
estética incorporando las preocupaciones y los temas proletarios. Minero de es-

trellas esta, desde el punto de vista estético e ideolôgico, un paso por delante
de Perito en lunas, aunque sea poco citado (Urrutia 1986:48-51).

En los anos posteriores fue decantando Hernandez su poética. Abando-
nô el neogongorismo, se acercô mas a expresiones liricas de tono y lenguaje
mistico, llegô al soneto en formula, primero renacentista, luego quevedesca,
hasta obtener el primero de sus libros mayores, El rayo que no cesa. A esa

depuraciôn lirica le seguirian una depuraciôn religiosa y otra ideolôgica,
de la mano de sus amigos Aleixandre, Neruda y Gonzalez Tunôn. Como le

ocurriô a la misma poesia espanola, su evoluciôn se vio a la vez cortada y
acelerada por la guerra civil en 1936, que moviô a urgencias imprevistas. Su

poesia de combate se reuniô mayoritariamente en el libro Viento del pueblo.
Otros poetas del tiempo se vieron arrastrados a escribir poemas combatien-
tes y a reunirlos, pero el libro de Miguel Hernandez destacô inmediatamen-
te entre todos.

César Falcon, conocido militante comunista peruano, amigo de José
Carlos Mariâtegui, periodista, dramaturgo, novelista y politico, publico un
articulo en 1957, en la revista mexicana Estaciones, bajo el titulo «Poesia re-
volucionaria». La argumentaciôn es sumamente discutible, pero conviene
resaltar sus opiniones sobre la poesia escrita durante la guerra civil espanola,

porque estân hechas desde la mas estricta ortodoxia comunista. Para
Falcon, aquella poesia considerada revolucionaria «ténia un aliento tan fatiga-
do, tan inseguro, que correspondia exactamente al perseverante derrotismo
de los grupos politicos que al mismo tiempo estaban liquidândose, [porque]
el mismo impulso que desbarataba las endebles estructuras politicas, hacia
polvo las falsas estructuras poéticas» (Falcôn 1957:136 y 135). El juicio se apo-
ya en un sentido de la historia poética que puede resumirse en estas lineas
del articulo: «A medida que el pueblo va perdiendo sus libertades bajo el
dominio creciente del feudalismo, el verso popular va perdiendo también
la suya, sometido igualmente a los rigidos cartabones de la preceptiva»
(Falcôn 1957:115). Si la referenda al feudalismo ya nos pone tras la linea de
los ensayos de Mariâtegui, la crisis de la teoria poética la quiere evidenciar
con esta pregunta: «^No es sobremanera revelador que revolucionarios tan
firmes como Miguel Hernandez y Pedro Garfias prefirieran batirse como

17

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp. 9-23.



Jorge Urrutia

soldados que luchar como poetas?». Y en nota al pie hace un comentario que
rompe los esquemas que la critica de la poesia espanola utiliza: «No tomo
en cuenta las poesias de guerra de estos dos poetas, como las contenidas
en ese deleznable Viento del pueblo, de Miguel Hernandez -deleznable desde
el titulo-, porque ninguna de ellas alcanza, en realidad, el valor de aquel
momento revolucionario». Sus poemas carecerian de otro valor que el de

ocupar los ocios del poeta entre los combates. Solo destaca Falcôn a cuatro
poetas en la guerra: Alberti, Neruda, Vallejo y Leôn Felipe; curiosamente,
ninguno de los cuatro fue combatiente.

Si El rayo que no cesa tuvo una aceptable acogida entre los intelectuales,
no fue asi en el caso de Viento del pueblo. La revista Hora de Espana, por ejem-
plo, solo se ocupô de él en 1938, con un articulo muy critico de Ramôn Gaya.
Este opinaba que su fuerza radicaba en el verso: «Cuando se da lo auténti-
camente poético, se da un poco por anadidura y con posterioridad al verso
mismo, o sea, que es el verso quien le proporciona, quien termina por traerle
a Miguel Hernandez la poesia, y no la poesia quien dicta su verso». Porque
«si siempre sus versos son versos [...], en cambio, no todos esos versos que
son versos siempre, son siempre poesia». Lo considéra un poeta de «desme-
dida facilidad», lo que provoca que por Viento del pueblo circule «un vigor que
no siempre encuentra empleo apropiado y se extravia, se pierde entonces
como una fuerza inutil». Concluye: «Es un libro desigual y sin medida», que
cae en el «mal gusto», en la fealdad (Gaya 1938:143,144 y 146). Este juicio, que
no debiô ser caso aislado, aunque si publico, rompia con los elogios dedica-
dos al libro por su aliento vital, por testimoniar y alentar una lucha heroica.

El juicio de Ramôn Gaya lo atribui a enfrentamiento personal y, cuando
lei por vez primera el articulo de César Falcôn, no le di importancia. Ahora,
al volver a las paginas de la revista Estaciones, creo que el texto de Falcôn es

muy significativo y justifica una nueva lectura de Viento del pueblo. Si tene-
mos en cuenta la ortodoxia comunista, y mas alla del mero juicio poético,
estamos ante lo que el partido realmente pensaba de la poesia de guerra,
aunque no lo declarase por tâctica politica. Ademâs, es una actitud cohérente

con los revolucionarios de primera hora, tal y como se aprecia en los

ensayos de Lenin.
En un articulo sobre la validez politica, de la revista Svoboday en 1901,

Lenin denuncia que algunos escritores buscan elaborar un estilo apropiado
para la lectura obrera y no logran mas que populismo. Estos serian los escritores

vulgares que presuponen «un lector que no piensa» y por eso le dan ya
preparadas todas las conclusiones. Frente a ellos prefiere al escritor popular,

que confia en un lector que posee el «serio propôsito de trabajar con la ca-
beza» y por eso lo ayuda con su obra (Lenin 1974: 17-18). Podemos suponer
que Falcôn consideraba Viento del pueblo poesia populista de un escritor vulgar.

En unas observaciones para el Congreso de Proletkult, de 1920, Lenin

18

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp.9-23.



La ética como estética del présente

advierte que el arte debe estar impregnado del espiritu de la lucha de cla-

ses que lleva a cabo el proletariado, porque busca «el derrocamiento de la
burguesia, la supresiôn de las clases y la aboliciôn de toda explotaciôn del
hombre por el hombre» (Lenin 1974:185). Anos mas tarde, Adolfo Sanchez

Vazquez desarrollaria esta posiciôn:

A veces, se piensa [...] que se puede [cultivar] un arte popular, pero enten-
dido éste no propiamente como un arte para el pueblo sino como un arte
acerca del pueblo o populista. Se cree, entonces, que basta convertir al pueblo

en objeto de la representaciôn artistica y tenir los medios expresivos de

un supuesto color «populär» [...] para que se tenga un arte verdaderamente
popular (Sanchez Vazquez 1967: 263).

Rosa Chacel hizo en enero de 1937, en el primer numéro de la revista Hora
de Espana, una desacreditaciôn del romance, tan habitual en los poemas de

guerra, que no pudo pasarle desapercibida a Hernandez. En un ensayo algo
confuso concluye que no puede ser que «el pueblo que ve volar sobre su ca-
beza las mâquinas forjadas por sus manos, que sabe la cifra de las revolu-
ciones de su hélice, y sabe cômo procédé en su trayectoria el proyectil que le

combate; el pueblo que conoce este admirable artificio de la técnica en todo
el lujo de su retôrica», no puede expresarse en el balbuceo poético de la poe-
sia primitiva (Chacel 1937:19). Leopoldo de Luis, en «El uso del romance en
la poesia de guerra de Miguel Hernandez», observa que, después de Viento
del pueblo, el poeta solo dio a conocer nueve romances: cuatro no recogidos
en libro, dos en El hombre acecha y très en el Cancionero y Romancero de amendas.

Opina de Luis que, aunque no se le puede encuadrar entre los poetas
que rechazaron el género, percibiô ese distanciamiento y buscô otro modo
de reafirmarse «en un acento entranado en lo populär» (De Luis 1994:41).

El mismo mes de enero de 1937 en que iniciara su camino la revista Hora
de Espana, el dia 2, Miguel Hernandez publico en la revista Ayuda el poema
«Las desiertas abarcas», recogido por Juan Luis Guerena (Hernandez 1974:

145). Recuerda en su inicio la festividad en la que los ninos espanoles po-
nen, la noche del 5 de enero, los zapatos para recoger a la manana siguiente
los regalos que, segun la tradiciôn, habrian traido los Reyes Magos. El nino
Hernandez dejô su calzado huertano, las abarcas, que califica socialmente:
«cabrero». Miguel vuelve a retomar su personaje de pastor: «Por el cinco de

enero, / cada enero ponia / mi calzado cabrero / a la ventana fria». No me
detengo en los efectos de repeticiôn ni en el doble sentido de «fria», tempe-
ratura e impasibilidad. Al dia siguiente, rompiendo toda esperanza, el nino
no halla juguete alguno: «Y encontraba los dias / que derriban las puertas, /

mis abarcas vacias, / mis abarcas desiertas».
Recordamos «El nino yuntero», de Viento del pueblo. Pero este poema esta

escrito en tercera persona y solo a partir de la estrofa decimoprimera se

19

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp. 9-23.



Jorge Urrutia

manifiesta el yo del sujeto lirico: «Me duele este nino hambriento», «Le veo
arar los rastrojos / y devorar un mendrugo», «Me da su arado en el pecho»
(Hernandez 2017: 407). En «Las abarcas desiertas» la implicaciôn del sujeto
es total; si fuese una narraciôn aplicariamos aquel término que inventara
Serge Doubrovsky: «Autofiction, d'avoir confié le langage d'une aventure à

l'aventure du langage» (Doubrovsky 2001:10), porque es el lenguaje, y no su
estricta referenda, el que da significaciôn y nos abre el sentido.

El poeta-nino no era sino uno mas en la clase menesterosa y olvidada:
«Nunca tuve zapatos, / ni trajes, ni palabras: / siempre tuve regatos, / siempre
penas y cabras. Il Me vistiô la pobreza, / me lamiô el cuerpo el rio / y del pie
a la cabeza / pasto fui del rocio». La vida se relaciona con una naturaleza

que no abriga, sino que mantiene a la intemperie. No tener juguetes el 6

de enero se corresponde con no tener casa. Ese dia se convierte en fecha
simbôlica que enfrenta cada ano la sociedad consigo misma, ya que, si «Por
el cinco de enero, / para el seis, yo queria / que fuera en mundo entero / una
jugueteria», a la manana se muestra la negaciôn de cualquier felicidad: «Y

al andar la alborada / removiendo las huertas, / mis abarcas sin nada, / mis
abarcas desiertas».

La sociedad, el poder gobernante, rey coronado o gente de botas, nunca
hizo nada por el cabrero, por los trabajadores: «Ningun rey coronado / tuvo
pie, tuvo gana / para ver el calzado / de mi pobre ventana. Il Toda gente de

trono, toda gente de botas / se rio con encono / de mis abarcas rotas». Ante
ese abandono, el poeta confiesa su dolor histôrico: «Rabié de llanto, hasta /

cubrir de sal mi piel, / por un mundo de pasta / y unos hombres de miel». Y
se cierra el poema recogiendo la conciencia del ser social: «Por el cinco de

enero / de la majada mia / mi calzado cabrero / a la escarcha salia. Il Y hacia
el seis, mis moradas / hallaban en sus puertas / mis abarcas heladas, / mis
abarcas desiertas».

Es, sin duda, un poema politico en el que Miguel Hernandez se manifiesta

claramente como proletario. Entiende que no puede ya defender los
sistemas de gobierno que conoce. Se ha integrado en el partido comunista
(en el que no estaba en septiembre de 1936) y posee todas las experiencias
del combate. Resueltas meses antes su crisis religiosa (poema «Sonreidme»)

y su primera duda social, habia comprendido que una revoluciôn resultaba
imprescindible (poema «Alba de hachas»), y esta se resume y resuelve en
la lucha de clases. Naturalmente, el poema no es un discurso politico y la
simbolizaciôn se impone y lo organiza. Ha opuesto la gente de trono a la gente

de botas. El primer término del paralelismo expresa la monarquia. Para

comprender que el segundo significa el régimen republicano, recordemos

que el présidente de la Segunda Republica espanola, desde 1931 a abril de

1936, fue Niceto Alcalâ Zamora, que gustaba de llevar botines y, por ello, fue

20

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp.9-23.



La ética como estética del présente

apodado «el botas». Lo que podia permanecer como broma se ha convertido
en simbolo.

Suele atribuirse a Lenin la brillante afirmaciôn de que la ética es la
estética del futuro. La repetia en los anos sesenta del pasado siglo el cineasta
francés Jean-Luc Godard, y parece que fue invento suyo tanto la frase como
la atribuciôn. Resolvia Lenin/Godard la dicotomia ético-estética que atra-
vesaba como una bala explosiva las discusiones artisticas desde la Primera
Guerra Mundial, que en Espana se habia marcado en la relaciôn dialéctica
entre dos libros, La deshumanizaciôn del arte (1925), de José Ortega y Gasset, y
El nuevo romanticismo (1930), de José Diaz Fernandez (Urrutia 2006 y 2010).

Miguel Hernandez personifica la ética como estética a partir de «Las de-

siertas abarcas», como muestra El hombre acecha; de forma muy abrupta en
el poema «Los hombres viejos», donde acusa a otros intelectuales de ser:

«Trapos, calcomanias, defunciones, objetos, / muladares de todo, tinajas,
oquedades, / lapidas, catafalcos, legajos, mamotretos, / inscripciones, suda-

rios, menudencias, ruindades». Estos hombres no son simplemente escondi-
dos y tramposos, como aquellos que dieron lugar al poema «Los cobardes»,
de Viento del pueblo, son gente sin moral y, por eso, el poeta usa de su palabra
y afirma que «con un soplo solo de mi caliente aliento / con este solo soplo
dicté vuestra agonia» (Hernandez 2017:407-409 y 467-471).

Podemos ejemplificar el comportamiento ético frente al estético con el
distinto tratamiento que Alberti, Lorca o Pemân ofrecen del neopopularis-
mo, frente al que concibe desde 1938 Hernandez, no con el sentido de con-
templaciôn burguesa, sino a través de la experiencia del cancionero popular
murciano que él viviô y del que toman su estructura muchas de las piezas
del Cancionero de ausencias. Una estética para un présente que exigia una
nueva ética, y una posiciôn politica clarificada y disiente que obligaria a un
anâlisis ya fuera de nuestros limites.

Bibliografïa
Balcells, José Maria, Proyecciôn y contraproyecto en la poesia espanola contem-

porânea, Palma, Universidad de les Illes Balears, 1991.

—. Sujetado rayo. Estudios sobre Miyuel Hernândez, Madrid, Devenir, 2009.
Buero Vallejo, Antonio, «Un poema y un recuerdo», Insula, 168, i960, s/p.
Cano Ballesta, Juan, La poesia de Miyuel Hernândez, Madrid, Gredos, 1962.

Chacel, Rosa, «Cultura y pueblo», en Hora de Espana, 1, Valencia, 1937, pp.
13-22.

De Luis, Leopoldo, Aproximaciones a la obra de Miyuel Hernândez, Madrid, Li-
bertarias/Prodhufi, 1994.

Diego, Gerardo, La estela de Gônyora, Santander, Universidad de Cantabria/
Fundaciôn Gerardo Diego, 2003.

21

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp. 9-23.



Jorge Urrutia

Doubrovsky, Serge, Fils, Paris, Gallimard-folio, 2001.

Falcôn, César, «Poesia revolucionaria. Situaciôn de Rubén Dario y sus

herederos», Estaciones. Revista literaria de México, II, 6, verano de 1957, pp.
115-137.

Garcia Lorca, Federico, Epistolario complete>, eds. Andrew A. Anderson y
Christopher Maurer), Madrid, Câtedra, 1997.

Gaya, Ramôn: «Divagaciones en torno a un poeta: Miguel Hernandez», en
Hora de Espana, 17, Barcelona, 1938, pp. 143-151.

Geist, Anthony Leo, La poética de la generaciôn del 27 y las revistas literarias: de

la vanguardia al compromiso (1918-1936), Madrid, Guadarrama, 1980.

Gide, André, Romans. Récits et soties. Œuvres lyriques, Paris, Gallimard (La
Pléiade), 1958.

GofFman, Erving, La presentaciôn de la persona en la vida cotidiana, Buenos

Aires, Amorrortu, 2001.

Hernandez, Miguel, Obra escogida (ediciôn de Arturo del Hoyo), Madrid,
Aguilar, 1952.

—. «Dos paginas inéditas. Nota de L[eopoldo] de L[uis]», en Papeles de Son

Armadans, LXIX, diciembre de 1961, pp. 339 y ss.

—. Poesîa, ed. Jacinto Luis Guerena, Madrid, Narcea, 1974.

—. Epistolario, ed. Agustin Sanchez Vidal, Madrid, Alianza Editorial, 1986.

—. Obra Compléta, eds. Agustin Sanchez Vidal, José Carlos Rovira y Carmen
Alemany, Madrid, Espasa-Calpe, 1992.

—. Obra Compléta, introd. Agustin Sanchez Vidal, Madrid, Espasa-Calpe,
2010.

—. Obra poética compléta, ed. Leopoldo de Luis y Jorge Urrutia, Madrid,
Alianza Editorial, 2017 (i2a ediciôn revisada).

Lenin, Vladimir Ilich, La literatura y el arte, La Habana, Instituto Cubano del
Libro, 1974.

Lôpez-Baralt, Mercedes, «Tradiciôn y vanguardia: Las fuentes multiples
de Miguel Hernandez», en AA.VV., Miguel Hernandez. La sombra vencida

1910-2010, Madrid, Ministerio de Cultura, 2010, pp. 78-89.
Machado, Antonio, Juan de Mairena, Madrid, Espasa-Calpe, 1936.

Munoz Garrigôs, José, Vida y obra de Ramôn Sijé, Murcia, Universidad de

Murcia, 1987.

Sanchez Vazquez, Adolfo, Las ideas estéticas de Marx (Ensayos de estética mar-
xista), México, Era, 1967.

Santonja, Gonzalo, «Miguel Hernandez en Madrid», en Liberaciôn, Madrid,
domingo 30 de diciembre de 1984.

Sijé, Ramôn, «La ausencia del alma y del objeto (Sonrisa y côlera en la poesia
de Rafael Alberti)», El gallo crisis, 5-6,1935. Recogido en Munoz Garrigôs
1987.

22

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp.9-23.



La ética como estética del présente

—. La decadencia de laflauta y el reinado de los fantasmas. Ensayo sobre el roman-
ticismo histôrico en Espana (1830-Bécquer), Alicante, Instituto de Estudios
Alicantinos, 1973.

Urrutia, Jorge, «Poesia proletaria y poesia burguesa: definiciôn y prâcticas»,
en Literatura popular y proletaria, ed. Jorge Urrutia, Universidad de Sevilla,

1986, pp. 27-52.

—. «Leer a Miguel Hernandez (Perito en lunas y el modelo comunicativo her-

nandiano)», en Présente y futuro de Miyuel Hernandez. Actas del II Conyreso
International, Orihuela, Fundaciôn Cultural Miguel Hernandez, 2004,
pp. 95-106.

—. «Vitalidad de la deshumanizaciôn del arte», Revista de Occidente, 300, mayo,
2006, pp. 5-22.

—. «En torno a José Diaz Fernandez y El Nuevo Romanticismo», en Pensamien-

to literario espanol del siylo xx, 4, eds. Tua Blesa y otros, Zaragoza, Universidad

de Zaragoza (col. Tropelias), 2010, pp. 183-192.

—. «Miguel Hernandez, el hacedor de poemas», Insula, 763-764, julio-agosto,
2020, pp. 1-6.

Versants 68:3, fasctculo espanol, 2021, pp. 9-23.

23




	La ética como estética del presente : (De la formación ideológica de Miguel Hernández)

