
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 67 (2020)

Heft: 1: Fascicule français. Pascale Kramer : lectures plurielles

Artikel: Une écriture implacable : présences du politique dans l'œuvre de
Pascal Kramer

Autor: Bähler, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

Une écriture implacable : présences du politique
dans l'œuvre de Pascale Kramer

Ursula Bähler
Université de Zurich

Abstract : L'analyse proposée de L'Implacable Brutalité du réveil et dAutopsie d'un

père permettra de sonder la place et l'impact de la politique et du politique dans
les romans et la réflexion littéraire de Pascale Kramer.

Keywords : Pascale Kramer, roman contemporain, roman francophone, roman
et politique

Jusqu'à quand alors pourrai-je encore me permettre de
refuser de choisir un ennemi

Pascale Kramer (2019 : 51)

Les romans de Pascale Kramer ne se lisent pas d'emblée comme des

textes politiques au sens traditionnel du terme, entendu comme une forme
de réflexion sur les affaires de la cité. A y regarder de près, on constate,
cependant, que dès le début, l'univers kramerien contient des éléments

qu'on qualifiera bien de politiques dans ce sens précis, restreint du mot. La
présence de ces éléments se décline de trois manières, essentiellement. Il
y a, d'abord, des romans dans lesquels une problématique socio-politique
se perçoit à la façon d'un basso continuo, d'une atmosphère générale qui
s'installe à la lecture et se caractérise par un malaise grandissant. Citons
comme exemple Retour d'Uruguay (2003), où le lecteur sent beaucoup plus
qu'il ne le sait qu'il a aussi affaire à une histoire de violence domestique et
d'affaires immobilières aux limites de la légalité. Il y a, ensuite, des textes
qui évoquent explicitement des problèmes politiques sans les mettre pour
autant sur le devant de la scène, comme c'est le cas d'Un homme ébranlé (2011)

qui évoque à plusieurs reprises des violences dans les banlieues et les
entrelace, mais de manière plutôt lâche, à l'histoire de la maladie de Claude.
Et, finalement, il y des textes dans lesquels la politique forme une partie
essentielle de l'intrigue. L'Implacable Brutalité du réveil (2009) et, plus
encore, Autopsie d'un père (2016) sont de ceux-là, le premier parlant de la guerre
des Etats-Unis en Irak, le deuxième d'un personnage qu'on qualifierait de

'nouveau réactionnaire'. On constate, sur l'ensemble de la production
romanesque de Pascale Kramer, une évolution vers un impact grandissant de la

politique, qu'on pourrait mettre en rapport avec des publications récentes

DOI 10.22015/V.RSLR/67.1.9 Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.



Ursula Bähler

qui témoignent d'un engagement social et intellectuel de l'auteure, telles
Chronique d'un lieu en partage (2017) et la contribution à un volume sur Cari
Spitteler, intitulé Helvétique équilibre (2019)1. Le dernier roman en date,
cependant, Une famille (2018), ne renvoie à la réalité politique stricto sensu qu'à
travers une allusion au mariage pour tous. Cet exemple nous met utilement
en garde contre la tentation d'une lecture téléologique de l'œuvre de Pascale

Kramer. S'il y a bien une tendance globale vers un intérêt accru pour
des questions politiques dans ses romans, on n'y verra pas une nécessité, ni,
encore moins, faut-il le souligner, un critère d'évaluation.

Dans son discours tenu lors de la remise du Grand Prix suisse de littérature

201J à Pascale Kramer, Alain Berset a mis l'accent sur le côté politique de

l'œuvre de la lauréate : est politique, pour lui, l'empathie, notamment, que
l'écrivaine porte à ses personnages, « gens normaux », sans les juger, mais
en leur donnant une place, une voix (Berset 2017). Le mot politique prend un
sens plus vaste ici : il désigne des vertus humaines, l'empathie en l'occurrence,

considérées comme souhaitables sinon indispensables à un comportement

civique au service de la cohésion sociale et du vivre ensemble. C'est
dans ce sens aussi que raisonnent en général les philosophes qui mettent
en évidence les valeurs éthiques de la littérature, que ce soit dans une
perspective herméneutique, comme Paul Ricœur, néo-aristotélicienne, comme
Martha Nussbaum, ou pragmatique, comme Richard Rorty, pour ne nommer

ici que trois représentants majeurs et fondateurs de ce courant philoso-
phico-littéraire2.

Dans les pages qui suivent nous essaierons de voir comment les deux

types de présence du politique que nous venons d'esquisser, ancré, l'un,
dans la réalité événementielle, et relevant, l'autre, d'une réflexion axiolo-
gique et morale, sont liés dans l'univers romanesque de Pascale Kramer, en
nous penchant sur L'Implacable Brutalité du réveil et Autopsie d'un père.

Devenir adulte

L'Implacable Brutalité du réveil, dont l'action se situe en Californie, le

temps d'un été, est construit sur la mise en scène de deux drames parallèles
fondés tous deux sur une tension entre paraître et être, idéalisation et réalité.

Le premier s'articule sur un versant familial, le deuxième s'inscrit dans

une dimension sociale. Si le drame familial est le principe structurant de

presque tous les romans de Pascale Kramer3, au point que le titre du dernier

1 On pourrait citer également son texte « Salauds de pauvres L'effroi et la honte » (2016).
2 Voir Bähler & Klinkert (2016) et Bähler & Fröhlicher (2019), ainsi que, ici même, la contribution

d'Anne-Frédérique Schläpfer, pp. 33-45.

3 Voir aussi Bähler (2011).

62

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.



Une écriture implacable

en date, Une famille, pourrait bien s'appliquer à l'œuvre dans son ensemble,
L'Implacable Brutalité du réveil est le premier livre dans lequel un drame
social, et plus précisément politique, la guerre des Etats-Unis en Irak, en
l'occurrence, prend de l'ampleur pour former un véritable deuxième volet, à la
fois homologue et complémentaire au premier.

Le drame familial se noue autour de la protagoniste Alissa, et c'est dans
la perspective de celle-ci que l'essentiel du récit nous est narré : jeune et
belle femme âgée de 27 ans, issue d'un milieu aisé, diplômée d'université,
mariée depuis peu de temps à Richard, jeune homme tout aussi attrayant,
elle vient d'accoucher d'une petite fille, Una. Cette naissance constitue un
'réveil brutal' à la réalité, elle marque un ébranlement radical de l'identité
d'Alissa et de sa façon de voir le monde. Incapable d'assumer pleinement
et de manière instinctive la vie de son enfant - le nom générique d'« Una »

exprime bien ce (non) rapport -, la protagoniste se voit ballottée entre rejet,
indifférence, jalousie et tendresse. La fin du roman reste ouverte quant à

l'attitude qu'adoptera finalement Alissa vis-à-vis de son bébé.
On peut lire l'histoire d'Alissa comme celle d'une dépression post-natale

somme toute 'classique', ce qui, soulignons-le ne signifie pas banale ;

mais, et c'est cette piste que nous emprunterons ici, on peut la lire également

comme une version contemporaine du bovarysme4. Tout au long de son
enfance et de sa jeunesse, son entourage, à commencer par ses parents (et

avant tout sa mère), relayés par ses amis, ont fait croire à Alissa, que cela soit
volontairement ou involontairement, qu'elle aura un avenir extraordinaire,
une vie de bonheur parfait, idéal auquel elle s'est complètement identifiée5.
Confrontée à la réalité de sa vie de jeune maman, cet idéal se fissure, ce dont
elle (se) rend compte de manière toujours plus lucide au cours du récit :

4 Les parallèles entre Emma Bovary et Alissa sont en effet nombreux et mériteraient une
étude particulière. Quelques citations choisies au fil de la lecture suffiront ici à montrer la
proximité des perceptions de la réalité par les deux protagonistes, la première interprétant
le monde à travers ses lectures de jeunesse, la deuxième à travers les images suscitées par
les discours de ses proches. Chez Kramer : « Elle [Alissa] ignorait quel défi elle se lançait, à

quelle tyrannie ou hypocrisie elle se soumettait, mais il était exclu qu'elle renonce au bonheur
anticipé, qui restait promis ou dû, ou du moins désiré avec une telle crédulité qu'il lui était
impossible de s'avouer son insatisfaction » (24). « Elle aurait sans doute su être lucide et bonne
si on ne l'avait pas tant trompée. Elle se détestait, détestait les fausses certitudes sur lesquels
sa mère lui avait laissé bâtir sa vie [...] » (134). Chez Flaubert : « Avant qu'elle [Emma] se mariât,
elle avait cru avoir de l'amour ; mais le bonheur qui aurait dû résulter de cet amour n'étant
pas venu, il fallait qu'elle se fût trompée, songeait-elle. Et Emma cherchait à savoir ce que l'on
entendait au juste dans la vie par les mots de félicité, de passion et d'ivresse, qui lui avaient paru
si beaux dans les livres » (94). « Elles [les journées] allaient donc maintenant se suivre ainsi à

la file, toujours pareilles, innombrables, et n'apportant rien Les autres existences, si plates
qu'elles fussent, avaient du moins la chance d'un événement. Une aventure amenait parfois
des péripéties à l'infini, et le décor changeait. Mais, pour elle, rien n'arrivait, Dieu l'avait voulu
L'avenir était un corridor tout noir, et qui avait au fond sa porte bien fermée » (123-124).

5 Voir également, ici même, la contribution d'Ariane de Testa, pp. 47-54.

63

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.



Ursula Bähler

Ça se passe bien entre Richard et toi [lui disait sa mère]. Ce n'était pas une
interrogation, plutôt une sommation, sa mère ne lui laissait aucune chance
de discuter le bonheur de cette vie de maman dont il avait été question depuis
toujours, dans un monde d'abstraction dont Alissa s'était accommodée sans

s'inquiéter ni se douter de rien, d'aucune vérité. Richard avait du charme,
il était gai, il était entreprenant, il l'aimait, Alissa avait toujours désiré être
la première à se marier, elle avait voulu un bébé et avait été tellement fière
du dévouement dont il avait fait preuve pendant la grossesse. Pourtant, tout
en elle se figeait d'anxiété à l'idée de s'être trop précipitée, de n'être plus
sûre de l'aimer. De tout cela pourtant, rien ne pouvait être avoué. Le temps
du choix était passé, mais avait-elle seulement choisi Ne s'était-elle pas
simplement conformée à l'incroyable béguin de sa mère pour Richard, à la
légende de leur couple, qu'on disait le plus sexy du campus, à l'envoûtement
de la grande photo prise par Audrey six ans plus tôt sur la plage de Santa
Monica : lui la couvant de ses épaules rousses, ses dents écartées mordant
son oreille, elle appuyée sur ses coudes, ses mains en corolle soutenant son
visage doré au nez un peu long, aux doubles fossettes prolongeant la pulpe
claire et luisante de son sourire (30).

A la vie « abstraite », loin de toute « vérité », vient se confronter la vraie
vie, concrète, la « légende » de leur couple cède la place à la réalité vécue au
quotidien. Le « monde indolore de la rue Denslow » (65), où Alissa a grandi,

entourée de « promesses et de certitude chuchotées » (65) par sa mère,
se voit remplacé par un monde marqué de doutes et de souffrances. Face à

cette nouvelle réalité, Alissa est constamment tentée de régresser, tantôt en
se gavant de sucré, tantôt en se réfugiant dans des crises de tétanie6. Mais,
rien n'y fait : l'accès au « monde hypnotisant d'avant le réveil » (32) lui reste
définitivement interdit. Una est là, implacablement, présence pure qui
attend d'être prise en charge.

Le deuxième volet, social et politique, se met en place autour du

personnage de Jim, jeune vétéran rentré gravement mutilé de son service
militaire en Irak. Lors d'une fête de bienvenue organisée pour son retour par
son épouse et ses copains, Alissa observe l'apparition de Jim. Les réflexions
qui traversent son esprit à ce moment ne sont pas sans rappeler celles que lui
inspire la présence du corps d'Una, dans son « inguérissable fragilité, avide,
perdue, souffreteuse, incompréhensible » (22) :

Un des invités avait poussé un cri de bienvenue qui fut relayé par quelques-
uns et déclencha des rires dans le petit groupe qui avançait au rythme de

Jim. Par défi ou courage, ou par une sorte de légitime cruauté envers eux,
il s'était habillé d'un grand T-Shirt de sport jaune et d'un short d'où émer-

6 Le bref séjour à l'hôpital rendu nécessaire par un épisode fiévreux d'Una, peut également
se comprendre dans le sens d'une régression, enlevant pour un moment la « responsabilité »

(101) à Alissa.

64

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.



Une écriture implacable

geait la rigidité mécanique, squelettique, presque cocasse, de son bras et
de sa jambe en tiges de métal. [...] On les devinait tous gagnés par la griserie

du dévouement et de leur maîtrise face à l'horreur contre laquelle leur
conscience semblait avoir été anesthésiée. C'était comme s'il fallait à tout
prix saouler Jim de sa propre folie à nier la monstrueuse réalité. C'était
vertigineux d'insouciance (55).

On retrouve, dans la perception de cette scène par Alissa, la mise à nu des

mêmes mécanismes que ceux qui régissent sa propre vie avant la naissance
d'Una : la « conscience anesthésiée », la négation de la réalité dite «

monstrueuse », une « insouciance vertigineuse » face à la gravité des événements.
Mais, cette fois-ci, c'est toute la société qui semble affectée d'un état
d'aveuglement, sous couvert, en l'occurrence, d'une attitude de 'faux dévouement'
vis-à-vis de Jim. Tout le monde ou presque joue au jeu du héros, entre
ignorance, désinformation et idéalisation. Il n'y a qu'Yvan, un voisin d'Alissa et
de Richard, qui se prononce de façon critique sur cette guerre, dans laquelle
les jeunes ne feraient que « bousiller leur vie » (107), et la mère de Jim, qui
refuse toute complicité :

Alissa apprit par Kathy qu'elle [la mère de Jim] avait fait paraître dans un
quotidien une lettre véhémente expliquant pourquoi elle ne pardonnerait
jamais, ni à Dieu ni aux hommes, de faire vivre son fils dans cet état. Il avait
fallu toute la persuasion des copains pour la convaincre de venir. Alissa
souffla un petit rire incrédule. Mais qui étaient-ils donc pour obliger cette
femme à assister à ça (56)

Et puis, il y a Alissa, en train de se réveiller, comme le montrent les
citations précédentes; et, finalement, il y a Jim lui-même, de plus en plus «

lucide » (59) lui aussi, et qui, ne supportant plus l'hypocrisie de la société et
des gens qui l'entourent, essaie d'abord de tuer son épouse pour ensuite se

donner la mort et mettre ainsi un terme au drame. L'attitude de Richard et
de ses copains, en revanche, est plus ambiguë, comme le montre à lui seul
le tatouage qu'ils se font faire : « une petite tête d'aigle d'où gouttaient des

larmes ou du sang » (125). S'il est difficile de ne pas lire la figure de « l'aigle »

comme renvoyant à l'insigne des SEALs, le fait qu'il y ait des larmes et du

sang coulant de la tête du rapace, semble en même temps désidéaliser,
désacraliser le symbole et, partant, les valeurs de patriotisme et d'héroïsme
qui y sont attachées. Les films sur la guerre en Irak tournés par les soldats

que ne cessent de regarder Richard et ses amis, ces « images hypnotisantes
d'interminable désert » (101) où « il ne se passe quasiment rien » (98), ne
peuvent-ils être compris, eux-aussi, comme une expression de l'anesthésie
collective Si Alissa s'est réveillée de son état d'« insouciante amnésie au
monde qu'avait été sa jeunesse » (105), incapable désormais de ne plus regar-

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.

65



Ursula Bähler

der la réalité et la vérité en face - notons que deux corps sont à l'origine de

son expulsion du monde idéalisé : le corps parfait d'Una et le corps mutilé
de Jim -, le réveil de la société semble loin encore.

L'Implacable Brutalité du réveil peut être lu comme un texte qui montre les

difficultés et la douloureuse nécessité de devenir adulte, si l'on comprend
par ce terme, au-delà du passage de l'adolescence (retardée) à l'âge adulte,
la capacité de reconnaître et d'admettre ce qui est, d'assumer la vérité, celle

sur le monde et celle sur soi-même, de réaliser que chaque acte marque la
réalité, et que, dans ce sens, la vie est toujours, à tout moment, définitive, ne
souffrant pas de répétition. Si cette idée rappelle l'existentialisme sartrien -
et Alissa a bien « un sentiment d'absurdité » (54) quand elle voit apparaître le

corps mutilé de Jim -, on est cependant très loin ici de toute idée d'un roman
à thèse. L'art de Pascale Kramer consiste à nous faire vivre des expériences
douloureuses au rythme même de celles éprouvées par les personnages mis
en scène et nous invite à en tirer une réflexion existentielle dont la responsabilité

et la formulation nous incombent à nous seuls. Dans l'acte de lecture,
nous devenons ainsi un peu plus adultes, un peu plus autonomes dans nos
jugements. C'est là un aspect fondamentalement politique.

Rester dans le vrai

Autopsie d'un père est le livre le plus ouvertement politique, à ce jour, de
Pascale Kramer. C'est l'histoire d'Ania et de son père Gabriel, ancien
journaliste à la radio, qui, d'intellectuel de gauche, a évolué peu à peu vers une
position réactionnaire. Après le meurtre d'un Comorien commis par deux
jeunes du village proche de sa maison de campagne, il avait pris publiquement

la défense de ces derniers, ce qui avait déclenché un scandale, au
terme duquel il s'était vu « exclu de l'antenne, à la demande de l'ensemble
de la rédaction » (Kramer 2016 : 20). Le roman s'ouvre sur un « Prologue »

dont la fin raconte le suicide de Gabriel.
Autopsie d'un père est aussi le premier livre de Pascale Kramer qui quitte

le principe narratif de la focalisation interne sur un seul personnage : le
« Prologue » est en effet écrit depuis la perspective de Gabriel, alors que le

roman proprement dit, qui passe en revue la vie du père et de la fille, est
construit dans celle d'Ania. Cette structure énonciative se verra élargie à

une véritable polyphonie dans Une famille, qui donnera la voix à tour de rôle
à cinq personnages différents.

Le choix narratifdans Autopsie d'un père nous fournit un premier élément

important pour nos réflexions sur les présences du politique dans l'œuvre
de Pascale Kramer : loin de le rejeter d'emblée dans une position objectale,
définie par le seul regard des autres, le texte donne la voix à Gabriel lui aussi,

lui accordant ainsi le statut de sujet, ayant droit au chapitre. Ceci non pas

66

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.



Une écriture implacable

pour justifier ses opinions, mais pour en faire (entre)voir les raisons, ou au
moins quelques éléments d'anamnèse. De manière performative, le roman,
de par sa structure énonciative même, non seulement invite, mais oblige le

lecteur à entrer en dialogue avec qui ne pense pas (nécessairement) comme
lui.

Dans le « Prologue », nous accompagnons Gabriel lors d'un trajet en
train, le soir même d'une visite inattendue de sa fille et de son petit-fils,
Théo, qui, sans le savoir, se trouvent dans le même wagon que lui, trajet
qui le conduit de sa maison de campagne à son petit appartement parisien.
Ces premières pages du roman nous montrent un homme qui se sent seul et
isolé, « banni » (10) de la société, mais qui, en même temps, ne regrette pas la
phrase qu'il avait prononcée après le meurtre, particulièrement brutal, du
Comorien commis par les deux jeunes de la région, et qui avait provoqué le

tollé général : « 'La mort de cet homme, avait-il alors dit, me concerne moins

que le sort de ces deux jeunes qui sont ici chez eux' » (53). Y repensant dans
le train, Gabriel se fait la réflexion suivante : « Il aurait fallu pouvoir rire de

lui-même, se dit-il, de n'avoir à ce point rien pressenti de l'isolement de banni

auquel il s'était condamné, finalement en une seule phrase, que d'ailleurs
il ne reniait pas (10) ».

Le trajet en train qui conduit Gabriel de la province à Paris peut être lu
comme un condensé ou une scène miniature de ce que le roman développera
plus en détail, et ceci sur deux plans, étroitement liés Pun à Lautre : celui de

la relation entre le père et sa fille, et celui du rapport de Gabriel aux autres,
à la société. Dans ce texte encore, Pascale Kramer entrelace un drame familial

et un drame social.
Dans le wagon, Gabriel est en position d'observateur et de raisonneur.

Il regarde sa fille et son petit-fils, qui, eux, rappelons-le, ne le voient pas, et
fait d'eux l'objet de ses considérations. Si l'idée de se manifester l'effleure
un court instant, il la rejette pourtant aussitôt : « que trouveraient-ils de plus
à se dire » (11). Le refus d'un rapport vivant, physique, aux gens qui
transparaît ici et qui fait que Gabriel ne voit les autres qu'en tant que surface de

projection, constitue précisément ce dont sa fille a souffert tout au long de sa

vie, comme nous l'apprendrons dans le roman proprement dit, par la voix
d'Ania elle-même7.

Ce n'est pas seulement vis-à-vis de sa fille et de son petit-fils que Gabriel
se met en position d'observateur et de raisonneur, mais également vis-à-vis
des autres passagers qui l'entourent. Le wagon du train devient lisible à cet

égard comme un espace métonymique de la société française, telle que perçue

par Gabriel. Celui-ci y souffre de ce qu'il ressent comme une « promiscuité

» (15) oppressante et envahissante, et sans que le texte le dise, on est

7 Voir également, ici même, l'article de Ruth Gantert, pp. 55-59.

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.

67



Ursula Bähler

amené à comprendre ce terme, ainsi que la métaphore des « cargaisons
dépareillées, mal élevées » dans la citation suivante, dans un sens xénophobe
sinon raciste : « Se serait-il fait lyncher si ces gens avaient su ce qu'il ne se

gênait plus de dire à leur sujet : ces cargaisons dépareillées, mal élevées,

avec lesquelles il fallait voyager désormais » (14). A aucun moment, Gabriel
n'est tenté d'entrer en contact avec les personnes qu'il observe, pas plus
qu'avec Ania et Théo. Il reste dans ses propres idées, dans son monde tout
d'abstraction. En même temps, il revendique pour lui-même une position
de supériorité intellectuelle, dans ce pays « déserté, selon lui, par l'exigence
et par l'esprit » (14), et aussi de sincérité, taxant ceux qui ne partagent pas
ses idées d'« hypocrites » et de « naïfs » (12). Plus loin dans le roman, Clara,
la dernière compagne de Gabriel, parlera d'« idéalistes », « avec un mépris
formidable » (159), pour désigner les gens qui continuent à penser comme
Gabriel lui-même avait pensé avant son revirement idéologique. N'y a-t-il

pas un souffle de La Nausée qui passe ici Les « idéalistes » ne peuvent-ils
être lus en référence à 1'« Autodidacte » et à tous les « humanistes » décriés

par Roquentin (Sartre 1938 : 167-168) Tout comme ce dernier, Gabriel est

pris de « nausée » (16) face au monde qui l'entoure, et tout comme Roquentin
encore, il note ses expériences dans un journal ; il y a jusqu'aux marronniers

(15) qui sont présents. Mais en quoi consisterait alors Tillumination'
de Gabriel, qui, contrairement à Roquentin, seulement effleuré, celui-ci, par
l'idée de se supprimer, le poussera au suicide

L'état de proscrit où il se trouvait depuis plusieurs semaines lui causait un
mal-être auquel la fatigue et la distance le rendaient plus lucide, nota-t-il
dans son journal, en préambule à plusieurs pages sur la sensation d'oppres-
sement qui lui avait rendu la maison hostile et son isolement soudain si

magistral en l'absence de Clara (16).

'L'illumination' de Gabriel ne concerne pas la position de l'homme dans
le monde, comme c'est le cas de celle dont nous fait part Roquentin ; elle
est liée uniquement à son propre sort, à la vision de sa propre situation
d'« isolement magistral » qui s'offre soudainement à lui. Ce sont la
reconnaissance de l'abîme désormais infranchissable qui le sépare des autres et
celle de son propre statut de paria aux yeux de la société qui semblent

provoquer le suicide. En s'ingurgitant des éclats d'un verre à moutarde, Gabriel
se fait taire en avalant des objets aussi tranchants que furent ses propres
paroles. Cri accusateur lancé à la société ou acte d'ultime assomption de ses

opinions Rien ne nous indique qu'il faille trancher entre ces deux
interprétations.

Les éléments mis en place dans le « Prologue » sont repris et développés
dans le roman proprement dit, qui adopte la perspective de la fille. Le centre
de gravitation du texte, tant en ce qui concerne l'action relatée après la mort

68

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.



Une écriture implacable

de Gabriel que pour ce qui est des souvenirs d'enfance d'Ania, est la maison
de campagne, au nom évocateur des « Epinettes », où celle-ci a grandi avec
son père.

Tout comme le wagon du train, ce lieu peut être compris comme une
figuration spatiale de l'isolement de Gabriel dans un monde d'abstraction,

protégé par une 'haie d'épines'. Or ce monde d'abstraction n'est pas
dans un rapport exclusif avec le revirement idéologique de Gabriel ; tout
au contraire, il est l'expression d'un principe qui régit l'auto-construction
du personnage dès sa jeunesse. Comme nous l'apprenons de la bouche de

Clara vers la fin du texte, Gabriel s'était forgé pendant ses études une image
précise de lui-même - celle d'un homme cultivé et, pouvons-nous ajouter,
d'un intellectuel de gauche, ouvert à d'autres cultures, époux d'une femme
iranienne - qui ne pouvait se réaliser que dans « l'effacement » total de ses

origines : « Il [Gabriel] a tellement travaillé pour effacer toute rusticité en
lui et atteindre à un raffinement de connaissance dont il est vrai que tout le

monde se moque aujourd'hui » (169). Cette auto-image construite au moyen
d'immenses efforts et au prix de la négation du monde réel, ne pouvait se

maintenir que dans la distance vis-à-vis de Vautre, dont la présence risque
en effet à chaque moment d'ébranler une identité si péniblement acquise.
Ainsi, pendant toute son enfance, Ania « n'avait jamais vu Gabriel fréquenter

qui que ce soit du village, tout au plus s'y était-il intéressé de façon
théorique » (128).

L'évolution de ses idées politiques ne semble guère affecter l'être-dans-
le-monde de Gabriel, qui continue à vivre dans un univers largement
abstrait. S'il est vrai qu'il a rendu visite aux deux jeunes assassins en prison,
rien ne nous dit qu'il ait cherché à entrer véritablement en contact avec des

personnes appartenant aux couches sociales avec lesquelles il s'était
solidarisé en pensées et en paroles. Avec Chloé, par exemple, une ancienne
copine de classe d'Ania, dont la mère « obèse » (29) dormait à l'époque « tout
le jour au milieu d'un élevage d'oiseaux », et qui vit maintenant tout près
des Epinettes, « dans un chaos un peu perdu », avec une « grosse fillette de

plusieurs mois », alors que « les trois aînés avaient été placés » (30). Quand
Gabriel pense à Chloé dans le train, il ne revoit qu'une « fillette un peu sale,

aux yeux très pâles, venue accompagnée de sa mère, il y avait au moins
trente ans, à un anniversaire » (11). Le fait qu'il perçoive le monde réel à

travers un écran se voit figurativisé dans le passage qui clôt le « Prologue ».

Regardant par la vitre du train qui le conduit à Paris, Gabriel croit voir un
homme résolu à se tuer. Dans le dernier message qu'il laisse sur le portable
de Clara qu'il a essayé de joindre en vain, il revient sur cette scène, précisément,

et ce sont là ses derniers mots en même temps que les dernières lignes
du « Prologue » :

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.

69



Ursula Bähler

Avant de raccrocher, il ajouta encore qu'il avait cru voir un type se jeter sur
les voies, un ouvrier ou un cheminot, un homme d'un monde de labeur qui
avait été celui de ses parents, un monde révolu, discrédité, dont la nostalgie
ne serait jamais acceptable ni supportable (16-17).

C'est par une vitre et à distance qu'il voit l'autre, ou, plutôt, qu'il ne le
voit pas, mais le transforme en surface de projection de ses propres idées, de

ses propres douleurs. Ses souffrances, réelles, relèvent alors moins de

l'empathie, portée vers l'autre, que d'une sentimentalité qui n'a pour point de
référence que sa propre personne.

L'abstraction ainsi entendue semble aussi le trait dominant du rapport
que Gabriel a entretenu tout au long des années avec sa fille. Selon Ania,
« il n'était en fait jamais vraiment entré dans le concret de son rôle de père »

(120). Après la mort de sa mère, quand il vivait seul avec sa fille, le « couple
qu'ils formaient et que Gabriel adorait, le veuf et la petite fille, avait besoin
du décor des Epinettes » (49), comme pour se conformer à un tableau idéal
et pathétique. La mise en scène d'une posture se prolonge jusqu'à la fin de

sa vie. Se rappelant sa dernière visite chez son père, le jour même de son
suicide, Ania

[...] revoyait Gabriel, assis déhanché dans le fauteuil en osier, exposant ses

projets pour occuper la liberté dont il allait jouir maintenant [après avoir
perdu son poste à la radio], se montrant en quelque sorte satisfait du scandale

provoqué et s'amusant de ce qu'elle pouvait penser. C'était fou d'être à

ce point dans la dérobade et le jeu (36).

Face au corps mort, elle adopte, cyniquement, le point de vue du paraître
qui avait toujours été celui de son père : « La mort ne vous avantage pas,
songea-t-elle. Gabriel n'avait pas dû préméditer la sienne, il l'aurait mieux
mise en scène » (50). Tout comme Alissa dans L'Implacable Brutalité du réveil,
Gabriel vit, lui aussi, dans un monde fait de scénarios. Et tout comme Alissa

encore, il semble tenté de régresser face à la complexité du monde réel qu'il
arrive de moins en moins à garder à distance : en effet, ne pourrait-on pas
comprendre dans ce sens aussi son revirement idéologique, qui, selon Clara,

l'avait rapproché « des sentiments plus traditionnels » (74), ceux, donc,
probablement, de ses origines Le dernier message laissé à sa compagne
que nous avons cité plus haut nous confirmerait dans cette interprétation,
tout comme le besoin existentiel, enfantin presque, que Gabriel a de Clara.
Mais, alors qu'Alissa, douloureusement réveillée, semble finalement prête à

se confronter à la vie, Gabriel choisit de mourir.
Le fait que Gabriel vive largement dans un monde d'abstraction n'exclut

pas des moments où il semble montrer des réactions qu'on qualifiera bien
d'empathiques, ainsi, par exemple, quand il fait tout pour déculpabiliser sa

70

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.



Une écriture implacable

fille d'avoir donné naissance à un enfant sourd. Mais c'est comme s'il lui
était impossible d'assumer pour de bon ces élans vers l'autre, de les vivre
réellement : « C'était donc toujours ainsi qu'il s'était vu, et qu'il avait
toujours été finalement », conclut Ania : « affranchi jusqu'à l'inacceptable des

pitiés et des conventions » (166).

Si le roman montre les failles de la position réactionnaire de Gabriel, ses

anciens amis, restés fidèles à leurs idées de gauche, et qui l'ont tous
abandonné avec horreur et indignation, n'en sortent pas indemnes. Quand Ania
se rappelle les anciens « convives du dimanche », elle les voit, eux aussi, dans

une posture de « décontraction condescendante avec le village » (20). Clara,
à son tour, met le doigt sur leur hypocrisie quand elle mentionne qu'aucun
d'eux ne s'était soucié le moins du monde de ce qui était arrivé au corps du
Comorien après son meurtre. Dans une lettre de condoléance adressée à

Ania, une des anciennes amies de Gabriel, Kathy, fournit une analyse lucide
de son propre comportement :

La lettre restée sur la table était d'une certaine Kathy qui disait l'avoir [i.e.

Ania] croisée quelques fois aux Epinettes. Elle racontait avoir participé à la
cabale contre Gabriel qu'elle qualifiait elle-même d'assassine dans une sorte
de confession où elle expliquait [...] le sentiment rassurant de faire partie
d'un corps, l'impression, après coup, que tout cela avait été d'une facilité
sans courage (115).

La teneur de cette lettre peut être rapprochée des propos de Pascale

Kramer au sujet de 1'« affaire Millet » :

[...] pourAutopsie dun père, c'était la montée de ce qu'on appelle les nouveaux
réacs. Puis il y a eu l'affaire Richard Millet et son Éloge littéraire d'Anders Brei-
viky jeune néonazi qui a commis un massacre en Norvège. Millet a été
complètement mis au ban de la société. Nous avons tous signé une lettre ouverte

parue dans Le Monde, initiée par Annie Ernaux. Je n'en ai pas été très fière,
nous ne faisions que tirer sur l'ambulance. Et puis j'avais connu Richard
Millet, un homme instruit et intelligent, et je me demandais ce qui l'avait
amené à écrire des choses comme ça. J'ai eu envie d'appréhender ça aussi à

travers un roman8.

Contrairement à son père, Ania ne cesse de se frotter à la réalité. Elle
n'a pu vivre, c'est-à-dire développer sa propre identité, qu'en quittant les

Epinettes, espace clos dans lequel, après la mort de sa mère, de manière à

peine paradoxale, elle ne s'était sentie bien que malade, éprouvant « la
sensation rêche des draps propres sur sa peau brûlante » (114). La 'haie d'épines'

8 Voir l'entretien, ici même, p. 95-197.

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.

71



Ursula Bähler

qui avait protégé Gabriel de l'extérieur, avait enfermé Ania à l'intérieur,
telle une cage. Encore adolescente, elle a hâte de quitter le 'centre du monde'
de son père pour vivre dans les 'périphéries', en banlieue - la géométrie des

lieux a une importance capitale dans tous les romans de Pascale Kramer - :

elle épouse un homme serbe de religion musulmane qu'elle quitte au bout
de quelques années, elle accouche d'un enfant sourd dont elle s'occupe
pratiquement seule avec tout l'amour et toute l'attention dont elle est
capable, elle travaille dans une crèche où elle garde des enfants d'immigrés,
venant de milieux défavorisés. Ania n'est pas exempte de doutes et de peurs,
d'inquiétudes et de colères, tout au contraire, et elle connaît, elle aussi, des

réflexes xénophobes. Après avoir observé un homme au visage « de nuit
luisante » (104), père d'Issa, un petit garçon dont elle s'occupe à la crèche,

inspecter un vieux matelas destiné au rebut, elle découvre en elle des
sentiments qu'il lui est difficile et douloureux d'avouer :

Cette brève scène lui laissa toute la matinée une impression de gêne et d'in-
confort. [...] La préoccupation de ces vies si précaires, échouées là de plus en
plus nombreuses, l'accablait d'une angoisse et de réactions de rejet qu'elle
n'arrivait pas toujours à raisonner (104).

Elle se découvre aussi, presque malgré elle, un « sentiment d'appartenance

de classe » (129). Mais, contrairement à son père, elle admet ses
réactions dans tout ce qu'elles ont de perturbant, de honteux, aussi, et essaie de

contrôler ses premières impulsions, étant consciente du danger destructeur
qui leur est inhérent :

Jamais elle ne se serait avoué qu'elle non plus n'aimait pas cette femme, la
mère d'Issa. La haine prenait ici avec une fureur jubilatoire d'incendie. Ania
restait au bord des siennes. Ce genre de remarques [« on ne les oblige pas
à rester », disait une de ses collègues], devenues tellement banales désormais

dans le quartier, ouvrait des gouffres en elle. Quelle insouciance à ses

propres peurs et violences fallait-il pour risquer ainsi l'embrasement (106)

Elle, qui s'était trouvée en échec scolaire permanent, elle, taxée

d'analphabète par son propre père (48), elle, qui s'était sentie « tellement
déficiente, étant gamine » dans ces « milieux intouchables et cultivés » (24)

dans lesquels circulaient Gabriel et ses amis, semble bien la plus cultivée,
humainement, de tous les personnages du roman. Jamais sûre de sa propre
position, attentive et perméable aux moindres émotions et réactions d'au-

trui, elle reste interdite devant la violence croisée des deux camps figés qui
s'affrontent après la mort de son père. Le roman se termine par l'incendie
d'une maison avoisinant les Epinettes, habitée par un couple d'« idéalistes »,

In¬

versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.



Une écriture implacable

mise à feu par des jeunes du village pour venger la profanation du tombeau
de Gabriel :

Ania, et ce sont les dernières lignes du roman, resta plantée là à les dévisager.

Elle n'arrivait pas à croire que ce couple avait à voir avec le saccage de

la tombe. Et elle ne comprenait pas davantage de quelle insondable rancune
les jeunes types, si veules et lents hier à s'avancer jusqu'à la tombe, avaient
tiré l'énergie d'un acte d'une telle violence (173).

Autopsie d'un père est un roman politique, moins, peut-être, parce qu'il
parle de politique, ce qu'il fait aussi, que, bien plus, parce qu'il nous montre
les conditions mêmes d'une bonne politique, comme on parle, dans le sens
aristotélicien, d'une bonne vie. Il déploie les dangers de l'abstraction inhérents

à toute position idéologique qui refuse de voir l'autre dans sa
différence à chaque fois singulière et le monde tel qu'il est, base même, en
effet, de toute action raisonnable dirigée vers un futur vivable. Ce faisant, il
montre la nécessité d'une position de l'entre-deux - et le fait qu'Ania, seul

personnage capable de tenir cette position, soit une métisse n'est peut-être
pas tout à fait insignifiant dans ce contexte -, rejoignant, par là, les propos
de Pascale Kramer elle-même, dans sa contribution sur le Point de vue suisse

de Carl Spitteler :

[...] c'est la position la plus difficile à tenir : reconsidérer ses certitudes,
entendre les causes et bonnes raisons de l'autre, accepter ses torts... toute cette
besogne sans panache qui consiste à travailler à la paix pour ne pas avoir à

la faire sur les décombres des deux camps (Kramer 2019 : 52).

Et, plus loin : « [...] la fracture se creuse irrémédiablement. Peut-être est-

on arrivés au bout des dernières 'pauses digestives et somnolences qu'on
appelle la paix', comme le dit tristement Spitteler » (59). Ce n'est qu'en
dépassant cette fracture que nous pourrons avancer, en nous con-frontant,
ensemble, donc, à la réalité qui ne cesse et ne cessera pas de changer.

Le roman peut être dit politique dans un autre sens encore, méta-litté-
raire. George Steiner, dont on connaît le scepticisme concernant la valeur
morale de la littérature et de Part en général, s'exprimait ainsi, en 2000,
dans un entretien accordé à L'Express :

J'ai commencé, dès l'enfance, à me laisser prendre par le vertige de
l'abstraction. Il faut que je le dise : quand j'ai passé ma journée à étudier Le Roi

Lear ou Les Fleurs du mal et que je rentre le soir encore sous l'emprise de

cette transcendance, eh bien, je n'entends pas le cri dans la rue. Il y a dans la
haute culture une force telle que les vraies misères humaines, banales,
vulgaires, chaotiques, ont moins d'impact. La larme de Cordélia est plus vive,

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.

73



Ursula Bähler

plus immédiate, plus réelle que le cri dans la rue. L'esthétique, la beauté,
une page de Shakespeare, de Kant, de Descartes, de Hegel ou de Bergson,
font battre en retraite un peu de la réalité quotidienne. Alors, après avoir
enseigné pendant cinquante-deux ans, je me demande maintenant : « Est-ce

que je savais ce que je faisais Pouvons-nous vraiment établir un lien entre
la haute culture et une conduite plus humaine » Je me pose sans cesse cette
question (Steiner 2000).

Montrant, au travers de la narration, les dangers de l'abstraction et nous
mettant, en même temps, en contact avec le concret du vécu des personnages,

Autopsie d'un père devient, sur un plan performatif, un livre qui (re)
donne confiance dans le potentiel humaniste de l'art, entendu comme un
frottement à l'humain, comme une sollicitation à entrer dans le vif, là
surtout, où cela fait mal.

Ecriture implacable que celle de Pascale Kramer : non seulement parce
qu'elle nous expose de manière inexorable aux souffrances des autres, qui
deviennent les nôtres, mais aussi, parce que, sans nous donner les clefs, elle

nous ouvre des portes, nous obligeant constamment à rester dans le vrai,
quoi qu'il advienne et quoi qu'il nous en coûte.

Bibliographie
Bähler, Ursula, « Retour à l'homme : Marie N'Diaye et Pascale Kramer »,

Un retour des normes romanesques dans la littérature française contemporaine,
éd. Wolfgang Asholt & Marc Dambre, Paris, Presses Sorbonne Nouvelle,
2011, pp. 293-310.

—. & Klinkert, Thomas, « Avant-propos », À quoi bon l'enseignement de la

littérature éd. Ursula Bähler & Thomas Klinkert, Versants, 63/1, 2016,

pp. 7-12, en ligne : https://bop.unibe.ch/versants/article/view/3551/5546,
(consulté le 20/02/2020).

—. & Fröhlicher, Peter, « Avant-propos », À quoi bon la littérature Réponses à

travers les siècles, de Rabelais à Bonnefoy, éd. Ursula Bähler, Peter Fröhlicher

& Reto Zöllner, Paris, Garnier, 2019, pp. 7-16.

Berset, Alain, Prix suisses de littérature 201J, Allocution du Conseiller fé¬

déral Alain Berset à l'occasion des Prix suisses de littérature, Berne,
16/02/2017, en ligne : https://www.edi.admin.ch/edi/fr/home/documenta-
tion/discours.msg-id-65676.html (consulté le 20/02/2020).

Flaubert, Gustave, Madame Bovary, éd. B. Ajac, Paris, Flammarion, 2006.

Kramer, Pascale, Retour d'Uruyuay, Paris, Mercure de France, 2003.
—. L'Implacable Brutalité du réveil, Paris, Mercure de France, 2009.
—. Un homme ébranlé, Paris, Mercure de France, 2011.

—.Autopsie d'un père, Paris, Flammarion, 2016.

74

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.



Une écriture implacable

—. Chronique d'un lieu en partage, Ivry-sur-Seine, Éditions de l'Atelier/Édi-
tions ouvrières, 2016.

—. « Salauds de pauvres L'effroi et la honte », Leihebdo, 2 novembre 2016, en
ligne : https://le1hebdo.fr/journal/salauds-de-pauvres/128/article/l-efFroi-
et-la-honte-1897.html (consulté le 20/02/2020).

—. « Une éternelle étrangère en France », Helvétique équilibre. Dialogues avec
le Point de vue suisse du Prix Nobel de littérature 1919, éd. C. Luscher,
Genève, Zoé, 2019, pp. 51-59.

Sartre, Jean-Paul, La Nausée, Paris, Gallimard, 1938.

Steiner, George, « La culture ne rend pas plus humain », propos recueillis

par Dominique Simonnet, L'Express, 28 décembre 2000, en ligne :

https://www.lexpress.fr/culture/livre/la-culture-ne-rend-pas-plus-hu-
main_817466.html (consulté le 20/02/2020).

Versants 67:1, fascicule français, 2020, pp. 61-75.

75




	Une écriture implacable : présences du politique dans l'œuvre de Pascal Kramer

