
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 66 (2019)

Heft: 3: Fascículo español. El título de los poemas en la poesía española
contemporánea

Artikel: La compleja trama discursiva del Libro de Fernán Gonçález

Autor: López Guil, Itzíar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

La compleja trama discursiva del
Libro de Fernân Gonçâlez

Itziar Lopez Guil
Universiâaâ de Zürich

Abstract: En este trabajo se estudian la compleja trama discursiva del Libro de

Fernân Gonçâlez y, entre otros aspectos, su vinculaciôn al Monasterio de Arlanza
mediante la figura del conde don Fernando y también a través de la presentaciôn
de Castilla como el unico reino cristiano heredero de monarquia goda (y, por
tanto, obligado a mantener, sobre todo con el clero, la lealtad interestamental,
propia de sus supuestos antecesores, segun se relata en la llamada «Introducciôn
histôrica»).

Keywords: Libro de Fernân Gonçâlez, Poema de Fernân Gonçâlez, anâlisis del discurso
literario, Monasterio de San Pedro de Arlanza

A la memoria de mi

querido maestro y amigo
Gerold Hilty (1927-2014)

El estudio de la importante presencia de lenguaje referido en el Libro
de Fernân Gonçâlez (discurso directo, intervenciones del narrador y llama-
das de atenciôn al auditorio) me permitiô evidenciar, hace algunos anos,
que, al igual que el Poema de Mio Cid, este texto y otras obras cruciales del
mester de clerecia estaban destinadas a una enunciaciôn oral (Lopez Guil
2000:1095-1103). En el Libro de Fernân Gonçâlez (LFG) las intervenciones del
narrador y las llamadas de atenciôn al publico ocurren aproximadamente
cada diez estrofas en las secciones del poema en las que las posibilidades
de dramatizaciôn son menores. Por el contrario, el uso del discurso directo,
que afecta a mas de un tercio del Libro, se intensifica especialmente cuando
se narra la vida del conde: a través de los monôlogos hablados, de carâcter,

por asi decirlo, «estâtico», se presentan (y enfatizan) personajes, actitudes

y objetivos; se emplean los diâlogos, en cambio, para exponer acciones y
tramas desconocidas para el auditorio, primando en ellos el desarrollo de
hechos de gran interés para la narraciôn. Ambas formas de discurso directo
contribuyen en muy alto grado a la dramatizaciôn y, por tanto, a la vivifica-
ciôn de la narraciôn ante un auditorio, como senala M. Bailey (1993: 95-100),
estrechamente ligado al ambiente clerical. Este tipo de recepciôn prevista y
la evidente impronta de la escuela poética a la que pertenece el LFG son dos

factores que probablemente determinaron -diferenciândolo notablemente
de otros textos épicos castellanos- la heterodoxa complejidad de la trama

169

DOI 10.22015/V.RSLR/66.3.11 Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184



Itziar Lopez Guil

discursiva de nuestro poema. De hecho, en el LFG se produce una intensa
reelaboraciôn de determinados sucesos y personajes con un indudable re-
ferente histôrico que, a mi modo de ver, esta profundamente vinculada a la
finalidad ideolôgica del Libro: destacar el papel del Monasterio de San Pedro
de Arlanza en los origenes miticos del reino de Castilla que, segun se dice

en los vv. 173c y d, de pobre «alcaldia» pasa a «condado» para acabar siendo

«cabeça de reynado». Y todo mito necesita de un agente, de un héroe que lo
es en la medida en que en él se concentran e intensifican, mas que sobre el

comun de los mortales, todo tipo de virtudes y hazanas. La comunicaciôn
entre la divinidad y el héroe que logra devolver a Castilla su supuesto es-

tatus de reino se llevarâ a cabo a través de un fraile de Arlanza, el monje
Pelayo, que, en nuestro texto, es quien révéla a Fernân Gonçâlez los planes

que Dios tiene reservados para él. Y sera Pelayo quien logre que el conde,
en agradecimiento, transforme la ermita en la que malvive con otros dos
frailes en un monasterio de mas de cien monjes en el que el conde se man-
darâ enterrar (el mismo lugar en el que, probablemente, les fuese recitado el
LFG a sus destinatarios). En el texto existe, por consiguiente, una implicita
identificaciôn entre el monasterio de Arlanza y el propio reino de Castilla en
tanto que receptores de la acciôn benefactora de Fernân Gonzalez, el héroe

que los saca de «premia» y los transforma. Gracias a él, pasan de ser una
«pobre» ermita y una «pobre» alcaldia a convertirse, respectivamente, en
un rico monasterio y en el unico reino cristiano heredero de la monarquia
goda. Y todo ello, segun defiende el texto, por designio divino, ya que es el

propio Dios el que guia los «fechos» de Fernân Gonzâlez y, por supuesto, del

monje Pelayo, que acabarâ alcanzando la santidad, y que, al dar hospedaje
al conde, lo compromete a mejorar la ermita. Esta interesada trabazôn entre
los destinos de Castilla y del Monasterio de Arlanza, asignada explicitamen-
te a la voluntad de Dios, como veremos, posiblemente buscaba incentivar las

donaciones al monasterio de cuantos castellanos escuchasen este poema de
clerecia.

Es bien sabido que el Fernân Gonzâlez real poco tuvo que ver con el del
texto de clerecia: traicionô a cuantos monarcas sirviô y por eso fue encarce-
lado, se alio cuando le convino con los ârabes contra los cristianos y, por
supuesto, no ganô la independencia de Castilla (Lopez Guil 2001:123-128). Sin
embargo, ya la tradiciôn, ya el anônimo poeta, por su conocida vinculaciôn
al Monasterio de Arlanza (en el cual estaba enterrado Fernân Gonzâlez), de-
cidieron hacer de él un mito; y esta labor comienza, en primer lugar, cuando
se le atribuye la independencia del condado.

Segun los documentos de que disponemos, el Fernân Gonzâlez «histôrico»

se casô dos veces y las dos con una infanta navarra: la primera se llama-

170

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184



La compleja trama discursiva del Libro de Fernân Gonçâlez

ba Sancha y la segunda, Urraca i. Asimismo, fue encarcelado en dos ocasio-
nes: primero en Leôn y luego, en Navarra, sellândose la puesta en libertad
de este ultimo confinamiento con su segundo matrimonio, ya que el conde
habia sido apresado precisamente por el padre de Urraca.

En el LFG se relata el primer encarcelamiento y, por las crônicas alfon-
sies y el Memorial, sabemos que en el fragmento de texto perdido se narraba
también el otro, ubicândose el primero en Navarra y el ultimo en Leôn, esto

es, justo en orden inverso al histôrico2. Por lo que a las esposas se refiere, el
LFG las funde en una sola que se llama Sancha, como la primera, y que, al
igual que la segunda, esta vinculada a la liberaciôn del conde de la prisiôn
navarra3. Si el LFG habia de narrar el origen mitico del reino de Castilla y
vincularlo al del Monasterio de Arlanza por medio de un Fernân Gonzalez
convertido en héroe sin tacha, parece lôgico que los hechos histôricos se re-
ordenaran y subordinaran a tal fin. Y asi, por ejemplo, que se intensificara la

importancia de las infantas navarras convirtiéndolas en un solo personaje
-dechado de virtudes heroicas y digna companera del conde castellano- y
que se invirtiera el orden de los encarcelamientos, de modo que la ultima
prueba heroica a superar fuera en Leôn, el reino del que Castilla debia ser
liberada.

Ahora bien, antes de que la parte final del Libro de Fernân Gonçâlez se

perdiese, la fabula narrada en él comprendia dos episodios estrechamente
vinculados al camino jacobeo o camino francés (Lopez Guil 2011: 59-72): el

primero de ellos aun se conserva integro en las copias 602 a 632; al segundo,
sin embargo, solo podemos accéder indirectamente a través de las prosifi-
caciones de la obra recogidas en la Crônica General de Alfonso X el Sabio y
en el Memorial de historias. Son estas las dos unicas ocasiones en las que el
anônimo poeta arlantino introduce en su obra el motivo de la peregrina-

i Parece ser que Fernân Gonzâlez se casô hacia el ano 931, con Sancha, hija de Sancho Garcés
1 de Navarra y de la reina Toda. Antes Sancha habia estado casada dos veces. Hacia el ano 944,
el conde castellano se sublevô contra Ramiro II, rey de Leôn y, tras pasar aproximadamente
un ano en la cârcel, fue liberado, no sin antes jurar fidelidad a Ramiro II. En el 957, volverâ a te-
ner problemas, esta vez con Sancho el Craso y, después de ser apresado en el curso de un com-
bate en San Andrés de Ciruena, pasa un tiempo encarcelado en Navarra. En el 961, después
de numerosas negociaciones, la puesta en libertad del conde, tras reconocer a Sancho I como
soberano, se sella con el compromiso matrimonial de Fernân Gonzâlez y Urraca, hija del rey
de Navarra. Para la biografia del conde castellano, véanse especialmente Mârquez-Sterling
1980 y Cotrait 1977.

2 Véase Keller (1954: 253-263). Keller sostiene que la inversion en los episodios referidos a las

prisiones del conde se debiô probablemente a una confusion de los juglares.
3 Véanse West 1983 y Keller 1990. Segun Keller, la segunda liberaciôn la tendria que haber
llevado a cabo Urraca, a quien la tradiciôn ha fundido en un solo personaje junto a Sancha.

Beverly West, sin embargo, cree que, si bien esta hipôtesis es posible, también lo es la de que
se haya inventado -siguiendo la dinâmica del numéro dos, por pura simetria- un segundo
episodio de liberaciôn a partir del primero y se haya atribuido a la liberadora del primer
encarcelamiento.

171

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184



Itziar Lopez Guil

ciôn a Santiago y en ambas lo pone en directa relaciôn con los dos encar-
celamientos sufridos por el conde de Castilla: las dos veces sera Sancha de

Navarra quien le saque de prisiôn, siendo fruto de la primera liberaciôn su
matrimonio con Fernân Gonzalez y derivândose de la segunda la definitiva
independencia de Castilla del reino de Leôn.

Con vistas a interpretar los dos episodios «jacobeos» del LFG, résulta de

vital importancia tener en cuenta la estructuraciôn discursiva del poema
que, segun creo haber demostrado en otro trabajo (Lopez Guil 2005: 29-45),

guarda una estrecha relaciôn con la funciôn ideolôgica que cumple el narra-
dor: legitimar la independencia de Castilla, atribuyendo siempre los sucesos
de la fabula a la voluntad de Dios, y vinculando este episodio al Monasterio
de Arlanza, de modo que, en el texto, los origenes del Monasterio y los del
reino sean los mismos.

A esta finalidad, a mi modo de ver, responde la estructuraciôn del texto

en dos secuencias discursivas: aquella que versa sobre la narraciôn, que
llamaré A, (estr. 1-13) y la de la fabula, B (estr. 14-737). Si en A el narrador
déclara hablar en nombre de la Trinidad y ofrece un relato sumario de cuanto
narrarâ mas adelante4, en B nos présenta una fabula integrada por dos ciclos
narrativos dirigidos directamente por Dios:

-Bi, el primero de ellos, versa sobre el nacimiento y auge de la Espa-
na visigôtica, abarca las copias 14 a 170 y, entre la critica, es conocido como
la «Introducciôn histôrica» del LFG. Partiendo de un estado de deficiencia
(el paganismo), a través de un proceso de mejoria inspirado por la divini-

4 Todo el segmento A ofrece una estructura de fuerte sabor clâsico, similar al comienzo de

la Iliada, donde la instancia narrativa realiza una invocaciôn a su musa, que hablarâ por su
boca para cantar la côlera de Aquiles, y, a continuaciôn, ofrece un breve relato sumario. En
el LFG, en Ai (estr. 1-2), la instancia narrativa se présenta a si misma y propone su programa
narrativo y en A2 (estr. 3-13), da breve cuenta de cuâl serâ el desarrollo de dicho programa.
En la primera estrofa del Lïbro, nos encontramos con un «yo» (v. id) que expresa su voluntad
de hacer en nombre de la Trinidad (vv. ia-ic) una «prosa» sobre el conde de Castilla (v. id). La
ocurrencia de invocaciones similares en otras obras del mester (por ejemplo, la berceana Vida
de Santo Domingo de Silos), ha conllevado su consideraciôn como mera formula del género. Sin
embargo, en otro trabajo, creo haber demostrado la necesidad de anular el carâcter de formula

convencional que habitualmente se le otorgay tomar en su sentido literal o recto la primera
estrofa, concediéndole el verdadero valor programâtico que, en combinaciôn con la segunda
copia, posee: véase Lopez Guil (2005: 29-45). En Ai el orden del relato sumario es inverso al
de la fâbula, pues el narrador, con gran habilidad, comienza por los tiempos mâs prôximos al
narratario (los de sus «anteçessores») para ir guiândole a la época remota en la que comenzarâ
el relato: las estrofas 3 a 5, ponen de relieve el sufrimiento de los cristianos desde la caida de

Espana hasta que Fernân Gonzâlez asciende al poder; las cuadernas 6 a 8, aluden al reino de

Rodrigo y a los primeros anos de la invasion y, por ultimo, las estrofas 9 a 13 hacen referencia a

la conversion de los godos al cristianismo. Una vez que ha establecido que no hay soluciôn de

continuidad histôrica, la instancia narrativa enlaza con la época visigoda (Bi), cohesionando
el texto al evitar que haya 'saltos' o 'huecos' susceptibles de ser suplidos por el conocimiento
del narratario (privândole de construir él mismo libremente la fâbula), y, al mismo tiempo,
remacha esa continuidad histôrica, ya que la narra dos veces.

172

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184



La compleja trama discursiva del Libro de Fernân Gonçâlez

dad -tras su conversion al cristianismo-, los visigodos llegan a un auge que
coincide con el reinado del Rey Rodrigo, a quien estân subordinados los
musulmanes de Africa, y que se define por una ordenaciôn social estamental

muy estricta, descrita en las cuadernas 37-39. En ellas Espana se identifica
con un orden socio-politico y religioso armônico, en el que rigen las caracte-
risticas consideradas fundamento de la espanolidad, esto es, el culto a Dios

y la lealtad interestamental (dos veces en estas 3 estrofas se emplean voces
derivadas de leal)5. Una lealtad que se demuestra especialmente para con el

estamento eclesiâstico, al que se dedica toda una estrofa:

37 a Era estonz' Espana toda d'una creençia,
b al fyjo de la Virgen fazién obedïençia;
c pesava al dïablo con tanta reverençia:
d non avié entre ellos envydia nin entençia.

38 a Estavan las yglesias todas vyen ordenadas,
b de olio e de çera estavan avastadas;
c los diezmos e premiençias lealmient' eran dadas:
d eran todas las gentes en la Fe vyen raygadas.

39 a Vesquién de su lazeryo todos los labradores,
b las grandes potestades non eran rovadores,
c guardavan vyen sus pueblos com' leales senores
d vesquién de sus derechos los grandes e menores.

Precisamente una deslealtad del Rey Rodrigo motivarâ que Dios le cas-

tigue permitiendo al Diablo obrar a través de la traiciôn urdida por el con-
de don Julian, quien, de acuerdo con los musulmanes, aconseja a Rodrigo
que sus guerreros transformen sus armas y caballos en arados y bestias de

tiro (una especie de inversion de la pirâmide social). Rodrigo reune a sus

cortes, y desoyendo a sus gentes (otro acto desleal), impone por decreto el

cumplimiento de este disparatado plan, cuya consecuencia inmediata es la
invasion musulmana y la pérdida de Espana.

-B2 (copias 171 a 737) constituye el segundo ciclo, el de la independencia
de Castilla, que el narrador intencionadamente convierte en el unico reino
cristiano heredero de la monarquia goda. El modelo a restaurar por el prota-

5 El proceso de deterioro comienza con la retirada a Rodrigo del favor de la divinidad (v. 35d)

y très actos de deslealtad: el del rey Rodrigo hacia don Juliân (que se menciona evasivamente);
la traiciôn del conde don Juliân, que pacta con los moros la invasion de Espana y aconseja a

Rodrigo que destruya las armas y haga arar a los caballeros, provocando un cambio radical en
la pirâmide social; por ultimo, el tercer acto de deslealtad lo realiza el rey Rodrigo, al imponer
este cambio a sus subditos sin pedir ni escuchar su consejo.

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184

173



Itziar Lopez Guil

gonista, el conde Fernân Gonzalez, en este segundo ciclo es el del reino godo
descrito en Bi. Fernân Gonzalez -con el apoyo divino- tendra que devolver
a Castilla a su supuesto antiguo estatus6, convirtiéndola en un reino cris-
tiano independiente en el que rija la antigua lealtad goda interestamental.
Pero a ello se oponen dos antagonistas: el rey moro Almanzor y el rey de

Leôn, a quien el conde debe vasallaje. Combatir con las armas a Almanzor
es «façer a Dios servicio», es decir, demostrarle su lealtad en tanto que vasa-
llo espiritual suyo, reconquistando Castilla/Espana de manos de los infieles.
En cambio, con el rey de Leôn la situaciôn es mas compleja, pues Fernân ha
de ganar la independencia de Castilla con lealtad7, cumpliendo sus obliga-
ciones estamentales, aun cuando el monarca se comporte injustamente8. Y

^cômo puede Fernân Gonzâlez independizarse de su senor natural sin
convertirse en un mal vasallo, sin dejar de ser leal? A mi modo de ver, precisa-
mente para posibilitar esto se establecen dos estrategias desde la narraciôn:

a) En este segundo ciclo se sigue responsabilizando a la divinidad de

todo lo acontecido. Ya muy al principio de la trama y antes de que toda la

problemâtica de la independencia de Castilla se ponga de manifiesto, sabre-

mos, a través de las profecias del monje Pelayo, que Dios estâ con el conde

y guia su «fazienda» (237b y c: «Fâgote, el buen conde, de tanto sabydor, /

que quier' la tu fazienda guiar el Cryador»), incluidos sus encarcelamientos
(239c y d: «quanto que te yo digo, ten lo por segurança: / dos vezes serâs pre-
so, creyme syn dudança»)9.

b) En segundo lugar, se fundamenta la independencia del reino de Castilla

en un acto pacifico, como lo es una transacciôn comercial: la legendaria
venta de un caballo y un azor que el rey de Leôn compra a Fernân Gonzâlez.
Sin embargo, la enorme diferencia de estatus social podria impedir que el

rey cumpliese su palabra, dado que Fernân es solo un vasallo suyo, un «con-
deziello malo», como despectivamente le llama el rey de Navarra. El unico
modo para Fernân de adquirir un estatus équivalente al del rey de Leôn es

el de casarse con alguien sobre quien el monarca no tenga derecho de vasallaje

y que pueda defender y respaldar a Fernân frente a este, de modo que

6 Como creo haber demostrado, el texto, en una anacronia del todo intencionada, identifica
literalmente a Castilla con la Espana preislâmica; véase Lopez Guil (2005: 29-45).

7 El narrador alude repetidamente a la lealtad como caracteristica propia de Fernân Gonzâlez

y de sus vasallos (por ejemplo, en los versos 24b, 482a, 502a, 521a, 583a, 64çd).
8 El conde no puede guerrear contra su senor, sino que ha de seguir el ejemplo de sus an-
tecesores, los godos del primer ciclo narrativo, que acataron la orden de Rodrigo a pesar de

presentir la pérdida de Espana, segun recuerda Fernân Gonçâlez a sus tropas en la estrofa 216:

«No deve otra cosa y seer olvidada: / porque'l senor fiziesse cosa desaguisada / ellos nunca 1'

fyzieron sana vyeja alçada, / mas syenpre lealtat lealmientre pagada».
9 De hecho, la primera vez que es hecho prisionero, Fernân Gonzâlez se rebelarâ contra la
divinidad por haber decidido asi su destino y no pronuncia una sola palabra contra la reina de

Leôn que es quien ha urdido la traiciôn que le lleva a la cârcel.

174

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184



La compleja trama discursiva del Libro de Fernân Gonçâlez

el conde no pueda ser considerado desleal. Aqui es donde hace su entrada la
infanta Sancha de Navarra, la heroina.

Son dos los episodios que narran las relaciones entre Fernân Gonzalez y
el rey de Leôn, Sancho Ordonez, y es en este contexto en el que se insertan
los dos encarcelamientos con sus respectivos lances amorosos, delimitados

por el motivo de la peregrinaciôn a Santiago. Los dos episodios presentan
una estructura narrativa similar:

(1) Comienzan con la convocatoria a cortes del monarca leonés, mandato

que pone en evidencia la subordinaciôn de Castilla y que Fernân Gonzalez,

muy a su pesarIO, se ve obligado a cumplir por ser un vasallo leal. Tras asistir
a cortes,
(2) se produce una deslealtad por parte del trono leonés y, como consecuen-
cia,
(3) el conde es hecho prisionero y, mas tarde,
(4) liberado por la infanta.

Examinemos ahora el episodio de las primeras cortes leonesas. Tiene
la misma extension (12 copias) que el de las unicas cortes convocadas en el

primer ciclo narrativo: aquellas en las que Rodrigo, siguiendo el consejo de

Don Juliân, emite el decreto que provocarâ la caida de Espana en poder mu-
sulmân. Y es que, de forma implicita, el texto las equipara, ya que el trato
realizado en las cortes leonesas, al conseguir la independencia de Castilla,
enmendarâ los efectos derivados del errôneo decreto de Rodrigo en las cortes

godas. Y asi, tras detallar a lo largo de 3 estrofas (566-568) los términos
de la venta -mil marcos a entregar en una fecha fija, a partir de la cual, de

no efectuarse el pago, la suma se duplicarâ cada dia exponencialmente- el
narrador anticipa:

569 a Assaz avié el rey buen cavallo conprado
b mas saliô Y a très anos mui caro el mercado:
c con el aver de Françia nunca sérié pagado,
d por y perdiô el rey Castiella su condado.

Otro paralelismo claro entre las cortes de Rodrigo y estas primeras en
Leôn es que en ambas un personaje rencoroso -Don Juliân y la Reina Toda
de Leôn, respectivamente- urde una traiciôn que el oyente-lector conoce

y la victima, no. En el caso del segundo ciclo, tras la venta del caballo y el

azor, la reina de Leôn propone a Fernân Gonzalez, sin intenciôn alguna de

10 Véase la estrofa 560: «Ovo yr a las cortes, pero con grand pesar, / era muy fiera cosa la mano
le besar: / "Senor, Dios de los çielos, quiérasme ayudar, / que yo pueda Castyella d'esta premia
sacar"».

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184

175



Itziar Lopez Guil

cumplir su palabra, que se case con su sobrina Sancha de Navarra, pidién-
dole que, escoltado por cinco caballeros, acuda a Ciruena para establecer las

condiciones de la boda. A través de una carta (a la que tiene acceso el lector,

pero no Fernân Gonzalez), pone en aviso al rey de Navarra invitândole a que
asista a la cita con un alto numéro de caballeros y aprese al conde. Pues bien,
el texto delegarâ no en Fernân Gonzalez sino en la infanta Sancha, de san-

gre real y sin obligaciones vasallâticas, la responsabilidad de que se cumpla
la palabra dada por ambos monarcas, tanto en lo referente a su matrimonio
con Fernân Gonzâlez como en lo tocante al pago del caballo y el azor. Y aqui
el camino jacobeo jugarâ un importante papel: en las dos liberaciones la
secuencia siempre comenzarâ con la figura de un romero que va a visitar al
conde a la cârcel. Si bien el primero, el conde de Lombardia, es un peregrino
auténtico y el segundo (la infanta Sancha), fingido, la idea de romeria les es

inspirada a ambos por el corazôn. En el caso del conde lombardo, en la copia
602 se emplea la expresiôn «vyno Y en coraçôn de yr en romerya» (al igual
que en el milagro VIII de Berceo, de cuyo protagonista se dice «Vino 1 a

coraçôn [...] de ir en romeria», Berceo 1997: 50, v. 184a); lo mismo les ocurrirâ a

los castellanos y a la infanta respecto a la estratagema de la romeria fingida,
segun la prosificaciôn de la Primera Crônica General (nôtese cômo la presen-
cia de palabras terminadas en -or révéla aun la rima de la copia original
prosificada y perdida en el Libro):

Desi ouieron so acuerdo et fablaron mucho en ello por quai guisa le podrien
sacar, et dizie cada uno aquello quel semeiaua guisado: mas nonn podien
fallar carrera por o lo pudiessen fazer. Mas por que el coraçon dell omne
siempre esta bulliendo, luego falla carrera para aquello que a sabor. et la
fuerte cosa es muy figera de fazer. ca el grand amor todas las cosas uence;
et los castellanos grant sabor auien de sacar a su sennor. que su coraçon les

dixo quai séria lo meior (véase Muro 1989: 92; la cursiva es mia).

Y también en el Memorial de historias se menciona que es el corazôn el ôr-

gano que inspira el plan a los castellanos: «Mas commo sea cosa çierta que'l
coraçon que es en quexa jamas para pensando commo pueda salir d'ella, y
acordaron todos de juntar gente muy apunto y bien armada y de los mejores
cavalleros» (véase Vaquero 2008:118). Por consiguiente, las dos liberaciones

parten de un acto de inspiraciôn del corazôn, del que surge la idea de la pe-
regrinaciôn, ya sea real, ya fingida (sobre esto volveré mâs tarde).

En el primer episodio, yendo el conde lombardo de romeria, se entera
del engano y posterior encarcelamiento de Fernân Gonzâlez: va a visitarlo
a la prisiôn navarra e intercede por él ante la infanta Sancha, que se ena-
mora «de oidas» y decide liberarle con ayuda de una criada. En este
encarcelamiento inicial el motivo de la peregrinaciôn posee una funciôn demar-
cativa del episodio amoroso, que comienza en la estrofa 602 con la llegada

176

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184



La compleja trama discursiva del Libro de Fernân Gonçâlez

en romeria del conde de Lombardia y termina en la estrofa 632, cuando los
dos protagonistas «el camino francés ovyeron a dexar». Evidentemente la
coincidencia entre el inicio y el final de la historia de amor y el motivo de la
via jacobea no es gratuita. Como bien se sabe, en el siglo xin el camino de

Santiago era el puente de union entre Provenza y la corte gallego-portugue-
sa. Su papel en la difusiôn de la poesia cortés fue fundamental y no es de

extranar que, en ocasiones, se asociara a la misma. Por otro lado, el hecho de

la romeria en si era en esa época el motivo central de las cantigas de romaria
en Galicia y de los poemas de romeria en Castilla. Segun Jane Hawking, en
estas obras, sobre todo en las castellanas, la funciôn del peregrinaje es la de

ofrecer un pretexto para el encuentro de los dos amantes (véase Hawking
1979: 278-309). De esta forma, el camino de peregrinaciôn es el puente de

union entre dos puntos, que en el piano real son el lugar de partida y el de

destino y, en el amoroso, los enamorados. En el Libro, en dos ocasiones la

figura del peregrino -ya sea el conde lombardo, ya sea la infanta- motiva el

encuentro entre Sancha y Fernân Gonzalez: en el primer encarcelamiento,
los protagonistas se hacen amantes y, en el segundo, pasan la noche juntos.
Desde el punto de vista semântico, el tema de la romeria no es pertinente
en la primera secuencia si no es con este valor simbôlico, y esto se refleja
especialmente en la fuga de los amantes. En ningun momento se senala la
ruta que siguen los protagonistas ni se indica que hayan tornado un camino
u otro tras su salida de la cârcel. Sin embargo, el narrador si especifica de

pronto que abandonan «el camino francés» en la copia 632 y lo hace jus-
to cuando termina el episodio amoroso y comienza uno nuevo, el del mal
arcipreste. La entrada en la via jacobea del conde lombardo marca el co-
mienzo de la historia de amor y su abandono por parte de los protagonistas
es indicio de que el episodio ha llegado a su fin. En el verso 617b se dice del
conde lombardo: «fue pora Santyago, compliô su romerya». Evidentemente
la expresiôn hace referenda a que el conde ha terminado su peregrinaciôn,
pero también a que ha logrado su propôsito: poner en contacto a Sancha y
a Fernân.

Si el tema de la romeria délimita esta primera secuencia, el motivo central

de la misma es el de la cârcel de amor, de plena vigencia en la lirica amo-
rosa de la época pues, en palabras de Keith Whinnom, «prisiones, asi como
infiernos y castillos de Amor, las hay a montones en la Edad Media» (Sanpe-
dro 1985: 50). Aunque antes de comenzar el episodio, el narrador nos haya
detallado minuciosamente como Fernân Gonzâlez es apresado por cuestio-
nes de carâcter politico, de improviso todo su esfuerzo narrativo se centra
en presentarnos a Sancha como la causante directa del sufrimiento del conde,

que ahora parece ser mâs amoroso que fisico (véanse los versos 622ab y
625a: «Quiero contra el conde una cosa fazer / al su fuerte amor dexarme

yo vencer», «Sodés por mi amor, conde mucho lazrado»). Como por sorpre-

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184

177



Itziar Lopez Guil

sa, nos encontramos con un Fernân Gonzalez enamorado y doliente pese a

que, teôricamente, aun no conocia a la infanta; y a una princesa que, falta
de piedad en un principio, una vez que decide enamorarse «de oidas», se

convierte en la libertadora del amado, pues solo su amor puede sacar de la

prisiôn al conde. De hecho y segun creo haber demostrado en otro estudio

cuyos resultados ahora tan solo puedo apuntar (véase Lopez Guil 1999: 529-
536) las relaciones «carcelarias» entre Fernân Gonzalez y la infanta se es-

tructuran siguiendo las cuatro fases graduales que el amor cortés establece

para el enamorado respecto a la dama: la defenhedor, 'timido'; la de pregador,

'suplicante'; la de entendedor, 'enamorado tolerado', y la de drutz, 'amante' 11.

Cabe, desde luego, preguntarse el porqué de toda esta repentina explosion
amorosa. Las razones de la necesidad de introducir esta pasiôn tienen que
ver, en primer lugar, con la veridicciôn: el matrimonio entre Fernân y la
infanta era a todas luces ventajoso para el conde, prisionero y sin sangre real,

pero en ningun modo para la princesa, de un rango social muy superior.
Este aspecto de la desigualdad social lo tematiza el conde lombardo -que
hace de intermediario cuando Fernân se halla aun en la primera fase, la de

fenhedor- diciéndole a la infanta en los versos 6i6bcd): «sy tu nunca ovyste
de cabero amor, / mâs deves amar éste que non enperador / non ha cabero
d'armas en el mundo mejor». Solo el amor podria hacerle olvidar a Sancha

su superior estatus, como ella misma confiesa al conde cuando va a verle a

prisiôn, otorgândole explicitamente el grado de entendedor:

624 a Buen conde -dixo ella- esto faz' buen amor,
b que tuelle a las duenas vergûença e pavor,
c olvidan los paryentes por el entendedor:
d de lo que él se paga tiénenlo por mejor.

En segundo lugar, el amor es una pasiôn que se ubica en el corazôn: de

hecho, para hacerle saber sus sentimientos al conde, Sancha dice en el v.
Ô22d que quiere «todo mi coraçôn fazerle entender». Otra vez nos encontramos

con un personaje -en este caso, nada menos que la heroina- que toma
decisiones favorables al conde a raiz de un impulso procedente del mismo
ôrgano que inspirô al conde lombardo su peregrinaciôn y, mâs tarde, a los
castellanos y a Sancha, su romeria fingida. Y es que, como es bien sabido,

para los padres de la Iglesia, San Agustin y, en especial, para la teologia del
siglo XII (por ejemplo, para Ricardo de S. Victor) el corazôn «contiene el Rei-

no de Dios» y es «por tanto el lugar de la actividad divina» (véase Chevalier

11 «En el primer escalôn el enamorado, temeroso, no osa dirigirse a la dama; pero, si ella le
da ânimos para que le exprese su pasiôn, pasa a la categoria de pregador. Si la dama le otorga
dâdivas o prendas de afecto [...] pasa a la categoria de entendedor. Finalmente, si la dama lo

acepta en el lecho [...] se convierte en drutz»: véase Riquer (1975: 90-91).

178

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184



La compleja trama discursiva del Libro de Fernân Gonçâlez

1988: 173-233), sentido que necesariamente conocia el autor del Libro, pues
lo encontramos en la Biblia en numerosos pasajes del que, por ejemplo,
résulta representativo el que sigue de Proverbios 21. i: «Corriente de agua es el
corazôn del rey que El dirige donde quiere». Por eso, a mi modo de ver, no es

casual que todas las acciones obradas por aquellos personajes -principales
o secundarios, individuales o colectivos- que ayudan a Fernân Gonzalez a

la consecuciôn de la independencia de Castilla hayan sido inspiradas por el
corazôn o procedan directamente de él, como es el caso del repentino amor
de la heroina: si Dios obra explicitamente en lo tocante a la «fazienda» del
conde castellano (hablândole a través del monje Pelayo o de San Millân), su
intervenciôn parece senalarse implicitamente cada vez que el ôrgano central

del hombre rige la actividad de un personaje, determinândolo a obrar
siempre a favor de la soberania castellana (de la misma manera que se sena-
la la presencia del diablo en los «fechos» de quienes entorpecen los planes
de Fernân Gonzâlez).

En la segunda secuencia, el conde acude a la convocatoria a cortes del

rey de Eeôn, sabiendo que el monarca lo harâ prisionero, pero aduciendo a

sus vasallos en un largo parlamento, entre otras razones, estas:

[...] Nos por lealdad nos preciamos et aquesta es nuestra honrra de siempre;
et por ende quiero yo yr a las cortes. si por bien lo tenedes, et quando yo alla
fuere non seremos reptados. [...] Et amigos, sobre todo a mester que guar-
demos lealdat, ca maguer que muere la carne, la maldad que omne faze non
muere, et fincan sus parientes con muy mal heredamiento del. [...] Et uos
todos sabedes que el rey me quiere grand mal, et cierto so que yo non podre
escapar que non sea preso o maltrecho, et alli uere yo como me acorredes o

que conseio auredes para sacarme ende. Et digouos que si yr non quisiere
que me pueden reptar. Et uos bien sabedes que non deue lidiar el omne que
tuerto tiene, ca Dios nol quiere ayudar. Et mas ual seer muerto o preso que
no fazer mal fecho que despues ayan los parientes que reptar12.

Tras esta clara postfiguraciôn de Cristo, en la que el conde acepta su des-

tino con tal de mantener la lealtad -propia de sus antecesores e identitaria
del pueblo castellano- y, con ella, el favor de Dios, Fernân Gonzâlez va a
las cortes y reclama al rey el pago del caballo y el azor, recibiendo como
respuesta la cârcel. Es entonces cuando, acompanada por los castellanos,

12 Véase Muro (1989: 91). La cursiva es mia. También en la prosificaciôn de este pasaje en el
Memorial aparece la voz lealtad («Todo esto vos digo porque vuestro consejo sea sobre lealtad»),
virtud de la que se preciarâ el conde, mâs adelante, al defenderse de las acusaciones del rey de

Leôn: «E a lo que dizes, serïor, que me alçe con la tierra, syn duda non soy yo tal nin vengo de

tal linaje que fiziesse tal cosa no devyda, ca soy cavallero tal que nunca fyze cosa que pueda
reçebir verguença, mas syenpre me trabaje de pasar virtudes y lealtad y de buenas maneras»
(Vaquero 2008:117).

179

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184



Itziar Lopez Guil

la mujer del conde finge ir en romeria a Santiago y pide al monarca que le

permita ver a su esposo. El rey accede y ella, con la excusa de que le deje dis-
frutar la noche junto a su marido, logra que le quiten los «fierros» alegando,

segun consta en la Primera Crônica General, que «el cauallo trauado nunqua
podrie fazer fijos» (Muro 1989: 92). Después de yacer «toda la noche amos en
uno», ella le da sus vestidos de peregrina, el conde logra burlar la guardia
del castillo y Sancha se queda en la cârcel ocupando el lugar de su marido.
El motivo de la romeria, ahora fingida, ofrece a los dos héroes la posibili-
dad de pasar una noche juntos y conserva, por consiguiente, su simbolismo
erôtico. Pero precisamente por tratarse de un fingimiento no termina en la
union de los amantes, sino en su disyunciôn, pues su funciôn principal sera
la de facilitar un disfraz al conde para su huida. Eso si, a través de de la
romeria se pone de manifiesto la madurez heroica de Sancha, que se queda en
prisiôn ocupando el lugar de Fernân Gonzalez. Si la acciôn los convierte en
équivalentes, el rango real de Sancha le valdrâ a ella la libertad inmediata,
pues como le dice al monarca leonés: «[...] fija so de rey e muger de muy alto

uaron, et uos non querades fazer contra mi cosa desguisada, ca muy gran
debdo é con uuestros fijos, et en la mi desonra grand parte auredes uso»13.

Por consiguiente y, para finalizar resumiendo lo expuesto, en el Libro de

Fernân Gonçâlez existe una compleja trabazôn entre muy diferentes discur-
sos: si en A (estr. 1-13), el narrador tematiza su actividad enunciativa y res-
ponsabiliza de ella a la divinidad, en el nivel de la fabula (o B, estr. 14-737)

relatarâ dos ciclos narrativos que présenta como directamente dirigidos por
Dios. Con Bi (estr. 14-170), el primer ciclo o «Introducciôn histôrica», se
describe un idealizado modelo feudal de reinado (el de los visigodos cristianos)
en el que rige la lealtad interestamental, especialmente para con el esta-

mento eclesiâstico, pues se especifica que las iglesias estan bien abastecidas
«de olio e de çera» y que «los diezmos e premiençias lealmient' eran dadas»

(vv. 38bc). Tal sera el reino que Fernân Gonçâlez, en el segundo ciclo o B2

(estr. 171-737), tratarâ de restaurar a través de la independencia de Castilla/
Espana, el unico reino peninsular considerado heredero de los visigodos.
Para poder restablecer la monarquia goda, Fernân Gonçâlez ha de lograr la
independencia del condado de Castilla del reino de Leôn sin traicionar a su

monarca: de ahi la necesidad de una heroina de rango superior (la infanta
Sancha), del romance entre ambos protagonistas y del motivo de la romeria
a Santiago, que posee el simbolismo erôtico de las tradiciones liricas gallega

y castellana de la época, pero que también délimita los dos episodios amo-
rosos de este segundo ciclo narrativo. En el primer lance, Fernân Gonzâlez
obtiene una companera de rango real y, a través de ella, en el segundo, la

13 Véase Muro (1989: 92). En el Memorial se prosifican idénticos argumentes: «Tu, serïor no
deves ser ayrado contra my por ser duerïa fija de rey y muger de tan noble conde»: véase Va-

quero (2008:117).

l80

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184



La compleja trama discursiva del Libro de Fernân Gonçâlez

posibilidad de cobrar la independencia de Castilla obrando como vasallo
leal del rey de Leôn, esto es, conservando la lealtad, la virtud que el texto
establece como propia de la idiosincrasia goda y de la que los castellanos,

segun defiende la narraciôn, serân los unicos herederos. Parece plausible
que el texto se escribiese para ser recitado en el Monasterio de Arlanza ante
un auditorio fundamentalmente castellano, como ponen de manifiesto las
estrofas 157 y 158:

157 a Com' ella es mejor que las sus vezindades
b sodés mejores quantos en Espana morades;
c omnes sodés sesudos, mesura heredades,
d d'esto por tod' el mundo muy grand preçio ganades.

158 a Pero de toda Spana, Castyella es mejor
b porque fue de los otros el comienço mayor:
c guardando e temiendo syenpre a su senor,
d quiso acreçentarla ansy el Cryador.

A través de la escenificaciôn de estas y otras apelaciones directas del
narrador a su narratario, los monjes posiblemente trataban de ganarse la

empatia de sus oyentes. De este modo, los incitaban a mantener esa lealtad
interestamental propia de sus supuestos antecesores, especialmente para
con el clero, de manera que, entonces como en época goda, todas las iglesias
siguiesen bien abastecidas de aceite y de cera, de diezmos y de primicias. Y,
sobre todo, la de un Monasterio como el de Arlanza, cuyos origenes, por de-

signio divino, estaban indisolublemente ligados a los del reino de Castilla,
segun aseguraba el LFG. Una amenaza quedaba, ademâs, latente: infringir
la lealtad y la voluntad de Dios, al igual que se habia hecho en el reinado de

Rodrigo, solo podria acarrear otro ciclo de desgracias como aquel del que
habian logrado salir gracias al brazo heroico de Fernân Gonzalez.

Ahora bien, una manipulaciôn tan intencionada de la historia como la

que se relata en Bi -con esa asimilaciôn anacrônica de la Espana preislâmi-
ca a Castilla y con esa evidente voluntad de vincular los origenes del reino
castellano a San Pedro de Arlanza, en beneficio del Monasterio- resultaba
excesivamente interesada y no les pasô desapercibida ni a los cronistas al-

fonsies, ni al conde de Barcelos, ni al autor del Memorial de historias. Y por
este motivo, a mi juicio, todos los prosificadores del LFG decidieron prescin-
dir de tan oportunista «Introducciôn histôrica».

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184

l8l



Itziar Lopez Guil

Bibliografïa

Ediciones

Berceo, G. de (1997), Milagros de Nuestra Senora, ed. de F. Banos, Barcelona,
Critica.

Anônimo (198g), El Poema de Ferndn Gonzalez; ediciôn facsimil del manuscrito de-

positado en el Monasterio de El Escorial, ed. de J. M. Ruiz Asencio, Burgos,
H. Fournier.

—. (1987), Historia del conde Fernân Gonzalez, ed. de J. S. Geary, Madison, The
Hispanic Seminary of Medieval Studies, Ltd.

—. (1864), Leyendas del Conde Don Fernando de Castylla; conocidas con el nombre
de Poema del conde Fernân Gonzalez (Poetas castellanos anteriores al siglo
XV, BAE, 57), ed. de F. Janer, Madrid. BAE.

—. (2001), Libro de Fernân Gonçâlez, ed. de I. Lopez Guil, Madrid.
—. (1904), Poema de Fernân Gonçâlez. Texto critico con introducciôn, notas y glo-

sariOy ed. de C. C. Marden, Baltimore.

—. (1893), Poema de Fernân Gonzâlez (Ensayo de una biblioteca espanola de

libros raros y curiosos), ed. de B. J. Gallardo, Madrid, M. Rivadeneyra.
—. (1981), Poema de Fernân Gonzâlez

y
ed. de J. Victorio, Madrid, Câtedra.

Sanpedro, Diego de (1985), Cârcel deAmory ed. de K. Whinnom, Madrid, Cas-

talia.

Textos crîticos

Arredondo, G. de (1987), Vida rimada de Fernân Gonzâlezy ed. de M. Vaquero,
Exeter, Short Run Press.

Bailey, M. (1990), «Figurative language in the Poema del Cid and the Poema
de Fernân Gonçâlez»yAnuario Medieval II, pp. 42-63.

Bailey, M. (1993), The Poema del Cid and the PFG. The Transformation ofan Epic
traditiony Madison, HSMS.

Bailey, M. (2010), The Poetics of Speech in the Medieval Spanish Epicy Toronto,
University ofToronto Press.

Bovenmars, J. (1992), Una espiritualidad biblica del corazôn, Santo Domingo,
Ediciones MSC.

Chevalier, J. (1988), Diccionario de los simboloSy Barcelona, Herder.
Cotrait, R. (1977), Histoire et poésie. Fe comte Fernân Gonzâlez: genese de la legen-

dey Grenoble, Imprimerie Allier.
Franchini, E. (1997), «El IV Concilio de Letrân, la apocope y la fecha de com-

posiciôn del Fibro de Alexandre», Fa Corônica 26.1, pp. 31-74.

182

Versants 66:3, fasticulo espanol, 2019, pp. 169-184



La compleja trama discursiva del Libro de Fernân Gonçâlez

—. (1998), «Magister Odo de Chériton, ^Profesor de las Universidades de Pa-

lencia y Salamanca?», Revista de Poética Medieval 2, pp. 79-114.

—. (1993), El manuscrite, la lengua y el ser literario de la Razôn de Amor, Madrid,
C.S.I.C.

Hawking, J. (1979), The Down. A Study of the Image and Related Themes in the

Traditional Love Lyric of Medieval Spain and Portugal, West Yorkshire, The
British Library.

Hernando Pérez, J. (1986), «Nuevos datos para el estudio del "Poema de Fer¬

nân Gonzalez"», Boletin de la Real Academia Espanola LXVI, Enero-Abril,
CCXXXVII, pp. 135-152.

Hilty, G. (1995), «La fecha del Libro de Alexandre», en M. A. Martin Zorraqui-
no (ed.), Homenaje a D. Lélix Monge, Madrid, Gredos, pp. 209-218.

Keller, J. P. (1954), «Inversion of the Prison Episodes in the Poema de Fernân

Gonzalez», Hispanic Review XXII, pp. 253-263.

Keller, J. P. (1990), The Poet's Myth of Fernân Gonzalez, Maryland, Scripta Hu-
manistica.

Lacarra, M. E. (1979), «El significado histôrico del Poema de Fernân Gonzalez»,

Studi Ispanici, pp. 9-41.

Lapesa, R. (1985), Estudios de Historia Lingmstica Espanola, Madrid, Paraninfo.
Lopez Guil, I. (2000), «Algunos factores de la enunciaciôn oral en el Poema

de Fernân Gonçâlez», en M. Freixas y E. Iriso (eds.), Actas del VIII Congre-
so Internacional de la AHLM, Santander, Universidad de Santander, pp.
1095-1103.

Lopez Guil, I. (2000), «Dialefa y sinalefa en el Poema de Fernân Gonçâlez»,
Revista de Literatura Medieval 12, pp. 151-157.

Lopez Guil, I. (2011), «El "camino francés" y sus funciones en el Libro de Fer¬

nân Gonçâlez», en I. Lopez Guil et al (eds.), El camino de Santiago, encruci-

jada de saberes, Madrid, Iberoamericana, pp. 59-72.

Lopez Guil, I. (1999), «El amor en el Poema de Fernân Gonçâlez», en AA.VV.,
Amor y erotismo en la literatura, Salamanca, Univ. Salamanca-Caja Duero,
pp. 529-536.

Lopez Guil, I. (2005), «La funciôn ideolôgica del narrador en el Libro de Fer¬

nân Gonçâlez», en C. Parilla et al (eds.), Actas del IX Congreso Internacional
de la Asociaciôn Hispânica de Literatura Medieval, La Coruna, Univ. de La
Coruna, pp. 29-45.

Marquez-Sterling, M. (1980), Fernân Gonzalez, First Count of Castile: the Man
and the Legend, University of Mississippi, Romance Monographs.

Menéndez Pidal, R. (1896), La leyenda de los Infantes de Lara, Madrid, Hijos de

José M. Ducazcal.
Muro, M. A. (1989), Nuevos materiales filolôgicos para una ediciôn del Poema de

Fernân Gonzâlez, Logrono, Instituto de Estudios Riojanos.

183

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184



Itziar Lopez Guil

Pattison, D. C. (1983), From Legend to Chronicle. The Treathment ofEpic Material
in Alphonsine Historiography, Oxford, The Society for the Study of Medieval

Languages and Literature.
Prieto, A. (1980), Coherencia y relevancia textual, Madrid, Alhambra.
Rico, F. (1985), «La clerecia del Mester», Hispanic Review, Winter, 53, pp. 127-

150.

Riquer, M. De (1975), Los trovadores, Barcelona, Ariel.
Salvador Miguel, N. (1988), «"Mester de Clerecia", marbete caracterizador de

un género literario», en M. A. Garrido Gallardo (ed.), Teoria de los géneros
literarioSy Madrid, Arcos, pp. 343-371.

—. (1991), «"Vision de amor" de Juan de Andujar», en AA.VV., El comentario
de textoSy 4. La poesia medievaly Madrid, Castalia, pp. 303-337.

—. (1979-1980), «Una ediciôn del Libro de Apolonio»y Archivum XXIX-XXX,
pp. 253-264.

Sneyders de Vogel, K. (1924), «Le Poema de Fernân Gonçâlez et la Crônica
General», NeophilologuSy pp. 161-180.

Uria Magua, I. (1987), «El Libro de Alexandre y la Universidad de Palencia», Ac¬

tos del I Congreso de Historia de Palencia y Palencia, Diputaciôn Provincial
de Palencia, Tomo IV, pp. 431-442.

—. (1997), «Estudio preliminar», en G. de Berceo, Milagros de Nuestra Senoray

ed. de F. Banos, Barcelona, Critica, pp. IX- XIII.
—. (1986), «Gonzalo de Berceo y el Mester de Clerecia en la nueva perspecti-

va de la critica», Berceo 110-111, pp. 7-20.

—. (2000), Panorama crîtico del mester de c/erec/a, Madrid, Castalia.

Vaquero, M. (2008), El Poema de Fernân Gonzalez en un Memorial de Historias

defines de la Edad Mediay Ciudad Real, Oretania.
West, B. (1983), Epic, Folk and Christian traditions in the Poema de Fernân Gon-

zâlezy Madrid, Porrua.

184

Versants 66:3, fasctculo espanol, 2019, pp. 169-184


	La compleja trama discursiva del Libro de Fernán Gonçález

