
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 66 (2019)

Heft: 1: Fascicule français. Un homme-orchestre dissonant

Artikel: Gustav Mahler, le dieu rittérien : William Ritter mélomane

Autor: Conus, Céline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

Gustav Mahler, le dieu rittérien
William Ritter mélomane

Céline Conus
Université de Lausanne

Abstract: Gustav Mahler représente sans aucun doute un cas particulier dans la
vie et la carrière de critique d'art de William Ritter, contemporain du compositeur

autrichien, et qui voit en ce dernier l'avènement d'une nouvelle ère musicale.
La conversion de Ritter à la musique de Mahler marque le début d'une extraordinaire

passion que le Suisse exposera dans de nombreux écrits de diverse nature
(articles, critiques, analyses, correspondance, journal) : autant de sources grâce
auxquelles il nous est permis de revivre, presque au jour le jour, la naissance
d'une œuvre et l'avènement d'un compositeur qui compte désormais parmi les

plus importants de l'histoire de la musique occidentale, acteur incontournable
de la transition entre le xixe siècle romantique et le xxe siècle moderne.

Keywords: Gustav Mahler, William Ritter, symphonie, réception, critique d'art

« Et le soir, ayant assez médité notre impression, nous sifflâmes comme
des enragés » (Rp3i, 1945 cité par Meylan 2000 '.25)1. C'est ainsi que William
Ritter relate la création2 de la symphonie n° 4 de Gustav Mahler à Munich,
le 25 novembre 1901. Difficile de croire que ce sont là les mots de celui qui
deviendra le plus ardent admirateur et défenseur du compositeur. Quantité
d'ouvrages rédigés par les spécialistes de Mahler comptent le nom de Ritter
dans leur index : ici une anecdote ou une photo, là une lettre ou un extrait
de critique musicale. Rien d'étonnant : le Neuchâtelois est en quelque sorte
le premier des mahlériens.

Dans l'autobiographie qu'il dicte à Joseph Ritter-Tcherv, son fils adop-
tif, Ritter donne quelques repères quant à son éducation musicale (Meylan
2000 :432-442). On apprend ainsi qu'il débute un « apprentissage sérieux de

la musique » en 1881, qu'il écrit ses « premières chroniques de concert » en
1883 et qu'il fait en 1886 un « pèlerinage à Bayreuth ». Sans entrer dans les

détails, précisons que Wagner est en effet une des première passions
musicales de Ritter (voir Vogel 2018) : « Il a été en art le Dieu de ma première
communion »3. Ainsi, on peut se demander ce que contient le dossier que

1 Nous utilisons le code de classement adopté par Claude Meylan (2000). Pour les textes :

Rp (écrits publiés), Ri (écrits inédits). Pour la correspondance : RM (Ritter à Mahler) et MR
(Mahler à Ritter).
2 Dans le jargon musical, la « création » d'une œuvre désigne sa première exécution publique.
3 Willam Ritter, Chroniques musicales étrangère. Echo de Bayreuth, date inconnue, pi, cité par
Laura Vogel (2018).

78

DOI 10.22015/V.RSLR/66.1.7 Versants 66:1, fasciculefrançais, 2019, pp. 78-96



Gustav Mahler, le dieu rittérien

Ritter a intitulé «Ma musique avant Bayreuth »4 qui semble tracer une ligne
de démarcation entre l'avant et l'après Wagner. Quoi qu'il en soit, notons

que l'esthétique wagnérienne a profondément marqué Ritter. Dans les

Etudes d'art étranger, il donne quelques précisions supplémentaires: «

Pendant mes trois odieuses années d'internat, on m'avait donné des leçons de

piano comme on sait les donner en province de France (Ritter 1906: 415) ».

Plus loin, il ajoute:

Rentré à la lumière de la vie familiale et de ses douces lampes à huile
on me mit à Clementi. La cure fut radicale. Un à un j'entrouvris moi-même
Haydn, Mozart, Beethoven, Mendelssohn, Schumann, Brahms; les concerts
d'abonnement m'initièrent à la symphonie et aux grands solistes Je

potassais les livres de théorie et les biographies d'artistes comme beau diable.
Deux ans après, dans un des journaux du pays, celui qui a le plus d'abonnés,
j'étais critique musical attitré, celui que le petit chef-lieu traite de gamin,
mais discute avec fureur ou sympathie protectrice, celui qui casse toutes les

vitres, qui ne recule devant aucune audace, et dont le nom suffit à faire din-
donner les gens sérieux» (Ritter 1906:416).

En 1888, il entreprend un « projet de livre sur la musique Scandinave »

et se rend à Vienne où il effectue des études musicales plus poussées : «

Inscription à l'Université (cours d'harmonie d'Anton Bruckner, d'histoire de

la musique d'Eduard Hanslick) »5. Il s'agit là de deux des plus influents
personnages du paysage musical d'alors. Hanslick est un critique très écouté et
Bruckner, éminent compositeur, grand admirateur de Wagner et professeur
au Conservatoire de Vienne, compte un certain Gustav Mahler parmi ses

élèves. On peut néanmoins douter que Ritter ait été l'élève de Bruckner au
même titre que Mahler. Il est plus probable qu'il ait suivi des cours collectifs
publics donnés par le maître6. Retenons donc que si Ritter n'a pas encore
écouté la musique de Mahler, il en a forcément entendu parler.

Dès 1901, année de la première audition par le Neuchâtelois d'une œuvre
de Mahler, les créations du compositeur viennois rythment la vie de Ritter.
Fasciné, ce dernier organise ses voyages selon les concerts, insiste pour être

présent lors des répétitions et s'efforce de ne manquer aucune première
audition : « Quand Mahler vivait, à chaque première d'une nouvelle symphonie

nous courions le rejoindre et passer auprès de lui les quelques jours des

4 Archives littéraires suisses, boite n° 26, cote A-3-b
5 Remarquons qu'il n'est question que de théorie musicale et non de pratique instrumentale.
On sait que la mère de Ritter jouait du piano et que lui-même se mit à cet instrument à l'âge
de quinze ans.
6 C'est en tous les cas ce que semble confirmer ces mots, tirés d'un article intitulé «Souvenirs
sur Anton Bruckner», publié posthumément dans la revue suisse Feuilles musicales, 10,1956,

pp. 189-191: «Les Viennois ne sont pas fréquents à un cours d'harmonie populaire, ils sont tous
au Conservatoire, eux» (190).

79

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Céline Conus

grandes répétitions d'ensemble » (Rp28,1913 cité par Meylan 2000 :95). Il lui
faut désormais assister à la naissance de chacune des œuvres de Mahler :

« Son emprise sur moi déjà prenait le caractère d'une possession » (Rp3i,
1945 cité par Meylan 2000 : 30). Il est comme aspiré par cet espace sans
limite qui s'ouvre soudain devant le monde, cette sorte de trou noir musical
si dense qu'il attire tout à lui, irrémédiablement. L'année 1902 marque le
début de la correspondance avec le Maître. La rencontre « fatale et inévitable »

(Rp3i, 1945 cité par Meylan 2000 : 31) a lieu en 1906.
Situons brièvement Mahler dans le contexte musical de ce xixe siècle

finissant7. Certains musicologues y voient « l'esthétique [...] d'un romantisme
qui n'en finit pas d'agoniser » dans laquelle « on retrouve souvent la
nostalgie [...] d'une culture qui sent sa fin approcher » (Beltrando-Patier 2004 :

910). La musique romantique tente donc de se dépasser, hantée par les

figures tutélaires de Brahms et de Wagner. Mahler met pourrait-on dire un
terme à cette agonie, mais en rendant cette mort grandiose et féconde. Ritter
le dit avec, comme à son habitude, une certaine pompe: « C'est l'oraison
funèbre du passé prononcée par le surhomme de demain » (Ritter 1906 : 283).

Mais la musique de Mahler, dans toute son inventivité, n'est-elle pas
également la preuve de la vitalité extraordinaire de la production de cette
époque Les idées fusent, de nombreuses modulations s'enchaînent,
transportant l'auditeur dans des « symphonies-monde », comme les appelait
Mahler, un paysage sonore tantôt connu tantôt incongru, un organisme qui
n'en finit pas de muter et de gonfler, jusqu'à saturation, jusqu'au paroxysme
de l'expression romantique. Ce que permet Mahler, c'est la transition entre
deux mondes. En synthétisant la première école de Vienne (Haydn, Mozart,
Schubert, Beethoven), les grandes figures romantiques (Bruckner, Brahms,
Mendelssohn ou Liszt) et l'esthétique wagnérienne, qui n'épargna alors rien
ni personne, il dévoile un passage vers le xxe siècle. Il joue ainsi un rôle
essentiel dans la naissance de la seconde école de Vienne (Schönberg, Berg,
Webern) qui explore l'atonalité et ouvre la voie à la musique dite contemporaine.

Ainsi, pour Pierre Boulez8, Mahler est ce « compositeur Janus », une
face tournée vers le passé, l'autre vers le futur, celui qui « dynamite l'univers
tonal »9. Il aura fallu presque un siècle pour qu'advienne cette véritable
révolution. Là encore, Ritter semble l'avoir senti :

7 Gustav Mahler (1860-1911) écrit ses symphonies entre 1888 et 1910. La Ie symphonie est créée
à Budapest le 20 novembre 1889. La symphonie n° 9 est créée de façon posthume le 14 octobre
1924, à Vienne. On en compte une 10e, non achevée. Pour un catalogue complet, se référer
notamment à l'ouvrage de l'éminent mahlérien Henry-Louis de La Grange (2007).
8 Pierre Boulez (1925-2016), compositeur et chef d'orchestre français.
9 Mahler, autopsie d'un génie, documentaire, Andy Sommer, diffusé sur Arte le 19 mai 2011,

[partiellement en ligne] : https://www.youtube.com/watch?v=NVoMtan_wz4, consulté le 30

septembre 2018.

80

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Gustav Mahler, le dieu rittérien

Au lieu de voir dans les anciens le style, la tradition, le classique, Mahler y
découvre toute une vie ignorée ; il les rejette violemment sur la brèche, à leur place de

précurseur et s'en fait à lui-même des compagnons d'avant-garde (Ritter 1906:247).

La musique de Mahler se reconnaît à sa densité ; en témoignent le

gigantesque effectif de l'orchestre mahlérien, la durée anormalement longue de

certains mouvements ou œuvres, la profusion des matériaux ou ses

fulgurances rythmiques, thématiques et harmoniques. Il y a quelque chose
d'excessif dans cette musique aux couleurs de crépuscule et Mahler se heurte à

des critiques parfois acerbes, auxquelles il semble rétorquer avec ces mots
devenus célèbres: « Meine Zeit wird kommen »IO (« Mon temps viendra »).

Ritter, comme s'il avait pressenti le tournant décisif qui s'amorçait,
entreprend de défendre et de promouvoir ce langage neuf qui ne pouvait que le

séduire :

Oh comme elle est peu faite pour les académies, les conservatoires, les salons,
le goût français, les manières du grand monde, les cours. Elle s'adresse à

l'humanité directement, en dehors des institutions, des classes et des modes. Elle ne

japonisait pas, elle ne goncourdisait pas, elle ne scolisait11 pas, elle n'archaïsait

pas. Elle vivait. Et surtout elle pensait à la mort sans effarement (Rpi5 1911, cité

par Meylan 2000 : 272).

La critique musicale: entre témoignage, musicographie et
musicologie

La critique musicale de Ritter est fortement subjective et appartient
davantage à la critique musicographique (courante à cette époque) que musi-
cologique. Cela dit, Claude Meylan souligne « la sagacité presque prophétique

de ces jugements » (Meylan 2000: 4e de couverture), ce dont l'intéressé
se flattait déjà: « [Mahler] se sait compris et s'étonne même plus d'une fois
de certaines perspicacités auxquelles il ne s'attendait pas de la part d'un
Welsche12 » (Rp 31,1945 cité par Meylan 2000 : 36).

Ritter se concentre principalement sur les symphonies (qui représentent
certes une grande partie de l'œuvre dont il est question, mais non sa
totalité13), et chacune des dix symphonies de Mahler fait l'objet d'au moins une
publication de sa part. Dans le fonds Ritter déposé aux Archives littéraires
suisses à Berne se trouve une analyse détaillée de la symphonie n° 7 intitu-

10 Propos rapporté dans son journal par Natalie Bauer-Lechner, amie proche de Mahler.
11 Allusion à la Schola Cantorum de Vincent d'Indy, alors très influente.
12 Personne originaire de Suisse romande, pour les germanophones.
13 L'œuvre de Mahler se compose également de musique de chambre mais surtout de Lieder
dont les importants cycles Lieder eines fahrenden Gesellen, Des Knaben Wunderhorn, Rückert-
Lieder ou encore les Kindertotenlieder.

8l

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Céline Conus

.faSayoJ

jjT S
>j W

|

i

Ï VVl

M' i> i ""7T771-*7'.../., j
V ^ (y„j ' J

Fig. i : VII Symph de Mahler. Note de Prague additionnées (encre) et notes d'après la parti¬

tion (crayon)

lée14 : « VII Symph de Mahler. Note de Prague additionnées (encre) et notes
d'après la partition (crayon) » (fig. i). Ce document de dix pages grand format
ressemble fort à une méthode systématique d'analyse. Ritter a-t-il procédé
de la même manière pour toutes les symphonies Qu'en est-il de son
rapport aux autres compositeurs actifs à cette époque On sait que Ritter
rencontre Bohuslav Martinû et Béla Bartok en 1928, Igor Stravinsky en 1930 et

qu'il s'intéresse à Richard Strauss depuis les débuts de ce dernier en 1910. En

outre, les noms d'Arnold Schönberg ou d'Alban Berg apparaissent ça et là
dans les chroniques de Ritter, confirmant le fait qu'il connaissait également
ces compositeurs, alors avant-gardistes. Seule une exploration approfondie
des archives nous permettrait de répondre à ces questions essentielles.

Revenons pour l'heure à l'analyse de la symphonie n° 7 de Mahler. Il
s'agit d'une multitude de notes dont l'organisation démontre que le critique
procède par recoupement entre les notes prises à l'écoute et l'étude de la

partition, manuscrit de l'analyse de la symphonie n° 7 de Gustav Mahler par
William Ritter (fig. 2). Les notes de l'audition sont composées en premier
lieu de descriptions et d'observations (quel instrument intervient et
comment) qui témoignent de l'attention et de la concentration de Ritter: « La

14 Document provenant directement des ALS à Berne. Boîte n° 388, cote A V 6-12. Toutes les

citations qui suivent sont issues de ce document, sauf indication contraire.

82

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Gustav Mahler, le dieu rittérien

(£$ixt :< £.:. >»/*..*!, « /*.* «. \ C tPsAaejfo II » * "futii.

»»' ''T *&. «A» Af- «

Fig. 2 : manuscrit de l'analyse de la symphonie n°7 de Gustav Mahler par William Ritter

cymbale est frappée avec la baguette rembourrée cféponge », « la harpe est
écrite dans les sons harmoniques et leur façon de résonner une octave plus
haut [...] », « les violons, frappés avec le bois de l'archet », « ils contiennent
la nasale sourdement, avec un mugissement du nez sur la bouche fermée ».

Conclusion du critique : « Il faut que chaque instrument ait fait au moins
une ou deux fois ce pourquoi il n'est pas fait » (Ritter 1906 : 257). D'autre

part, Ritter livre ses impressions, qui relèvent dès lors de l'interprétation,
reconstituant en quelque sorte le programme abandonné par Mahler15 :

« belle chute sentimentale », « carnage, bataille avec les coups de trique »,

« espèce de lente oraison funèbre », « un incendie qui par grandes flammes
ici et là fusent ». Déjà il analyse et tisse des liens en puisant dans sa réserve

d'images, de mots et de sons: « Brucknérien, aussitôt mahlérien », « les
violons mozartisent, praterisent16», « un plein nocturne klimto-shakespirien ».

Le monde musical mahlérien est pour Ritter un terrain sensuel de

recherche, de découverte et de création. Happé par cette musique évocatrice,

15 Un programme est un texte censé guider l'imagination des auditeurs lors de l'exécution
d'une œuvre instrumentale. Le xixe siècle est l'âge d'or du genre qu'est la musique à programme
et dont Berlioz et Liszt sont parmi les plus fameux représentants. Il ne s'agit toutefois pas de

subordonner la musique au texte, qui reste secondaire. Mahler abandonne les programmes
dès la symphonie n° 5.
16 Néologisme de Ritter. Le Prater est un grand parc au cœur de Vienne en Autriche.

83

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Céline Conus

le critique relève ses impressions et note ses hypothèses. Il prend même soin
de rapporter quelques réactions observées dans le public, vivant le concert
comme une expérience totale. Significativement, il écrit à l'encre17, comme
si c'était là des faits incontestables qu'il n'y aurait nullement besoin de

reprendre. Plus tard, partition à l'appui, au crayon cette fois (parfois de
couleurs différentes), il revient sur ses notes, les corrige et les complète (« un
grosse danse valse s'amène »), confronte l'oral à l'écrit. Flèches, ratures,
mots biffés, encadrés, entourés, la pensée de Ritter est donnée à voir par
la manuscrit, et elle progresse par fulgurances. Il travaille la symphonie
comme pour la faire sienne : « Désormais, nous allions passer notre temps à

tripoter la 4e symphonie » (Rp3i, 1945 cité par Meylan 2000: 28).

Comme l'a souligné Philippe Kaenel (1998), Ritter est imprégné par la

critique baudelairienne, « partiale, passionnée et politique », qu'il a fait
sienne au fil de son contact avec les œuvres d'art. Mais s'il est d'ordinaire
sûr de son jugement, il se rend très vite compte de l'incommensurabilité de

l'objet d'art auquel il s'intéresse désormais en abordant Mahler :

A force d'attention et de ne rien vouloir perdre, je me trouvais comme dans ce

cauchemar où une poutre, que vous êtes mis en demeure d'avaler, vous obstrue
la face, et où, quand vous arrivez à vous écarter de son centre assez pour en voir
le prolongement, vous la voyez se perdre à l'horizon comme un rail de voie ferrée

(Ritter 1906:262).

Ritter n'est pas immédiatement convaincu et il explique:

Il me semble, par notre expérience, que, sous le coup de votre révélation, le choc

en retour de la sensibilité se découvre ainsi plus sincère Vous semblez au
premier abord contradictoire à tant d'habitudes de notre esprit, à tant d'articles
de foi de notre suffisance Comment se rendre d'emblée à une telle révélation
Vous êtes un monde si nouveau toujours, parfois si nouveau à force d'être ancien
(Rpn, 1910 cité par Meylan 2000 : 232).

Ce qui nous aveuglait [...] c'était notre loyalisme envers le passé exaspéré par
cette mise en capitolade de tous nos principes d'art (Ritter 1906: 273).

Il faut attendre la symphonie n° 5 pour qu'advienne la conversion. Après
celle-ci, la passion pour Mahler est sans retour, même si Ritter a besoin de

temps pour progresser, symphonie après symphonie, dans l'épais et
étourdissant univers mahlérien :

Nous continuerons à envisager M. Mahler comme l'un des plus dangereux
adversaires de notre foi esthétique et de nos esthétiques nationales, mais nous

17 II nous est pour l'instant impossible de définir s'il s'agit des notes prises sur place ou d'une
mise au propre de ces mêmes notes.

84

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Gustav Mahler, le dieu rittérien

dûmes bientôt reconnaître que sous les grimaces le musicien est immense et

que de race le cheval sous le harnachement funambulesque (Ritter 1906 : 273).

Dans son compte rendu de la symphonie n° 4, il confie la « lutte
intérieure » qui se joue en lui, non sans que cela lui confère un certain plaisir :

« Ce fut une telle lutte intérieure que - comme pour libérer mon esprit -
j'écrivis à Mahler » (Rp2i, 1945 cité par Meylan 2000 : 28). Cette musique
dérange le critique et l'oblige à élargir les contours de son entendement
esthétique pour absorber ce « musicien de premier ordre », qui n'en reste

pas moins à ses yeux « un des cas pathologiques les plus inattendus de l'histoire

» (Ritter 1906 : 74):

Quant à sa 4e symphonie, que chacun en juge comme bon lui semble ; un fait
demeure avéré : qu'elle soit inoubliable. J'en appelle à tous ceux qui l'ont entendue.
Bien plus, je défie le critique le plus rassis, le plus rigoureux, le plus endurci d'en

parler de sang-froid ; je défie enfin ceux qui le haïssent comme ceux qui l'aiment
de méconnaître qu'ils y ont trouvé, bon gré, mal gré, un extrême plaisir dont au
surplus il reste encore à définir la qualité (Rioi, 1901 cité par Meylan 2000 :49).

En 1945, à près de quatre-vingts ans et après un long silence général, Ritter

revient sur ses premiers contacts avec la musique de Mahler:

Seulement nous...cette musique ne nous laissait plus dormir. Nous en restions
marqués, et marqués à tout jamais. Le chemin de Damas, par foudroiement et
éblouissement subits, avait été prompt évidemment. Mais ici la révélation opérait

à la réflexion. Et cette réflexion qui ne nous quittait plus était simple et la plus
terre à terre du monde : « Tu te révoltes contre cette musique. Tu la réprouves de

toute ta sagesse, de toute ton expérience et de toutes tes convictions... Mais tu
luttes contre ton plaisir... Tu essaies d'être vertueux Au fond...tu n'aimes rien
tant que cela. Tu es vaincu. Que tu le veuilles ou non, tu admires » (Rp3i, 1945

cité par Meylan 2000 : 28).

Si Ritter utilise souvent le vocabulaire musical pour parler de la peinture,

avec laquelle il s'est théoriquement et concrètement familiarisé depuis
l'enfance, il appelle également le lexique pictural, littéraire et architectural
à la rescousse de son propos musical, le tout dans un idéal expressifqui tend
au Gesamtkunstwerk ainsi qu'à la théorie du paragone (terme utilisé dans la

critique d'art dès 1817). Rien que dans les Études d'art étranger (Ritter 1906),

on repère des « sonorités à la Watteau », un «nocturne böcklinien », une
« ampleur lamartinienne », un « badinage colossal presque rabelaisien » et
une « cuisine goëtique » ou encore une « cathédrale de son et d'harmonie ».

La vue apparaît comme un sens inséparable de la musique de Mahler, chez

qui Ritter détecte « la grande ambition fastueuse du peintre d'allégorie »

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96

85



Céline Conus

(Ritter 1906 : 270). Elle est un « kaléidoscope sonore » (Ritter 1906 : 269) à

la puissance évocatrice sans égal qui, en s'adressant directement à

l'imagination, épouse parfaitement le symbolisme par lequel Ritter est attiré :

« [Mahler] se la crée à lui-même cette nature [...]. Et l'on sent que si l'on avait
à la traduire en art ce serait par les moyens picturaux extravagants dont font

preuve certains tableaux sécessionnistes » (Ritter 1906 : 269).

Philippe Kaenel a mis en lumière le contraste entre les positions tantôt
conservatrices, tantôt avant-gardistes de Ritter, et il relève la mise en garde
de ce dernier à propos de Böcklin et Segantini : « Vous verrez si d'ici à

cinquante ans ces œuvres [...] n'auront pas aux yeux de nos arrière-neveux
l'attrait et le charme des Greuze » (Kaenel 1998 : 93). Or, Ritter fait le même

genre de prophétie quant à la musique de Mahler :

Or, il faut se convaincre que viendra naturellement le jour où toutes ces
"extravagances" paraîtront naturelles et n'étonneront pas plus nos après-venants de

l'an 2000 que ne nous étonnent les romantismes de Berlioz, les débordements de

Beethoven et de Wagner [...]. La première locomotive, la première montgolfière
et le premier parapluie excitèrent les mêmes étonnements que les petites
trompettes sures et le poulailler instrumental de certains moments des symphonies
moderne-style en question (Ritter 1906 : 258).

Le critique regrette de « ne pas avoir pu être un des fanatiques de ce
Richard Wagner aujourd'hui pollué comme Raphaël par l'admiration des

multitudes inférieures » (Kaenel 1998 : 93). Ce qu'il n'a pas pu faire avec
Wagner, il l'accomplit avec Mahler. Entre le musicien autrichien et le critique
suisse, la compréhension est naturelle et instantanée: « Je crois que dès la

première minute, nous nous sommes compris » (Rp3i, 1945 cité par Meylan
2000 : 31). Ritter est celui qui a saisi l'intention de Mahler avant tous les

autres, instaurant de ce fait une sorte d'intimité avec le compositeur qui voit
en lui quelqu'un qui peut le comprendre : « Ma 6e symphonie pose d'obscures

énigmes à l'auditeur, et [...] j'aimerais me savoir compris précisément
de vous deux18 » (MR04,15.10.1906 cité par Meylan 2000 : 356). Dans le
commentaire sur l'art, Ritter dont « les valeurs de critique reposent sur la notion
de rupture », se sent « investi d'une mission » (Kaenel 1998 : 93).

De tels artistes, véritablement hors-la-loi, en rupture avec leur temps et avec
l'ordre conventionnel de l'art se situent par conséquent en dehors de la nature
humaine [...]. Ils sont autres et en avance sur leur temps. Le critique d'avant-
garde, semblable à un oracle, prétend les comprendre naturellement [...].
Comprendre ces artistes d'exception (« qu'à force d'aimer et d'admirer j'ai le droit
d'appeler miens »), les étudier, c'est un peu les posséder en partageant une partie

18 Ritter et son ami Montandon.

86

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Gustav Mahler, le dieu rittérien

de leur mystère. De fait, le critique est enclin à s'identifier naturellement à la lutte
de l'artiste pour la reconnaissance et tend à privilégier les œuvres hermétiques
(Kaenel 1998:93-94).

Mahler, ce génie juif, est donc suffisamment « hors la loi » pour attirer
l'attention de Ritter. Il y a comme un goût d'interdit dans cette musique si

neuve et mystérieuse, donc si attirante. D'autres comme lui y viendront,
certes, mais il est le précurseur : « Il n'y a pas de clan mahlérien. De langue
française, je suis le seul. Je crois bien haut, je mène ce grand bruit, je le

voudrais bien. Nous sommes tous des convertis qui d'abord nous sommes
cabrés » (Rpio, 1910 cité par Meylan 2000 : 224).

Ritter se dit « à l'affût de toutes nouveautés musicales » (Rp3i, 1945 cité

par Meylan 2000 : 24) et se cherche un « dieu nouveau » (Ritter 1906 : 260).
Grâce à la musique de Mahler, le Neuchâtelois prend conscience d'être parfois

en décalage avec son époque, mais montre également qu'il sait reconnaître

le génie quand il l'entend :

Le résultat est atteint, c'est-à-dire que notre âme a été secouée, tortionnée et
charmée comme jamais je n'aurais crû qu'il lui fut encore possible de l'être à

mon âge et par des musiques postérieures à celle de mes grands enthousiasmes

périmés. Qu'importe que cela vienne avec les pires rakious frelatés du fond
des alambics de Galicie ou des Ghettos d'Allemagne, qu'il y ait ou non du
satanisme dans le cas de cette musique sensationnelle et féérique, qu'elle soit faite
de toutes les corruptions de notre temps, elle va avec le siècle ; elle le représente
fidèlement. Autrement que comme signe du temps, je n'approuve pas l'œuvre de

M. Mahler, mais j'en jouis éperdument. Faut-il en avoir honte (Ritter 1906 :275).

Ritter abdique donc : « Ces pages sont l'acte par lequel moi catholique,
moi traditionaliste, moi antisémite, je rends les armes devant l'œuvre de ce

sorcier juif nietzschéen » (Ritter 1906, 288). Il relève néanmoins souvent la
lutte qui se joue entre sa raison et ses sens, le tout sur un ton quelque peu
provocateur, une douce insolence que seul peut se permettre celui qui sait

qu'il a compris ce que les autres ignorent encore: « L'audition de la troisième
symphonie [...] nous confirma dans nos haines et réserves et du même coup
dans notre enchantement. Il n'y avait plus à se rebiffer d'avantage contre son
plaisir. L'oreille se délectait, l'esprit condamnait » (Rpoi, 1906 cité par Meylan

2000 : 75). Le critique use souvent d'oxymores pour traduire l'ébranlement

de l'âme qu'il subit: « impossible d'être plus varié d'une façon plus
homogène », « un monde si nouveau à force d'être ancien « les symétries
asymétriques » (Ritter 1906 : 281).

Finalement, et même paradoxalement, Ritter fait preuve d'un dévouement

quasi apostolique vis-à-vis du compositeur, avec toute l'abnégation et

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96

87



Céline Conus

la dimension sacrificielle que cela sous-entend. Il faut mériter Mahler,
l'aimer et, pire encore, accepter que d'autres l'aiment ensuite :

Ô Maître, Maître Nous vous aimons d'une façon telle que notre premier
mouvement c'est, égoïstes, de nous souhaiter très peu, une très petite troupe de

disciples à ainsi vous aimer Et pourtant chacun de nous le sait, il faut que ce

soit la terre entière [...] Qu'ils applaudissent, qu'ils crient de joie, il me semble,
pardonnez-le-moi, que vous serez moins à nous Qu'importe que nous en
souffrions si vous accroissez votre gloire. Ou bien qu'ils sifflent et qu'ils hurlent, nous
serrerons les rangs. Et nous aurons des cœurs de Véronique à offrir à votre en-
sanglantement par les épines [...]. Nous passerons silencieusement et nous
marcherons, fervents, les yeux sur la grande étoile nouvelle, la comète flamboyante
que vous avez allumée à notre ciel [...]. Je le dis surtout pour que vous sachiez
combien nous aimerions souffrir, souffrir pour vous [...] (Rp 1910, cité par Mey-
lan 2000:231).

Cette « malédiction rittérienne », dégagée par Philippe Kaenel à l'égard
de Böcklin et Segantini, reste hautement valable pour Mahler:

Comme tout écrivain d'art contemporain, Ritter vit un dilemme constant, car le

privilège de cette communion artistique [...] est menacé par son rôle même de

critique d'art, c'est-à-dire de divulgateur, de vulgarisateur. En effet, si son
prosélytisme porte ses fruits, l'admiration populaire risque aussitôt de corrompre la
jouissance élitaire de l'œuvre (Kaenel 1998 : 94).

Ritter est mû par la foi du converti, une foi d'autant plus solide que la
conversion a été tardive. Il compare du reste la foudroyante expérience de

l'audition de la symphonie n° 5 à la conversion de saint Paul, dans un acte
de contrition: « Le siffleur de Munich que je fus a trouvé là son chemin de

Damas » (Ritter 1906 : 282).

L'insurmontable différence : identification et mysticisme
«Enfin ces pages vous donneront la joie triomphale d'être célébré par un

parfait antisémite » (RM I2(?).03.i906 cité par Meylan 2000:351) Ce sont là
les mots que Ritter choisit de joindre à l'exemplaire des Études d'art étranger19

offert au compositeur. Mahler est juif, et Ritter un antisémite qui adore sa

musique. Il lui faut donc trouver un moyen de surmonter cet obstacle:

19 Recueil de textes ayant pour objet divers artistes paru en 1906 aux éditions Mercure de
France (c/r. bibliographie). Le texte que Ritter consacre à Mahler intitulé « Un symphoniste
viennois: M. Gustave Mahler » est en fait la première étude en français sur le compositeur,
comme le souligne Ritter lui-même.

88

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Gustav Mahler, le dieu rittérien

Mais évidemment aussi [Mahler] sentait derrière lui toute la poussée juive
d'alors. Ce qui ne nous était évidemment pas très sympathique. Mais la question

d'art allait à part. Qu'un vrai musicien se manifestât et qu'il fut ce qu'il
voulait, peu importe Nous ne lui demanderions jamais que sa musique [...] Je

suis décidé à ne point faire un pas pour m'approcher de lui. L'homme est d'un
autre clan, d'un autre parti ; l'homme ne me sera rien. En revanche, le musicien
m'appartient (Rp3i, 1945 cité par Meylan 2000 : 25).

En distinguant l'homme, juif, du musicien, génial, Ritter peut sereine-
ment s'approcher au plus près du compositeur: « Car mon âme d'aujourd'hui
est tellement faite de la vôtre, faite de ce que votre musique y a mis » (Rpn,
1910 cité par Meylan 2000 : 232). Si Ritter possède le musicien, l'inverse est
valable : « Je n'oublierai jamais le regard que [Mahler] me lança, aussi de bas

en haut [...]. Ce ne fut qu'un coup d'œil décisif, qui jugeait son homme [...] et
qui prenait possession » (Rp3i, 1945 cité par Meylan 2000 131). Le romancier
incompris, exilé, s'identifie au musicien et se reconnaît en Mahler, exilé lui
aussi, chef d'orchestre célèbre mais compositeur encore difficilement accepté.

Ritter est dans le bon état d'esprit pour recevoir cette musique, dont la
matière même semble lui correspondre : des thèmes parfois modestes,
folkloriques ou populaires sont présentés avec lyrisme, extravagance, densité et
puissance, mêlant grotesque et sublime, simplicité et grandeur. Donnons en
exemple le troisième mouvement de la symphonie n° 1, qui commence par
le début de la chanson populaire « Frère Jacques » mais présenté en mode
mineur, ce qui transforme radicalement l'impression de l'auditeur et le
déboussole. Le compositeur se joue-t-il de nous Pour Ritter, c'est le « cirque
dans la cathédrale » (Ritter 1906:273). A ce propos, citons Theodor W. Adorno20

:

[Les symphonies de Mahler] étalent sans vergogne ce que tout le monde a

dans l'oreille: bribes de mélodies venues de la grande musique, chansons

populaires rebattues, rengaines et refrains à la mode (1976: 58).

On a toujours perçu avec une irritation particulière, comme une contradiction,

ce mélange chez [Mahler] de naïveté et d'absence de naïveté : la
physionomie d'une musique dans laquelle les tours populaires les plus connus
se chargent de significations, alors qu'inversement les hautes prétentions de

la musique symphonique ne n'y sont pas un instant remises en question [...].
La matière musicale est prosaïque, le discours sublime (Adorno 1976 : 95).

Ce contraste entre extrême simplicité du matériau et grandeur des

moyens est une des principales critiques adressées alors à Mahler, mais c'est

20 Theodor W. Adorno (1903-1969), philosophe, sociologue, musicologue et compositeur
allemand, élève dAlban Berg.

89

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Céline Conus

précisément ce qui plaît le plus à Ritter, parce que cela répond à son besoin
d'authenticité, de ce quelque chose qui n'aurait pas encore été avili par la
multitude. Le Neuchâtelois va plus loin que l'amateur éclairé qui voyage
pour assister aux concerts, plus loin que le critique élogieux : il devient
mystique et s'enfonce avec délectation dans une production musicale qui éveille
son imagination et ses sens. Ces compositions, au potentiel symbolique
immense, s'apparentent pour Ritter à un espace de création illimité ouvert
devant lui. Il y a quelque chose de l'ordre du sublime romantique dans ce

vertige, cette jouissive frayeur provoquée en lui par la démesure de l'œuvre ;

l'homme est paralysé, sa raison est emprisonnée : « J'ai entendu cette
symphonie à peu près hypnotisé sur la personne du compositeur et dans un état
de stupeur presque voisin de l'abrutissement » (Ritter 1906 : 262).

Peu à peu, Ritter perd tout recul critique : Mahler est selon lui au-dessus

de tout et de tous, et pour toujours. Le vocabulaire se fait de plus en
plus mystique. Inaccessible, cette musique flotte entre ciel et terre, paradis
et enfer, dieu et diable, salut et damnation. Ainsi, dans les Études d'art étranger,

Bruckner, « le grand catholique méconnu », professeur de Mahler, est
le « saint qui a engendré ce démon ». Mahler est « le symphoniste qui tente
Dieu », « le sorcier » qui « mériterait encore d'être brûlé vif, s'il ne se consumait

pas lui-même dans le nid de flammes et de serpents ». Mais il est aussi
« un astre de première grandeur » à l'origine d'une musique « messianique »,

« l'homme de douleur de la musique », « la plus grande illumination de notre
vie », le « dieu nouveau », « le prophète sous sa seule modalité moderne
possible » qui « s'étourdit d'activité pour ne pas entendre continuellement le

cri de détresse de l'humanité ». Ses symphonies sont « comme des sortes de

messes pontificales de notre vie intérieure », dirigées à l'aide de « ce bâton de

chef d'orchestre qui, entre ses mains, devient sceptre incantateur de grand
empire mystique ». L'amour de l'apôtre Ritter culmine dans ce texte écrit en
l'honneur du cinquantième anniversaire du compositeur et dont on peine à

croire qu'il a été publié21:

Oh sang de toute douleur, qui est une crucifixion [...]. Je fus cet oiseau gris, ô

Maître, au cœur rougi du sang de votre œuvre. L'épine de la petite rose rouge
défunte, du petit rosier d'amour dont fut tressée votre première couronne
d'épines, c'est d'elle que j'ai sur mon front la petite tache rouge à jamais (Rpu,
1910 cité par Meylan 2000 : 235).

21 In La Voile latine, 1910.

90

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Gustav Mahler, le dieu rittérien

Les échos intimes: correspondance et journal
Les écrits intimes de Ritter forment une masse gigantesque. On compte

au total plus de cinquante mille22 lettres écrites ou reçues (Ritter gardait des

copies des lettres envoyées) dont vingt-quatre adressées à Mahler, et quinze
reçues de lui. Le journal que Ritter tient jusqu'au 13 mars 1955, soit deux
jours avant sa mort, couvre toute sa vie, pour un total d'environ cinq cents
carnets.

Dans ses lettres à Mahler, Ritter exprime son admiration pour le
musicien, l'interroge quant aux œuvres à venir, demande des partitions
originales afin de les étudier, fait le compte rendu de concerts où il a entendu
les œuvres du Maître et le tient au courant de ce qui a été joué, par qui et de

quelle manière:

Veuillez m'écrire où et quand il y aurait possibilité d'entendre votre musique,
sous votre direction, avant votre départ pour l'Amérique [...]. L'autre jour, Lasalle
a donné ici votre 4e. Cela n'a pas été aussi totalement mauvais que les Münchner
[Neuste] Nachrichten l'ont dit. Votre bon ami le Dr Louis en a cependant profité
pour déclarer, comme toujours, que c'était « votre plus mauvaise symphonie »

La dernière qu'entend ce bon Apôtre est toujours la pire (RM 27.08.1909 cité

par Meylan 2000 : 380).

Hyperactif, Ritter rapporte, analyse, critique. Pour le compositeur, il
est une précieuse source d'information quant à la réception de son œuvre,
et un interlocuteur constamment disponible pour des échanges philosophiques

sur la musique et l'art en général. Mahler prend toujours la peine
de répondre aux lettres de Ritter, qui conserve pieusement cette correspondance.

Au fil du temps, les formules d'adresse changent pour aboutir à celle

conjuguant le mieux l'admiration et l'affection, celle qui exprime le respect
dû au génie tout en soulignant la proximité que Ritter, l'élu, entretient avec
lui : « Cher Maître et Ami ». Quand Mahler tarde à répondre, Ritter est pris
d'angoisse, comme dans cette lettre datée de l'année 1907 (année noire pour
Mahler, marquée par la mort de sa fille, la perte de son poste de directeur de

l'opéra de Vienne et le diagnostic de son insuffisance cardiaque) :

J'espère que rien ni personne ne vous a fâché contre moi Vous avez dans votre
voisinage M. Nebdal qui, dit-on, ne m'aime guère. Lui je comprends, mais vous
Que diable vous aura-t-on dit J'espère bien que vous n'allez pas partir pour
l'Amérique sans me dire ce qui se passe. Je serais désolé de perdre votre amitié,

désolé pour vous si c'était injustement, et ce ne pourrait être qu'injustement
(RM08 20.09.1907 cité par Meylan 2000 : 362).

22 Les chiffres sont issus de l'ouvrage de Claude Meylan (2000 : 8).

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96

91



Céline Conus

Le journal est une voie d'accès plus intime à la passion mahlérienne de

Ritter. Si certains passages sont écrits à la hâte, dans un style télégraphique,
d'autres sont travaillés comme des scènes (parfois repris tels quels dans des

textes destinés à la publication), laissant apercevoir le romancier sous le

costume du critique et de l'admirateur. Il en est ainsi dans ce récit de la
première rencontre avec Mahler :

Mardi 6 novembre donc. A dix heures au Kaim-Saal [...]. Un orchestre formidable

est en rumeur sur l'estrade. Le célesta intrigue avec un petit jeune homme
tout recueilli qui dans les parties où il n'a rien à faire écoutera la musique avec

une sorte de dévotion. Sortons pour monter à la galerie par la première porte à

gauche de l'estrade qui donne sur le corridor [...] ; et de là ouvrons la porte de

l'escalier, que Mahler tout petit, tout noir, tout pressé nous part dans les jambes.
Le temps de dire à Marcel « c'est lui »..., Marcel de se présenter comme il a été

convenu puisqu'il parle l'allemand. Il nous présentera ensuite. Mais le nom de

Montandon23 ne lui dit rien. « Et moi je suis William Ritter ». Alors il lève

brusquement la tête et me dévisage effrontément. C'est comme si tout à coup il avait
été doué d'intelligence et que ses lunettes se fussent nettoyées... Jamais je n'ai
été regardé décisivement, une fois pour toutes, avec cette âpre clairvoyance qui
pèse et juge... Regard juif, mais aussitôt regard plein de bonté. Je crois que dès

cette minute nous nous sommes compris (Journal III, 8.11.1906 cité par Meylan
2000:399).

Soulignons le présent de narration qu'utilise Ritter pour conter l'instant
précis de la rencontre « fatale et inévitable ». Les phrases sont courtes,
suspendues, le critique revit ce moment préparé, redouté, rêvé, qui marque le
début d'une relation fondée sur la compréhension mutuelle. Les mots sont
superflus, la musique seule suffit.

La mort du Maître marque évidemment Ritter, qui l'avait déjà pressentie,

trois mois avant la date effective : « J'ai comme la certitude que Mahler
est mort [...]. S'il devait s'en relever les facultés affaiblies, certes mieux vaut
la catastrophe » (Journal VIII 26.3.1911 cité par Meylan 2000 : 416). Puis
arrive le jour fatidique, le 18 mai 1911 : « Voici dix ans que je vis à cette "petite
lumière"... Et maintenant ce sera la nuit » (Journal VIII 13.5.1911 cité par Meylan

2000 : 417). Ritter perd un repère, un père, son dieu, un guide, un esprit
dans lequel il se retrouvait et duquel il pouvait se nourrir. Cette dispari-

23 Ritter rencontre Marcel Montandon en Roumanie, lors d'un des nombreux séjours qu'il
effectue à Bucarest entre 1890 et 1891. Avec l'accord des parents du jeune homme, Ritter
l'emmène avec lui en France (Paris) dans le but de veiller à son éducation. Entretenant une
liaison amoureuse, ils effectuent de nombreux voyages ensemble avant de s'installer en
Autriche, proche de Vienne, où ils vivent des critiques qu'ils écrivent pour divers journaux et

revues. Leur relation se transforme en amitié lorsque Marcel épouse la fille du peintre Émile
Isenbart, en 1900.

92

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Gustav Mahler, le dieu rittérien

tion semble accélérer son vieillissement: « Encore un des chapitres les plus
importants de ma vie qui touche à sa fin » (Journal VIII 27.05.1911 cité par
Meylan 2000 : 417). La mort de Mahler agit sur Ritter comme un révélateur
de son insuffisance et il revient sur ce qu'a été son existence avec tristesse et
lucidité :

Angoisse, mollesse physique, sentiment d'une vie matérielle misérable... Et au
fond, tout au fond ce désespoir d'avoir perdu Mahler [...] J'ai été sans cesse

au-dessous, non seulement de mon destin et de mes ambitions, mais de mon
devoir [...]. Dieu Avoir aimé Mahler et n'être que ma misère Il faut, il faut

que, pour l'amour de lui encore, je m'élève à lui (Journal VIII 27.05.1911 cité

par Meylan 2000 :417-418).

Ritter n'a que quarante-quatre ans mais, fidèle au lien quasi télépathique
qui l'unissait au compositeur, il pressent son propre déclin Ainsi, dans la

biographie dictée à Josef Tcherv, il fait débuter l'ultime tranche de sa vie,
taxée de « vieillesse », en 1914, soit quarante et un ans avant son décès Le
critique vivait à travers Mahler, pour remplir sa mission d'apôtre et d'évangé-
liste, criant et écrivant partout la bonne nouvelle de l'existence de ce « dieu
nouveau ». Sans œuvre à entendre et à défendre, sans cause pour laquelle se

battre ni dieu pour lequel souffrir, Ritter est désemparé : « Mahler disparu,
toute joie et tout soleil se sont retirés de la musique pour moi » (Journal VIII
13.05.1911 cité par Meylan 2000 :417). Et quelques mois plus tard, il s'avouera

orphelin :

Je me sens au cœur un grand vide, un grand malaise... Jamais je n'ai mieux
senti à quel point il n'est plus là, à quel point son départ fait un trou dans

ma vie [...] En même temps qu'orphelin, je suis devenu inutile (Journal IX
16.11.1911 cité par Meylan 2000 :419).

Ainsi Léon Vallas, éminent critique musical, rédacteur en chef de la Revue
musicale de Lyon, écrit dans son journal, en date du 19 mai 1911:

Mahler est mort en effet la semaine dernière. Voilà une mort qui a dû affecter

profondément Ritter à qui j'ai cru devoir envoyer une lettre de condoléance

tout comme si Mahler était un de ses parents» (Vallas: 141).

Puis, le 26 mai de la même année:

Je reçois deux lettres intéressantes. L'une de Ritter à qui j'avais envoyé des

condoléances à l'occasion de la mort de son dieu Mahler. Il ne veut pas
accepter d'écrire pour la Revue un article nécrologique et m'annonce même

«qu'il n'écrira plus guère de choses sur la musique désormais... qu'il est pour

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96

93



Céline Conus

longtemps désaffectionné de la musique, pas tant que désaffecté de la
critique...». La mort de Mahler - c'était à prévoir -, lui a donné un coup terrible.
Pauvre Ritter» (Vallas: 142).

La fusion de la critique et du roman
« La musique de Mahler a le tort, si c'en est un, de n'être pas isolée de

l'âme de celui qui la contemple »24 (Rpi4, 1911 cité par Meylan 2000 : 265).

La dimension autobiographique du travail de Mahler n'a pas échappé à Ritter,

et il ne fait aucun doute qu'il se reconnaît aussi en cela, lui dont la vie
et l'œuvre ne font qu'un, lui qui « au travers de la critique d'art expose de

manière narcissique le roman de sa vie, de ses passions, de ses errances et
de ses rêves » (Kaenel 1998 : 78). Le critique et le romancier semblent ainsi
parfois se confondre. Les innombrables notes hétérogènes conservées par
Ritter, méticuleuses descriptions déployées pour saisir le réel, font penser
au travail préparatoire du romancier plus qu'à celui du critique musical:

Le fait est que le seul souvenir que je garde de ces 42 minutes de musique
compacte est celui de ce petit nécromane en habit mal taillé, de ce petit homme noir
à la lèvre mince et rasée, à la physionomie de mauvais prêtre, d'un calme
fantastique de psylle devant ses cobras, une touffe de crins au sommet d'un crâne
dolichocéphale, médusant un orchestre fou, blême d'attention, presque rien que
de ses yeux d'encre, aigus comme des langues de vipères et tenant en respect,
excitant et apaisant les dragons déchaînés du bout de la petit baguette de
coudrier des conjurations infernales (Ritter 1906 : 263).

Ritter aurait-il pressenti la dimension romanesque de la musique mahlé-
rienne relevée par Theodor W. Adorno Pour ce dernier, les dimensions
hors norme des symphonies de Mahler sont l'expression de l'émancipation
de la forme admise jusque-là pour ce genre :

Le sens musical n'est plus garanti par la forme symphonique - que ce soit sous la
forme d'une forte unité ou d'un contenu de vérité - [...] et la forme doit chercher
ce sens. Il faut aller chercher dans une sorte de pure immédiateté musicale [...]
les médiations qui vont lui permettre, en la chargeant de sens, de se justifier. La
forme mahlérienne rejoint en cela, du point de vue de la philosophie et de

l'histoire, celle du roman (Adorno 1976 : 95).

On s'étonne également des erreurs commises par Ritter quant à la
chronologie de la vie de Mahler, fait curieux si l'on considère le culte qu'il voue

24 Notons encore une fois que pour Ritter, la musique se contemple autant qu'elle s'écoute.

94

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Gustav Mahler, le dieu rittérien

au compositeur. Approximations et déplacements de dates ou d'événements

importants (comme la mort de la fille de Mahler) sont peut-être chez Ritter

les marques d'une volonté inconsciente de faire corréler les faits avec

son ressenti, dans une poussée créatrice. Il avait prévenu : « Le musicien
m'appartient ». Le critique semble ainsi s'être approprié ces vers de Mahler
chantés à la fin de la symphonie n° 2 :

Dein ist, was du gesehnt
Dein, was du geliebt, was du

gestriten
O glaube :

Du warst nicht umsonst
geboren

Hast nicht umsonst gelebt,
gelitten

C'est à toi ce que tu as désiré
A toi ce que tu as aimé, ce pour
quoi tu t'es battu
Crois-le :

Tu n'es pas né en vain
Ce n'est pas en vain que tu as

vécu, souffert

S'ils ne constituent pas une référence musicologique à proprement
parler, les écrits de Ritter sur Mahler n'en restent pas moins, dans toute
leur diversité, un fantastique témoignage de l'avènement du compositeur,
presque au jour le jour. Comme le souligne Jean Balissat25, Ritter « nous rend
contemporains du grand compositeur autrichien » (Meylan 2000). Pour
Kurt Blaukopf26, Ritter appartient à l'avant-garde mahlérienne et ses textes,
bien qu'étant de « trop empathiques déclarations d'amour », sont incontournables

:

Les épanchements de ce converti occupent une place unique dans la littérature
étrangère de cette époque. William Ritter était capable de lire dans l'âme de

Mahler, ce qui n'était accessible qu'aux amis les plus intimes du compositeur
[...]. Son vaste horizon artistique et musical permettait à Ritter de mieux préciser

le lieu historique de l'art de Mahler que ne pouvaient le faire la plupart des

commentateurs allemands et autrichiens de cette époque [...]. Il avait compris
que Mahler n'était pas un romantique attardé, et qu'il n'était pas non plus le

traînard d'un peloton qui avait eu jadis à sa tête Berlioz, Liszt et Wagner mais

25 Jean Balissat (1936-2007), compositeur et chef d'orchestre suisse
26 Kurt Blaukopf (1914-1999), sociologue autrichien s'étant beaucoup intéressé à la sociologie
de la musique.

95

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96



Céline Conus

qu'il était au contraire un novateur absolu qui avait entrepris de conquérir le xxe

siècle (Blaukopf 1979 : 205).

Malgré son manque d'objectivité, ou peut-être grâce à cela, cette
critique d'un genre particulier, dont une grande partie reste encore à explorer,
constitue donc, loin de l'anecdote, un apport réel tant pour les musicologues
et les historiens de la musique que pour les amoureux de Mahler. Tous
liront avec passion cet ultime roman rittérien, un roman empreint de mysticisme

dont le dieu Mahler est le héros et dans lequel Ritter joue son propre
rôle : un roman qui parle d'une musique venue changer le monde.

Bibliographie
Adorno, Theodor W., Mahler, une physionomie musicale, Paris, Les Éditions

de minuit, i960.
Beltrando-Patier, Marie-Claire (dir.), Histoire de la musique, Paris, Bordas,

2004.
Blaukopf, Kurt, Gustav Mahler, Paris, Robert Laffont, 1979.
de la Grange, Henry-Louis, Gustav Mahler, Paris, Fayard, 2007.
Kaenel, Philippe, « William Ritter : un critique cosmopolite, böcklinien et

anti-hodlerien », Revue suisse d'histoire, vol. 48, n° 1,1998, pp. 73-98.

Matter, Jean, Mahler le démoniaque, Lausanne, L'Âge d'homme, 1959.

Meylan, Claude, William Ritter, chevalier de Gustav Mahler. Écrits, correspon¬
dance, documents, Berne, Peter Lang, 2000.

Ritter, William, Études d'art étranger, Paris, Mercure de France, 1906.

Ritter, William "Souvernis sur Anton Bruckner", Feuilles musicales, 10,1956,

pp. 189-191.

Vallas, Léon, Journal d'un critique musical lyonnais (1907-1940), introduit par
Philippe Roger et Jérôme Dorival, Lyon, Symétrie, 2018.

Vogel, Laura, « William Ritter et le wagnérisme : JEqyptiacque, une paraphrase
wagnérienne », Versants, 65:1, 2018.

Walter, Bruno, Gustav Mahler, Paris, Le Livre de poche, 1970.

96

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 78-96


	Gustav Mahler, le dieu rittérien : William Ritter mélomane

