Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 66 (2019)

Heft: 1: Fascicule francais. Un homme-orchestre dissonant

Artikel: William Ritter et le wagnérisme : Zgyptiacque, une "paraphrase
wagnérienne"?

Autor: Vogel, Laura

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882533

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

versants

William Ritter et le wagnérisme : £gyptiacque,
une « paraphrase wagnérienne »'?

Laura VogGeL
Université de Lausanne

Abstract: Cet article se propose d’étudier les formes et les limites du wagnérisme
dans Zqgyptiacque, le premier roman publié par William Ritter, en se concentrant
sur les deux personnages principaux. Si les références aux drames wagnériens
sont essentielles, elles se doublent de renvois a des figures mythologiques di-
verses. Ritter reformule aussi la conception wagnérienne de 'amour pour quelle
corresponde a ses convictions personnelles. Nous commencerons par définir
brievement 'esthétique wagnérienne, avant de présenter le wagnérisme litté-
raire en France, et de préciser la posture de Ritter dans ce contexte. Enfin, nous
examinerons les personnages du roman et terminerons en analysant la maniére
dont Ritter condamne la vision wagnérienne de I'amour pour proposer, a sa
place, un autre idéal amoureux.

Keywords: Ritter, Wagner, wagnérisme, figures mythologiques, reconfiguration

Dans son premier roman, Zgyptiacque, paru en 1893 a Paris, William
Ritter mobilise massivement I'intertexte wagnérien, tant dans le fond - les
références a de nombreux drames wagnériens et les réflexions sur la mu-
sique, l'art et la littérature abondent dans le roman — que dans la forme -
utilisation du leitmotiv, par exemple —, 'inscrivant dans les tendances litté-
raires de son temps. En effet, depuis 1860 environ, le débat sur Wagner fait
rage en Europe et principalement en France, et nombre d’écrivains y parti-
cipent par leurs écrits théoriques ou textes de fiction. Si certains admirent le
compositeur, d’autres se montrent plus critiques — voire rejettent son ceuvre
et son esthétique — et 'ceuvre wagnérienne est rapidement percue par les
écrivains de langue francaise comme un « défi » (Picard 2016a) posé a leur
culture et a la littérature. Zgyptiacque porte les traces de ce double mouve-
ment d’admiration fervente et de critique : si Ritter encense Wagner, il n’hé-
site cependant pas a questionner certains principes au cceur de I'esthétique
wagnérienne, comme la syntheése des arts?, a concurrencer la mythologie
wagnérienne par des références mythologiques gréco-romaines, ou encore
areconfigurer les drames selon une vision du monde qui lui est propre.

Afin de mieux comprendre le wagnérisme dans le roman de Ritter, nous
dégagerons dans un premier temps quelques notions centrales pour la com-
préhension de l'esthétique wagnérienne et plus particulierement du Ge-

1 Calame dans Ritter (2000: 194).
2 Pour desraisons de place et de pertinence, cet aspect ne sera pas abordé ici.

36

DOI10.22015/V.RSLR/66.1.4 Versants 66:1, fascicule frangais, 2019, pp.36-47



WILLIAM RITTER ET LE WAGNERISME

samtkunstwerk, 'ceuvre d’art totale. Nous aborderons ensuite le wagnérisme
littéraire en France, c’est-a-dire la maniére dont certains écrivains se sont
appropriés cette esthétique, ainsi que le débat autour de Wagner et le défi
que son ceuvre constitue pour la littérature. Nous replacerons brievement
Ritter — proche des milieux décadents et wagnériens parisiens — dans ce
contexte, ce qui nous permettra de mieux cerner la place du roman dans le
débat wagnérien, avant de nous concentrer sur les personnages dans Z£gyp-
tiacque®. Notons toutefois qu’il ne s’agit pas de souligner une parfaite adé-
quation entre le roman de Ritter et les drames de Wagner, mais d’observer
la facon dont I’écrivain s’est servi de I’esthétique et de 'ceuvre wagnériennes
dans la construction des personnages et de I'intrigue romanesque, ainsi que
la maniere dontil reconfigure la vision wagnérienne de 'amour pour 'adap-
ter a sa conception personnelle des relations humaines et amoureuses.

Wagnérisme : a propos de l'esthétique de Richard Wagner
(1813-1883)

Le “wagnérisme” désigne en premier lieu l'esthétique de Wagner telle
qu’il 'expose dans Das Kunstwerk der Zukunft (1849) et Oper und Drama (1851),
écrits lors de ses premiéres années d’exil a Zurich. Dans ces traités sont pré-
sentés les principes du Gesamtkunstwerk, ’ceuvre d’art totale, qui fusionne la
musique, la poésie et les arts de la scéne:

Lintention poétique se déploie « avec le maximum de certitude et d’intel-
ligibilité » dans le « drame parfait » réunion harmonieuse et équilibrée de
tous les moyens d’expression concourant a sa réalisation : parole versifiée,
mélodie chantée, harmonie orchestrale, geste corporel (des acteurs ou des
danseurs), décors, costumes, mise en scene, éclairage, architecture (Viret
2006:39).

Cela conduit Wagner a modifier radicalement 'opéra de son époque en dé-
veloppant, notamment, le role de 'orchestre. C’est par le leitmotiv, dont le
compositeur a décuplé les possibilités sémiotiques, que 'orchestre peut ré-
véler I'intériorité des personnages et guider le spectateur et donc jouer un
role dramatique capital. Enfin, pour Wagner, la musique et le drame sont
des instruments de « régénération sociale » (Guichard 1963 : 22). En effet,
il considére que l'opéra moderne est devenu mondain et bourgeois (Vi-
ret 2006 : 29). Pour lui, 'opéra « n’avait d’autre fonction que “d’offrir une

3 D’autres aspects du roman, notamment des aspects formels, ou les modes de présence de
la musique dans le texte ainsi que la réflexion sur la possibilité d’union des arts, mériteraient
d’étre analysés. Mais nous nous limiterons, dans le cadre de cet article, au cas des person-
nages.

37

Versants 66:1, fascicule frangais, 2019, pp. 36-47



LAURA VOGEL

distraction et un amusement a une population aussi ennuyée qu’avide de
plaisir” » (Guichard 1963 : 9). Afin d’ « “arracher le peuple aux intéréts vul-
gaires qui l'occupent tout le jour pour I’élever au culte et a 'intelligence de
ce que l'esprit humain peut concevoir de plus profond et de plus grand” »
(9), il a recours aux mythes qui ont, selon lui, une portée universelle, car
ils « transcendent les contingences de I'histoire et comportent une vérité
humaine générale » (Viret 2006 : 30). Réflexions sur I'union de la poésie et
de la musique, longueur et musicalité des phrases, leitmotivs et thématiques
mythiques et mythologiques sont quelques éléments auxquels les écrivains
seront sensibles.

Le wagnérisme littéraire en France

Encore peu connu en France et jouissant d’'un succés mitigé en Alle-
magne, Wagner fait jouer Tannhduser a Paris en 1861. Le drame fait scandale,
mais c’est a partir de la et a la suite de l’article « Richard Wagner et Tann-
h&user a Paris » (1861) de Charles Baudelaire qu’éclatent la critique musicale
wagnérienne, le wagnérisme littéraire et I’anti-wagnérisme (Picard 2002 :
S12). Le débat sur Wagner a mobilisé quantité d’écrivains francais de pre-
mier plan*, de 1860 a 1925 environ (§23-86). Ceux-ci se sont d’abord faits cri-
tiques musicaux’® (Cceuroy 1928 : 198-199), avant de participer au débat par
leurs poemes et textes de fiction® (199-202), la « présence wagnérienne dans
le roman frangais [...] attei[gnant] son point culminant entre les années 1896
et 1910 » (Guichard 1963 : 191). Certains, dont Huysmans, Proust et méme
Zola (Cceuroy 1928: 202-212), essaient aussi de transposer la théorie musicale
de Wagner en littérature (206). Petit a petit, le débat s’éteint et les écrivains’
cessent de voir « leurs héros a travers ceux de Bayreuth. S’ils y songent par
hasard, c’est pour les persifler » (214).

Si Wagner a eu un si grand — et si durable — impact sur les écrivains fran-
cais, c’est, comme I’a souligné Baudelaire, qu’il « prive I'artiste a la fois des
raisons, des moyens et des fins de son art » (Picard 2002 : S§12) car il « stéri-
lise l'artiste » (Picard 2004 : §26) par une ceuvre qui « sature ’horizon de
lart tout en 'accomplissant » (Schelling cité dans Picard 2004 : S1). De la

4 Comme le remarque Timothée Picard, « Si [...] “wagnériens” influents, et écrivains de pre-
mier ordre a s’étre penchés sur la question wagnérienne sont particuliérement nombreux
en France, ils sont aussi historiquement, face aux autres pays européens, les plus précoces a
s’étre affirmés de facon aussi massive ». Il semblerait qu’il existe a cette époque en France un
« terreau [...] particuliérement propice a I’expansion de wagnérisme littéraire » (2002 : §10).

5 C‘est le cas, notamment, de Charles Baudelaire, Théophile Gautier et Gérard de Nerval.

6 Ilsagit, entre autres, de Mallarmé et de Verlaine pour la poésie, et de Champfleury, Men-
dés, Bourges, Péladan et Villiers de I'Isle-Adam pour la fiction.

7 Nous pouvons citer ici Cocteau et Jules Romains.

38

Versants 66:1, fascicule frangais, 2019, pp. 36-47



WILLIAM RITTER ET LE WAGNERISME

suit, pour Baudelaire, « [I’a]ssujettissement de la littérature a la musique [...],
avec comme corollaire celui de la France a I’Allemagne » (Picard 2002 : §12).
En plus de susciter a I’'arriére-plan une confrontation politique, 'ceuvre wa-
gnérienne lance un défi a la littérature, « le défi d’'une ceuvre sur une autre
ceuvre; [...] le défi d’un art sur un autre art » (Picard 2016a : §10). Si les écri-
vains s’approprient Wagner, c’est donc pour proposer une nouvelle défini-
tion de la littérature et de I’écriture (Picard 2002 : §9). Ainsi,

la critique musicale wagnérienne [et les textes littéraires empreints de l’es-
thétique wagnérienne] se présente[nt] [...] comme un cadre expérimental,
comme un laboratoire ol 'on recherche d’abord et avant tout a cerner par le
langage la nature, la teneur et la fonction de la jouissance musicale, & inven-
ter ’écriture qui en rendra le mieux compte, et qui saura la recréer par ses
propres moyens, voire rivaliser avec elle (§22).

Le défi wagnérien s’apparente alors a un « défi de la littérature débattant
avec elle-méme » (§5), défi « dont Wagner n’est que le prétexte » (S19).

William Ritter et Richard Wagner

Deés sa jeunesse, Ritter voue a Wagner et a sa musique une « admiration
sans bornes » (Ritter 1886-1889 : a), aux manifestations quasi mystiques: « Il
a été en Art le dieu de ma premiere communion. Aujourd’hui, je 'aime tres
profond au plus intime de mon cceur et 'adore en silence » (Ritter sans date :
D). Ritter considére que la musique de Wagner est « phénoménale [et qu’elle]
n’a [...] de plus merveilleux, rien encore ! » (Ritter 1886-1889 : a). Pourtant, a
l'occasion de la représentation de Tristan et Yseult a Bayreuth en 1886, Ritter
rejoint le discours de ses contemporains sur la dimension stérilisante de la
musique wagnérienne :

[...] jamais nous n’avons mieux senti l'impossibilité dexprimer des sensations
aussi surnaturelles, ou bien faudrait-il les décrire avec un symbolisme
mystique qui resterait incompris des non-initiés, de ceux qui n'ont point
entendu les magiques incantations de cette musique de sorcellerie dans la-
quelle croule toute humaine intelligence tuée par 'envolée de I’ame dans
les sphéres supérieures, c’est avec ’ame qu’il faut des lors 'entendre, il faut
s'unir du fond du cceur a la symphonie, se baigner, se noyer dans son flot sub-
mergeant ; toute pensée devient impossible, toute expression insuffisante et banale,
les sens malades ne permettent plus a leurs organes de fonctionner, il y a un
moment ol ’on se sent mourir, ol le dégotit de vivre vous monte aux lévres en
une nausée de cauchemar, on se sent divaguer, on se tait, écrasé par’émotion,
et alors, vague, hagard, on regarde, bouleversé, retourné sans-dessus-dessous par
I'implacable musique, qui parvient ici au faite supréme auquel puisse at-

39

Versants 66:1, fascicule frangais, 2019, pp. 36-47



LAURA VOGEL

teindre I'art humain. [...] il n’y a plus de mots, plus méme de pensées, plus qu'un
immense vertige (Ritter 1886 : [3, nous soulignons).

Si Ritter affirme la perfection du drame (« qui parvient ici au faite supréme
[...] humain »), il constate aussi la folie (« divaguer », « vague, hagard, boule-
versé, retourné sans-dessus-dessous », « vertige ») que I'ceuvre parfaite pro-
voque chez le spectateur, ainsi que sa dimension mortifere, suggérée par
une isotopie de la mort (« tuée », « se noyer », « submergeant », « malades »,
«mourir », « dégott de vivre », « écrasé »). Vivante, cette musique s’apparente
aune force destructrice de la nature, a laquelle le spectateur ne peut résister.
Privant I’écrivain de sa raison et de ses mots (« impossibilité d’exprimer »,
« toute pensée devient impossible [...] banale », « il n’y a plus de mots, plus
méme de pensées »), le drame wagnérien le dépouille de ses moyens expres-
sifs et, par conséquent, 'empéche d’exercer son art. Quelques années plus
tard, au tournant du siecle, Ritter semble rejeter complétement Wagner et
son ceuvre®. Son positionnement par rapport a ce dernier correspond donc a
I’évolution de la réception du compositeur et de ses drames en France, telle
que nous 'avons précisée plus haut.

Formes, incarnations, limites du wagnérisme dans £gyptiacque :
le cas de deux personnages

Considérant 'admiration de Ritter pour Wagner dans sa jeunesse ainsi
que 'ampleur du débat wagnérien en France a ce moment-la, il n’est pas
étonnant que son premier roman soit pétri de wagnérisme. Dans Z£gyptiac-
que, les deux personnages principaux, Thor et £gyptiacque, sont construits
sur le modéle de personnages wagnériens. Pour les faconner, Ritter mobilise
plusieurs drames : Tristan et Yseult, Parsifal et les quatre drames formant la
Tétralogie : L'Or du Rhin, La Walkyrie, Siegfried et Le Crépuscule des Dieux.

D’abord, le personnage de Thor est mis en relation avec Parsifal (« le
Parsifal qu’était Thor », Ritter 2000 : 159). Comme lui, le pianiste est naif
(« Etle naif enfant n’y comprenait rien [...] le pauvre cher ignorant qui devait
passer sa vie a ne rien comprendre aux choses d’ici-bas », 62-63) et son « ame
de cygne » (26, 97) fait de lui un étre pur. £gyptiacque, elle, sSapparente a
une somme de personnages féminins wagnériens. Elle est d’abord assimilée
a Kundry : le chapitre dans lequel elle apparait la premiére fois, « Disso-
nance », souvre sur les quelques mesures du Kundry-motiv® qui, dans Parsifal,

8 Cfr. Ritter (1906, 1913-1914, 1914), dans lesquels il tient des propos virulents sur Wagner et
sur certains de ses drames, notamment Tannhduser et le cycle de la Tétralogie.

9 Ce motif précéde aussi le texte du chapitre X, « Yseult non, mais Kundry », dans lequel
Agyptiacque dévoile sa vraie nature.

40

Versants 66:1, fascicule frangais, 2019, pp. 36-47



WILLIAM RITTER ET LE WAGNERISME

accompagne la premiére apparition de Kundry, a cheval. Aussi, « deux des
douze chapitres contiennent [...] le nom de Kundry et marquent la diabolisa-
tion progressive d’Agyptiacque » (Guillemin 2017 : 67), tout en la reliant ex-
plicitement au personnage wagnérien. Cette association est également faite
par le narrateur, qui note que « Thor aurait di préter attention a la repré-
sentation de Parsifal, car le personnage de Kundry “aurait pu lui livrer [...]
quelques lueurs indicatives dans le labyrinthe de ’ame d’ZAgyptiacque” »
(Guillemin 2017 : 67). Comme Kundry a cheval, Egyptiacque se sent « dans
son élément » (Ritter 2000 : 33) dans ['univers suggéré par la musique jouée
par Thor, qui évoque une « galopade », une « cavalcade de Cosaques [...]
tout droits sur leurs chevaux fendant l’air et I’espace infini » (32). Le piano
« fouaille 'orchestre comme on fouaille les chevaux » (32) et £gyptiacque
est « fouaillée elle aussi » (35) par cette musique qui la met dans un état d’ex-
citation sexuelle intense (28). La sensualité de la jeune femme la rapproche
encore de la séductrice Kundry, dans une scéne rappelant celle du jardin de
Klingsor dans l'acte II de Parsifal. En effet, ayant recu des roses de la part de
Thor, Agyptiacque s’en fait un lit dans lequel elle se roule nue (84), ce qui
rappelle le «lit de fleurs » (Wagner 1964 : 143) sur lequel est couchée Kundry
« drapée d’un voile semi-transparent » (143) dévoilant sa nudité. Dans cette
scéne, la jeune Cosaque semble faire 'amour aux roses comme elle souhai-
terait le faire a Thor (Guillemin 2017 : 48), et ce comportement l'assimile a
Kundry dont le role est de séduire les chevaliers du Graal afin de les perdre
par le plaisir :

[...] une femme

D’effrayante beauté l’envoute
de son charme.

Dans ses bras il est 1a couché,
I'ivresse

Laveugle. La lance est tombée
de ses mains

(Wagner 1964 : 77).

Si cette scene dévoile la lascivité d’Agyptiacque en 'associant a Kundry, elle
témoigne aussi de son role nocif pour le jeune pianiste : pur comme le blanc
des roses, il sera lui aussi « écras[é] » (Ritter 2000 : 84) par Egyptiacque.

La femme a cheval chez Wagner n’évoque pas uniquement Kundry mais
aussi les Walkyries, dont Briinnhilde. Comme une guerriere, Zgyptiacque
est « casquée » (22, 78) et armée : métaphoriquement, par son nez en lame de
couteau (23) et, littéralement, par un fouet (92). Ses vétements sapparentent a
une armure : « Le corsage [...] cuirassait sa taille tres serrée a la ceinture » (77,
nous soulignons). Agyptiacque passe aussi beaucoup de temps « en folles
parties de traineau dans les champs et les bois, a fendre la bise coupante au

41

Versants 66:1, fascicule frangais, 2019, pp. 36-47



LAURA VOGEL

bruit des grelots » (73), ce qui rappelle les Walkyries s’élancant dans le ciel :
« Dans une masse nuageuse qui passe éclate la lueur d’un éclair : on y voit
une Walkyrie a cheval » (Wagner 1894 : 375). Enfin, comme Briinnhilde at-
tendant endormie dans un cercle de flammes qu'un héros pur la tire de son
sommeil, Agyptiacque est vierge et « se réserv[e] pour le bien-aimé idéal
qu’elle ne con[coit] pas encore clairement, mais dont elle atten[d] la venue
avec une certitude naive » (Ritter 2000 : 47). En plus de caractériser la jeune
femme, l'association d’Egyptiacque avec Briinnhilde préfigure le déroule-
ment du roman : elle sera violée par Neuenhaven comme la Walkyrie par
Siegfried™. Mais cette association témoigne surtout de son rdle prédateur
et mortifere envers Thor, car les Walkyries sont liées a la mort : « ’apparais
a ceux-la seulement qui sont destinés a périr. [...] quiconque [...] m’a vue, je l'ai
choisi pour la mort » (Wagner 1894 : 362, nous soulignons).

Enfin, Agyptiacque ressemble aux Filles du Rhin. En effet, elle est com-
parée a « une déesse [sortant] de son bain » (Ritter 2000 : 76) lors du bal de
Cracovie, et sa robe est assimilée a de I'eau (« ondoiement », 77 ; « écume
verte », 80). Elle est aussi qualifiée de « fuyante [et] fluide » (116), ce qui la
rapproche d’une créature aquatique. De plus, lors de ce bal, elle se com-
porte en séductrice mais se dérobe a chaque fois que Thor s’approche d’elle,
comme les naiades flirtant avec Alberich au début de L'Or du Rhin (Wagner
1894 : 229-239). La ressemblance s’accentue lorsqu’ZAgyptiacque est décrite
dans sa chambre dorée et semble elle-méme se transformer en cet or qui
l'obsede (Ritter 2000 : 116) et qui, dans L'Or du Rhin, « corrompt tout ce qu’il
touche » (Calame dans Ritter 2000:195) : « la toute d’or vétue et d’or caressée
AEgyptiacque », « ses bras, ses épaules et sa gorge, confondus presque avec
I'or ambiant, tant la peau reflétait cet or » (Ritter 2000 : 118-119). L’association
avec les naiades wagnériennes souligne dés lors le caractere séducteur et
corrompu du personnage, ainsi que le danger qu’elle représente pour Thor,
qui risquerait de se corrompre a son contact. Dans le texte, la jeune femme
est ainsi associée a plusieurs figures féminines wagnériennes, et ces associa-
tions contribuent a la diaboliser : Kundry est un « archétype de la luxure »
(Picard 2016b : §7), Briinnhilde une guerriére meurtriere, et les Filles du
Rhin sont des « femmes [qui] se situent a la limite de ’humain, a mi-chemin
entre I'idée d’'une nature purement sensuelle, sans morale ni conscience,
et I'idée de la divinité puissante, terrible, glaciale » (§3). Thor, pur comme
Parsifal, apparait alors comme une victime de choix pour la prédatrice et
séduisante Agyptiacque.

Siles références aux figures wagnériennes sont essentielles a la construc-
tion des personnages de Ritter et de leurs interactions, I’écrivain leur su-

10 Ce chapitre s’intitule d’ailleurs « Ott Kundry subit le chatiment de la Walkyrie » (Chap.
XI), ce qui invite explicitement a rapprocher Zgyptiacque de la fille de Wotan.

42

Versants 66:1, fascicule frangais, 2019, pp. 36-47



WILLIAM RITTER ET LE WAGNERISME

perpose des références a la mythologie gréco-romaine, peut-étre parce
qu’il a 'ambition de concurrencer le drame wagnérien et de reconfigurer
la « gigantomachie germanique » (Ritter 1886-1887 : a) a 'aide d’autres réfé-
rences culturelles". Cette aspiration refléte une pratique de son époque qui
consiste a « [dégager] le mythe wagnérien [...] de sa spécificité germanique,
[...] pour [le] tir[er] vers sa dimension universelle » (Picard 2002 : §17), Cest-
a-dire « vers la mythologie gréco-latine ou biblique » (note 48), afin de re-
prendre a Wagner ce dont les écrivains estiment avoir été spoliés (§2). Peut-
étre Ritter a-t-il ressenti, comme nombre de ses contemporains, que Wagner
a « germanisé, vampirisé et perverti une matiére qui serait typiquement
francaise ou latine » (Picard 2004 : §9). Ainsi, la cavaliére wagnérienne se
double, dans Zgyptiacque, d'une amazone (Ritter 2000 : 92, 136), et la guer-
riere Briinnhilde d’une chasseresse (« elle s’enferma la taille comme pour
une chasse », 136), devenant une nouvelle Artémis. La naiade wagnérienne
se mue en une sirene (« impératrice-siréne », 79 ; « inquiétante sirene », 119 ;
« odieuse sirene », 156). Enfin, Ritter s’inspire de la mythologie slave pour
faire d’ZEgyptiacque un vampire (Guillemin 2017 : 45-46) qui aspire, en lieu
et place de sang, le génie musical de Thor : « Hagarde [...] 'étrangere fluidi-
quement abattue sur lui, aspirait, narines dilatées, sa musique par tous les
pores » (Ritter 2000 : 30). Ces références renforcent la dimension prédatrice
et délétere d’Agyptiacque. En effet, apres sa chasse matinale, elle parait au
théatre entierement vétue de cygne (153-154), ce qui traduit symboliquement
la mort de Thor (il a une « ame de cygne », 26, 97) ; le vétement d’Agyptiac-
que figure ainsi la dépouille du pianiste. De plus, en tant que siréne, elle
est assimilée a un monstre connu pour attirer ses proies dans le but de les
noyer, ce qui souligne son influence mortifére. Enfin, comme vampire, elle
sapparente a « [une] mangeuse d’énergie, [...] voire d’ame, et [son] vampi-
risme se traduit par une débilitation progressive de [sa] proie » (Guillemin
2017 : 44). Ces associations, couplées aux renvois wagnériens, réaffirment
ainsi le caractere diabolique et dangereux d’ZAEgyptiacque, car « [tloutes ces
femmes [...] sont, aupres du personnage masculin, des figures séduisantes
et mortiféres » (Picard 2016b : §10), ce qui semble traduire, comme dans la
littérature post-wagnérienne en général, une « peur de la femme » (§1). Il
n’est des lors pas étonnant de constater la disparition progressive du génie
musical de Thor au fur et 4 mesure de sa liaison avec Agyptiacque : il n’est
plus décrit jouant du piano dans les cinq derniers chapitres du roman, et
son dernier concert, lors duquel il « jou[e] sans expression, a grand bruit,
sabrant son clavier, abusant de la pédale, déchainant une bacchanale affo-

11 Il est intéressant de constater qu'en 1887 déja, Ritter paraphrasait la Tétralogie a 'aide de
références mythologiques gréco-romaines : « La Walkyrie est une fille du Zeus germanique,
Wotan [...| » ; « [...] comme du cceur de Prométhée, la pitié va se rendre maitre de celui de la
Walkyrie, et comme Prométhée la fera choir [...] » (Ritter 1887 : 3, nous soulignons).

43

Versants 66:1, fascicule frangais, 2019, pp. 36-47



LAURA VOGEL

lante » (Ritter 2000 : 104) se clot sur une disharmonie : « [la] main [de Thor]
frappa le clavier qui rala, dissonant » (106).

Enfin, Ritter reconfigure le théme amoureux omniprésent dans les
drames wagnériens selon une vision qui lui est propre. En effet, Wagner at-
tribuait a 'amour entre un homme et une femme un pouvoir rédempteur
(Viret 2006 : 70) : 'union entre Sigmund et Sieglinde, par exemple, permet
la naissance du plus parfait héros ainsi que le retour du printemps (Wagner
1894 : 333-334). Ritter, bien que profondément marqué par la conception wa-
gnérienne de 'amour’, condamne 'amour hétérosexuel, qu’il dépeint dans
le roman comme reposant sur la fausseté : si la diabolique Agyptiacque pa-
rait aimer Thor lors de la représentation de Tristan et Yseult, elle le rejette le
lendemain (Ritter 2000 : 136), car au lieu d’'une émotion amoureuse authen-
tique, c’est « la musique enjoleuse et surhumaine de Tristan et Yseult [qui]
avait [...] causé ce délire » (156), devenant « I’“adjuvant” de leur amour, une
sorte d’aphrodisiaque supréme » (Guichard 1963 : 137). La seconde union hé-
térosexuelle du roman, qui lie la princesse au pianiste Hardan Neuenhaven,
est elle aussi mensongere. En effet, ces deux personnages sont, d’'une part,
liés par leur amour de 'or, dont la convoitise nécessite — comme précisé dans
L’Or du Rhin — de renoncer a jamais a 'amour?; d’autre part, leur union est
impure car fondée sur le viol d’Agyptiacque, dont elle semble jouir, ce qui
révele sa nature bassement sensuelle. Si Thor ne parvient a se faire aimer
par la Cosaque, c’est qu’elle est toute chair, alors que lui « n’[a] pas de physique
[et] n’[a] de beau que son 4me » (Ritter 2000 : 84, nous soulignons). A la rela-
tion charnelle liant Agyptiacque et Neuenhaven, Ritter oppose « un subtil
amour des ames » (Guillemin 2017: 67), dont 'union homosexuelle suggérée
sert de modéle dans le roman. En effet, en Charles-Edouard Rocroy-Malor,
Thor « avait rencontré pour la premiére fois Idme de son dme, la tant aimée a
jamais disparue [...]. Il devina une ame sceur qu’il aurait pu aimer, dont il se
sentait aimé » (Ritter 2000 : 69, nous soulignons). Aussi, cette union parait
supérieure a celle qui lie la princesse et Neuenhaven, car elle est une union
d’artistes : Malor est un génie de la peinture (112) comme Thor un génie de la
musique. Cependant, séduit par la voluptueuse Kundry, pris dans les filets
de la siréne prédatrice, leurré par une Yseult d’un soir, Thor ne reconnait
pas en la personne du peintre 'amant idéal. La tragédie du récit réside en ce
que Thor oublie Rocroy-Malor malgré sa demande (« en attendant, ne m'ou-
bliez pas », 110), comme Siegfried oublie Briinnhilde, et lie son ame a celle
de la vampiresse : « Et se trouver enfin réunis, dmes fondues dans 'obscurité
et ’harmonie d’un tel lieu ! » (127, nous soulignons).

12 « Nul n’a exprimé I'amour, 'amour absolu a une si prodigieuse puissance que [Wagner] »
(Ritter sans date : Ch. I).

13 « Celui-la seul qui renonce au pouvoir de ’Amour [...] pourra faire, avec I'Or, ’Anneau »
(Wagner 1894 : 240).

44

Versants 66:1, fascicule frangais, 2019, pp. 36-47



WILLIAM RITTER ET LE WAGNERISME

La femme wagnérienne constitue donc un élément perturbateur,
puisqu’elle détourne le personnage masculin de sa véritable ame sceur,
masculine elle aussi. Solidaire de la diabolisation d’Agyptiacque, la carac-
térisation négative de ’hétérosexualité dans le roman semble traduire une
volonté « d’éradication de la différence sexuelle » (Picard 2016b : §1), dans
le but de « reconstituer la vigueur d’une société originelle essentiellement
masculine » (§20). C’est la une préoccupation importante dans la littéra-
ture post-wagnérienne (§1). Lamour homosexuel est ainsi une réplique de
I’amour gémellaire parfait qui unit Sigmund et Sieglinde, et parait supé-
rieur a 'amour hétérosexuel non seulement puisqu’il n’est pas charnel et
donc plus pur, mais aussi parce qu’il permet une symbiose d’artistes, c’est-a-
dire une sorte de nouvelle synthése des arts.

On voit donc que le roman Zgyptiacque de William Ritter s’inscrit dans
une tendance littéraire majeure de son temps. Tout en étant empreint de wa-
gnérisme, le texte problématise les références wagnériennes et recrée en son
sein le débat littéraire qui préoccupe les contemporains de l'auteur. Dans
cette perspective, les personnages du roman, et particulierement Agyptiac-
que et Thor, constituent un cas d’étude intéressant. Comme nous 'avons
vu, les références wagnériennes mobilisées par Ritter pour les caractéri-
ser donnent au lecteur de nombreuses informations sur eux, éclairent leur
relation et préfigurent le dénouement de I'histoire. Si ces références sont
essentielles pour la compréhension du roman, elles ne semblent pourtant
pas suffisantes. En effet, Ritter confére au personnage féminin une nouvelle
complexité en associant aux références wagnériennes des éléments em-
pruntés a des figures de la mythologie gréco-romaine et slave. Agyptiac-
que s'apparente ainsi également a une guerriére amazone, a la chasseresse
Artémis, a une siréne monstrueuse et a un vampire. Le personnage féminin
est diabolisé a travers le renforcement de son caractére sensuel et préda-
teur, donc dangereux pour I’homme. Cette vision traduit le fantasme d’un
monde sans femmes, motif récurrent dans la littérature fin-de-siécle. L’ad-
miration sans limites vouée a Wagner par le jeune Ritter est donc tempérée
par ce qui s'apparente a une volonté de questionner la suprématie esthé-
tique wagnérienne. Dans une perspective analogue, Ritter sempare de la
vision wagnérienne de 'amour pour en proposer une vision personnelle :
a 'union hétérosexuelle rédemptrice illustrée par le Maitre de Bayreuth, il
oppose une communion d’ames homosexuelle quZAgyptiacque ne peut que
perturber. Ainsi, dépassant le stade de la paraphrase, le roman permet la
redéfinition du modele wagnérien pour relever le défi posé par Wagner et
son ceuvre, et formuler le fantasme d’un nouvel idéal amoureux.

45

Versants 66:1, fascicule frangais, 2019, pp. 36-47



LAURA VOGEL

Bibliographie

Calame, Caroline, « Le roman », dans Z£gyptiacque, Neuchatel, Nouvelle Re-
vue Neuchateloise, 2000, pp. 191-197.

Cceuroy, André, Appels d’Orphée. Nouvelles études de musique et de littérature
comparée, Paris, La nouvelle revue critique, 1928.

Guichard, Léon, La musique et les lettres en France au temps du wagnérisme,
Paris, PUF, 1963.

Guillemin, Océane, « £gyptiacque ou la splendeur de la Décadence », D’Hé-
lene a Lilith. Figures de femmes étrangéres en Suisse romande (1890-1914),
Lausanne, Archipel Essais n°25, 2017, pp. 43-71.

Picard, Timothée, « La critique musicale wagnérienne : ni la musique, ni
Wagner, mais la littérature et la France », Aspects de la critique musicale au
xix* siécle, dirs. Sylvie Triaire et Francois Brunet, Presses universitaires
de la Méditerranée, 2002, p. 319-339.

—. « Tristan et Isolde de Wagner, et sa postérité littéraire », Cahiers de re-
cherches médiévales et humanistes n°11, 2004, pp. 55-71.

—. « “La ol j'admire ; 1 ou je trouve a redire”, Wagner comme défi », Wa-
gner, une question européenne. Contribution a une étude du wagnérisme (1860-
2004), dir. T. Picard, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 20164, pp.
29-48.

—. « De la femme a 'androgyne wagnérien : une crise d’identité », Wagner,
une question européenne. Contribution a une étude du wagnérisme (1860-
2004), dir. T. Picard, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2016b,
pp- 187-203.

Ritter, William, Chronique musicale étrangére, Echo de Bayreuth, extrait, sans
date.

—. Du 1° Bayreuth, dapres [illisible] Péladan. Tristan et Yseult [ms], 1886.

—. Mémorandum de Bayreuth 1886 [ms], 1886-1887, extraits.

—. Les femmes de Wagner [ms], 1887.

—. Sensations dart. A. Musique. 1* Hiver 1886-1889. A Mademoiselle Sonia de
Chimkewitz [ms], 1886-1889, extraits.

—. « A propos de quelques “idées vivantes” de M. Camille Mauclair », Etudes
d’Art étranger, Paris, Société du Mercure de France, 1906, pp. 7-80.

—. Sur Wagner [ms], 1913-1914.

—. « Inconséquences de la Tétralogie », Wagner etc. Notes Tétralogie, Tristan
[ms], 1914.

—. Agyptiacque [1891], Neuchatel, Nouvelle Revue Neuchdteloise, 2000.

Viret, Jacques, Qui suis-je ? Wagner, Grez-sur-Loing, Pardeés, 2006.

Wagner, Richard, La Tétralogie de I'Anneau du Nibelung [1874], trad. Louis-Pi-
late de Brinn’Gaubast, Paris, E. Dentu, 1894.

—. Parsifal [1882], trad. Marcel Beaufils, Paris, Editions Montaigne, 1964.

46

Versants 66:1, fascicule frangais, 2019, pp. 36-47



WILLIAM RITTER ET LE WAGNERISME

Windsperger, Lothar, Das Buch des Motive aus Opern und Musikdramen Ri-
chard Wagners. Fiir Klavier mit iiberlegter Text, Mainz/Londres/New York/
Tokyo, Schott, 1920.

47

Versants 66:1, fascicule frangais, 2019, pp. 36-47



	William Ritter et le wagnérisme : Ægyptiacque, une "paraphrase wagnérienne"?

