
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 66 (2019)

Heft: 1: Fascicule français. Un homme-orchestre dissonant

Artikel: William Ritter et le wagnérisme : Ægyptiacque, une "paraphrase
wagnérienne"?

Autor: Vogel, Laura

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882533

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

William Ritter et le wagnérisme :

une « paraphrase wagnérienne »r?

Laura Vogel
Université de Lausanne

Abstract: Cet article se propose d'étudier les formes et les limites du wagnérisme
dans JEgyptiacque, le premier roman publié par William Ritter, en se concentrant
sur les deux personnages principaux. Si les références aux drames wagnériens
sont essentielles, elles se doublent de renvois à des figures mythologiques
diverses. Ritter reformule aussi la conception wagnérienne de l'amour pour qu'elle
corresponde à ses convictions personnelles. Nous commencerons par définir
brièvement l'esthétique wagnérienne, avant de présenter le wagnérisme
littéraire en France, et de préciser la posture de Ritter dans ce contexte. Enfin, nous
examinerons les personnages du roman et terminerons en analysant la manière
dont Ritter condamne la vision wagnérienne de l'amour pour proposer, à sa

place, un autre idéal amoureux.

Keywords: Ritter, Wagner, wagnérisme, figures mythologiques, recon figuration

Dans son premier roman, JEgyptiacque, paru en 1893 à Paris, William
Ritter mobilise massivement l'intertexte wagnérien, tant dans le fond - les

références à de nombreux drames wagnériens et les réflexions sur la
musique, Part et la littérature abondent dans le roman - que dans la forme -
utilisation du leitmotiv, par exemple -, l'inscrivant dans les tendances
littéraires de son temps. En effet, depuis i860 environ, le débat sur Wagner fait
rage en Europe et principalement en France, et nombre d'écrivains y
participent par leurs écrits théoriques ou textes de fiction. Si certains admirent le

compositeur, d'autres se montrent plus critiques - voire rejettent son œuvre
et son esthétique - et l'œuvre wagnérienne est rapidement perçue par les

écrivains de langue française comme un « défi » (Picard 2016a) posé à leur
culture et à la littérature. JEgyptiacque porte les traces de ce double mouvement

d'admiration fervente et de critique : si Ritter encense Wagner, il n'hésite

cependant pas à questionner certains principes au cœur de l'esthétique
wagnérienne, comme la synthèse des arts2, à concurrencer la mythologie
wagnérienne par des références mythologiques gréco-romaines, ou encore
à reconfigurer les drames selon une vision du monde qui lui est propre.

Afin de mieux comprendre le wagnérisme dans le roman de Ritter, nous
dégagerons dans un premier temps quelques notions centrales pour la
compréhension de l'esthétique wagnérienne et plus particulièrement du Ge-

1 Calame dans Ritter (2000:194).
2 Pour des raisons de place et de pertinence, cet aspect ne sera pas abordé ici.

36

DOI 10.22015/V.RSLR/66.1.4 Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp.36-47



William Ritter et le wagnérisme

samtkunstwerk, l'œuvre d'art totale. Nous aborderons ensuite le wagnérisme
littéraire en France, c'est-à-dire la manière dont certains écrivains se sont
appropriés cette esthétique, ainsi que le débat autour de Wagner et le défi

que son œuvre constitue pour la littérature. Nous replacerons brièvement
Ritter - proche des milieux décadents et wagnériens parisiens - dans ce

contexte, ce qui nous permettra de mieux cerner la place du roman dans le
débat wagnérien, avant de nous concentrer sur les personnages dans /Egyp-
tiacque3. Notons toutefois qu'il ne s'agit pas de souligner une parfaite
adéquation entre le roman de Ritter et les drames de Wagner, mais d'observer
la façon dont l'écrivain s'est servi de l'esthétique et de l'œuvre wagnériennes
dans la construction des personnages et de l'intrigue romanesque, ainsi que
la manière dont il reconfigure la vision wagnérienne de l'amour pour l'adapter

à sa conception personnelle des relations humaines et amoureuses.

Wagnérisme : à propos de l'esthétique de Richard Wagner
(1813-1883)

Le "wagnérisme" désigne en premier lieu l'esthétique de Wagner telle
qu'il l'expose dans Das Kunstwerk der Zukunft (1849)et Oper und Drama (1851),

écrits lors de ses premières années d'exil à Zurich. Dans ces traités sont
présentés les principes du Gesamtkunstwerky l'œuvre d'art totale, qui fusionne la

musique, la poésie et les arts de la scène :

L'intention poétique se déploie « avec le maximum de certitude et
d'intelligibilité » dans le « drame parfait », réunion harmonieuse et équilibrée de

tous les moyens d'expression concourant à sa réalisation : parole versifiée,
mélodie chantée, harmonie orchestrale, geste corporel (des acteurs ou des

danseurs), décors, costumes, mise en scène, éclairage, architecture (Viret
2006:39).

Cela conduit Wagner à modifier radicalement l'opéra de son époque en
développant, notamment, le rôle de l'orchestre. C'est par le leitmotiv, dont le

compositeur a décuplé les possibilités sémiotiques, que l'orchestre peut
révéler l'intériorité des personnages et guider le spectateur et donc jouer un
rôle dramatique capital. Enfin, pour Wagner, la musique et le drame sont
des instruments de « régénération sociale » (Guichard 1963 : 22). En effet,
il considère que l'opéra moderne est devenu mondain et bourgeois (Viret

2006 : 29). Pour lui, l'opéra « n'avait d'autre fonction que "d'offrir une

3 D'autres aspects du roman, notamment des aspects formels, ou les modes de présence de

la musique dans le texte ainsi que la réflexion sur la possibilité d'union des arts, mériteraient
d'être analysés. Mais nous nous limiterons, dans le cadre de cet article, au cas des personnages.

37

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 36-47



Laura Vogel

distraction et un amusement à une population aussi ennuyée qu'avide de

plaisir" » (Guichard 1963 : 9). Afin d'« "arracher le peuple aux intérêts
vulgaires qui l'occupent tout le jour pour l'élever au culte et à l'intelligence de

ce que l'esprit humain peut concevoir de plus profond et de plus grand" »

(9), il a recours aux mythes qui ont, selon lui, une portée universelle, car
ils « transcendent les contingences de l'histoire et comportent une vérité
humaine générale » (Viret 2006 : 30). Réflexions sur l'union de la poésie et
de la musique, longueur et musicalité des phrases, leitmotivs et thématiques
mythiques et mythologiques sont quelques éléments auxquels les écrivains
seront sensibles.

Le wagnérisme littéraire en France

Encore peu connu en France et jouissant d'un succès mitigé en
Allemagne, Wagner fait jouer Tannhäuser à Paris en 1861. Le drame fait scandale,
mais c'est à partir de là et à la suite de l'article « Richard Wagner et
Tannhäuser à Paris » (1861) de Charles Baudelaire qu'éclatent la critique musicale
wagnérienne, le wagnérisme littéraire et l'anti-wagnérisme (Picard 2002 :

§12). Le débat sur Wagner a mobilisé quantité d'écrivains français de
premier plan4, de i860 à 1925 environ (§23-86). Ceux-ci se sont d'abord faits
critiques musicaux5 (Cœuroy 1928 : 198-199), avant de participer au débat par
leurs poèmes et textes de fiction6 (199-202), la « présence wagnérienne dans
le roman français [...] atteignant] son point culminant entre les années 1896

et 1910 » (Guichard 1963 : 191). Certains, dont Huysmans, Proust et même
Zola (Cœuroy 1928:202-212), essaient aussi de transposer la théorie musicale
de Wagner en littérature (206). Petit à petit, le débat s'éteint et les écrivains7
cessent de voir « leurs héros à travers ceux de Bayreuth. S'ils y songent par
hasard, c'est pour les persifler » (214).

Si Wagner a eu un si grand - et si durable - impact sur les écrivains français,

c'est, comme l'a souligné Baudelaire, qu'il « prive l'artiste à la fois des

raisons, des moyens et des fins de son art » (Picard 2002 : §12) car il « stérilise

l'artiste » (Picard 2004 : §26) par une œuvre qui « sature l'horizon de

l'art tout en l'accomplissant » (Schelling cité dans Picard 2004 : §1). De là

4 Comme le remarque Timothée Picard, « Si [...] "wagnériens" influents, et écrivains de
premier ordre à s'être penchés sur la question wagnérienne sont particulièrement nombreux
en France, ils sont aussi historiquement, face aux autres pays européens, les plus précoces à

s'être affirmés de façon aussi massive ». Il semblerait qu'il existe à cette époque en France un
« terreau [...] particulièrement propice à l'expansion de wagnérisme littéraire » (2002 : §10).

5 C'est le cas, notamment, de Charles Baudelaire, Théophile Gautier et Gérard de Nerval.
6 II s'agit, entre autres, de Mallarmé et de Verlaine pour la poésie, et de Champfleury, Men-
dès, Bourges, Péladan et Villiers de l'Isle-Adam pour la fiction.
7 Nous pouvons citer ici Cocteau et Jules Romains.

38

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 36-47



William Ritter et le wagnérisme

suit, pour Baudelaire, « [Pa]ssujettissement de la littérature à la musique [...],

avec comme corollaire celui de la France à l'Allemagne » (Picard 2002 : §12).

En plus de susciter à l'arrière-plan une confrontation politique, l'œuvre wa-
gnérienne lance un défi à la littérature, « le défi d'une œuvre sur une autre
œuvre ; [...] le défi d'un art sur un autre art » (Picard 2016a : §10). Si les
écrivains s'approprient Wagner, c'est donc pour proposer une nouvelle définition

de la littérature et de l'écriture (Picard 2002 : §9). Ainsi,

la critique musicale wagnérienne [et les textes littéraires empreints de

l'esthétique wagnérienne] se présente[nt] [...] comme un cadre expérimental,
comme un laboratoire où l'on recherche d'abord et avant tout à cerner par le

langage la nature, la teneur et la fonction de la jouissance musicale, à inventer

l'écriture qui en rendra le mieux compte, et qui saura la recréer par ses

propres moyens, voire rivaliser avec elle (§22).

Le défi wagnérien s'apparente alors à un « défi de la littérature débattant
avec elle-même » (§5), défi « dont Wagner n'est que le prétexte » (§19).

William Ritter et Richard Wagner
Dès sa jeunesse, Ritter voue à Wagner et à sa musique une « admiration

sans bornes » (Ritter 1886-1889 : a), aux manifestations quasi mystiques : « Il
a été en Art le dieu de ma première communion. Aujourd'hui, je l'aime très

profond au plus intime de mon cœur et l'adore en silence » (Ritter sans date :

1). Ritter considère que la musique de Wagner est « phénoménale [et qu'elle]
n'a [...] de plus merveilleux, rien encore » (Ritter 1886-1889 : a). Pourtant, à

l'occasion de la représentation de Tristan et Yseult à Bayreuth en 1886, Ritter
rejoint le discours de ses contemporains sur la dimension stérilisante de la

musique wagnérienne :

[...] jamais nous n'avons mieux senti l'impossibilité d'exprimer des sensations
aussi surnaturelles, ou bien faudrait-il les décrire avec un symbolisme
mystique qui resterait incompris des non-initiés, de ceux qui n'ont point
entendu les magiques incantations de cette musique de sorcellerie dans
laquelle croule toute humaine intelligence tuée par l'envolée de l'âme dans
les sphères supérieures, c'est avec l'âme qu'il faut dès lors l'entendre, il faut
s'unir du fond du cœur à la symphonie, se baigner, se noyer dans son flot
submergeant ; toute pensée devient impossible, toute expression insuffisante et banale,
les sens malades ne permettent plus à leurs organes de fonctionner, il y a un
moment où l'on se sent mourir, où le dégoût de vivre vous monte aux lèvres en
une nausée de cauchemar, on se sent divaguer, on se tait, écrasé par l'émotion,
et alors, vague, hagard, on regarde, bouleversé, retourné sans-dessus-dessous par
l'implacable musique, qui parvient ici au faîte suprême auquel puisse at-

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 36-47

39



Laura Vogel

teindre l'art humain. [...] il ny a plus de mots, plus même de pensées, plus qu'un
immense vertige (Ritter 1886 : ß, nous soulignons).

Si Ritter affirme la perfection du drame (« qui parvient ici au faîte suprême
[...] humain »), il constate aussi la folie (« divaguer », « vague, hagard, bouleversé,

retourné sans-dessus-dessous », « vertige ») que l'œuvre parfaite
provoque chez le spectateur, ainsi que sa dimension mortifère, suggérée par
une isotopie de la mort (« tuée », « se noyer », « submergeant », « malades »,

« mourir », « dégoût de vivre », « écrasé »). Vivante, cette musique s'apparente
à une force destructrice de la nature, à laquelle le spectateur ne peut résister.
Privant l'écrivain de sa raison et de ses mots (« impossibilité d'exprimer »,

« toute pensée devient impossible [...] banale », « il n'y a plus de mots, plus
même de pensées »), le drame wagnérien le dépouille de ses moyens expressifs

et, par conséquent, l'empêche d'exercer son art. Quelques années plus
tard, au tournant du siècle, Ritter semble rejeter complètement Wagner et

son œuvre8. Son positionnement par rapport à ce dernier correspond donc à

l'évolution de la réception du compositeur et de ses drames en France, telle

que nous l'avons précisée plus haut.

Formes, incarnations, limites du wagnérisme dans JEgyptiacque :

le cas de deux personnages
Considérant l'admiration de Ritter pour Wagner dans sa jeunesse ainsi

que l'ampleur du débat wagnérien en France à ce moment-là, il n'est pas
étonnant que son premier roman soit pétri de wagnérisme. Dans /Egyptiac-
que, les deux personnages principaux, Thor et Tïgyptiacque, sont construits
sur le modèle de personnages wagnériens. Pour les façonner, Ritter mobilise
plusieurs drames : Tristan et Yseult, Parsifal et les quatre drames formant la
Tétralogie : L'Or du Rhin, La Walkyrie, Siegfried et Le Crépuscule des Dieux.

D'abord, le personnage de Thor est mis en relation avec Parsifal (« le
Parsifal qu'était Thor », Ritter 2000 : 159). Comme lui, le pianiste est naïf
(« Et le naïfenfant n'y comprenait rien [...] le pauvre cher ignorant qui devait

passer sa vie à ne rien comprendre aux choses d'ici-bas », 62-63) et son « âme
de cygne » (26, 97) fait de lui un être pur. Tlgyptiacque, elle, s'apparente à

une somme de personnages féminins wagnériens. Elle est d'abord assimilée
à Kundry : le chapitre dans lequel elle apparaît la première fois, « Dissonance

», s'ouvre sur les quelques mesures du Kundry-motiv9 qui, dans Parsifal,

8 Cfr. Ritter (1906,1913-1914,1914), dans lesquels il tient des propos virulents sur Wagner et

sur certains de ses drames, notamment Tannhäuser et le cycle de la Tétralogie.
9 Ce motif précède aussi le texte du chapitre X, « Yseult non, mais Kundry », dans lequel
iEgyptiacque dévoile sa vraie nature.

40

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 36-47



William Ritter et le wagnérisme

accompagne la première apparition de Kundry, à cheval. Aussi, « deux des

douze chapitres contiennent [...] le nom de Kundry et marquent la diabolisation

progressive dTEgyptiacque » (Guillemin 2017 : 67), tout en la reliant
explicitement au personnage wagnérien. Cette association est également faite

par le narrateur, qui note que « Thor aurait dû prêter attention à la
représentation de Parsifal, car le personnage de Kundry "aurait pu lui livrer [...]

quelques lueurs indicatives dans le labyrinthe de l'âme dTEgyptiacque" »

(Guillemin 2017 : 67). Comme Kundry à cheval, Tïgyptiacque se sent « dans

son élément » (Ritter 2000 : 33) dans l'univers suggéré par la musique jouée

par Thor, qui évoque une « galopade », une « cavalcade de Cosaques [...]

tout droits sur leurs chevaux fendant l'air et l'espace infini » (32). Le piano
« fouaille l'orchestre comme on fouaille les chevaux » (32) et Tlgyptiacque
est « fouaillée elle aussi » (35) par cette musique qui la met dans un état
d'excitation sexuelle intense (28). La sensualité de la jeune femme la rapproche
encore de la séductrice Kundry, dans une scène rappelant celle du jardin de

Klingsor dans l'acte II de Parsifal. En effet, ayant reçu des roses de la part de

Thor, Tlgyptiacque s'en fait un lit dans lequel elle se roule nue (84), ce qui
rappelle le « lit de fleurs » (Wagner 1964:143) sur lequel est couchée Kundry
« drapée d'un voile semi-transparent » (143) dévoilant sa nudité. Dans cette
scène, la jeune Cosaque semble faire l'amour aux roses comme elle souhaiterait

le faire à Thor (Guillemin 2017 : 48), et ce comportement l'assimile à

Kundry dont le rôle est de séduire les chevaliers du Graal afin de les perdre
par le plaisir :

[...] une femme
D'effrayante beauté l'envoûte
de son charme.
Dans ses bras il est là couché,
l'ivresse
L'aveugle. La lance est tombée
de ses mains
(Wagner 1964:77).

Si cette scène dévoile la lascivité d'Tlgyptiacque en l'associant à Kundry, elle

témoigne aussi de son rôle nocifpour le jeune pianiste : pur comme le blanc
des roses, il sera lui aussi « écras[é] » (Ritter 2000 : 84) par Tlgyptiacque.

La femme à cheval chez Wagner n'évoque pas uniquement Kundry mais
aussi les Walkyries, dont Brünnhilde. Comme une guerrière, Tlgyptiacque
est « casquée » (22,78) et armée : métaphoriquement, par son nez en lame de

couteau (23) et, littéralement, par un fouet (92). Ses vêtements s'apparentent à

une armure : « Le corsage [...] cuirassait sa taille très serrée à la ceinture » (77,

nous soulignons). Tlgyptiacque passe aussi beaucoup de temps « en folles

parties de traineau dans les champs et les bois, à fendre la bise coupante au

41

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 36-47



Laura Vogel

bruit des grelots » (73), ce qui rappelle les Walkyries s'élançant dans le ciel :

« Dans une masse nuageuse qui passe éclate la lueur d'un éclair : on y voit
une Walkyrie à cheval » (Wagner 1894 : 375). Enfin, comme Brünnhilde
attendant endormie dans un cercle de flammes qu'un héros pur la tire de son
sommeil, Tïgyptiacque est vierge et « se réserv[e] pour le bien-aimé idéal
qu'elle ne con[çoit] pas encore clairement, mais dont elle atten[d] la venue
avec une certitude naïve » (Ritter 2000 :47). En plus de caractériser la jeune
femme, l'association dTEgyptiacque avec Brünnhilde préfigure le déroulement

du roman : elle sera violée par Neuenhaven comme la Walkyrie par
Siegfried10. Mais cette association témoigne surtout de son rôle prédateur
et mortifère envers Thor, car les Walkyries sont liées à la mort : « J'apparais
à ceux-là seulement qui sont destinés à périr. [...] quiconque [...] m'a vue,;e Yai

choisi pour la mort » (Wagner 1894 : 362, nous soulignons).
Enfin, Tlgyptiacque ressemble aux Filles du Rhin. En effet, elle est

comparée à « une déesse [sortant] de son bain » (Ritter 2000 : 76) lors du bal de

Cracovie, et sa robe est assimilée à de l'eau (« ondoiement », 77 ; « écume
verte », 80). Elle est aussi qualifiée de « fuyante [et] fluide » (116), ce qui la

rapproche d'une créature aquatique. De plus, lors de ce bal, elle se

comporte en séductrice mais se dérobe à chaque fois que Thor s'approche d'elle,
comme les naïades flirtant avec Alberich au début de L'Or du Rhin (Wagner
1894 : 229-239). La ressemblance s'accentue lorsqu'iTgyptiacque est décrite
dans sa chambre dorée et semble elle-même se transformer en cet or qui
l'obsède (Ritter 2000 :116) et qui, dans L'Or du Rhin, « corrompt tout ce qu'il
touche » (Calame dans Ritter 2000:195) : « la toute d'or vêtue et d'or caressée

Tlgyptiacque », « ses bras, ses épaules et sa gorge, confondus presque avec
l'or ambiant, tant la peau reflétait cet or » (Ritter 2000:118-119). L'association
avec les naïades wagnériennes souligne dès lors le caractère séducteur et

corrompu du personnage, ainsi que le danger qu'elle représente pour Thor,
qui risquerait de se corrompre à son contact. Dans le texte, la jeune femme
est ainsi associée à plusieurs figures féminines wagnériennes, et ces associations

contribuent à la diaboliser : Kundry est un « archétype de la luxure »

(Picard 2016b : §7), Brünnhilde une guerrière meurtrière, et les Filles du
Rhin sont des « femmes [qui] se situent à la limite de l'humain, à mi-chemin
entre l'idée d'une nature purement sensuelle, sans morale ni conscience,
et l'idée de la divinité puissante, terrible, glaciale » (§3). Thor, pur comme
Parsifal, apparaît alors comme une victime de choix pour la prédatrice et
séduisante Tlgyptiacque.

Si les références aux figures wagnériennes sont essentielles à la construction

des personnages de Ritter et de leurs interactions, l'écrivain leur su-

10 Ce chapitre s'intitule d'ailleurs « Où Kundry subit le châtiment de la Walkyrie » (Chap.
XI), ce qui invite explicitement à rapprocher iEgyptiacque de la fille de Wotan.

42

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 36-47



William Ritter et le wagnérisme

perpose des références à la mythologie gréco-romaine, peut-être parce
qu'il a l'ambition de concurrencer le drame wagnérien et de reconfigurer
la « gigantomachie germanique » (Ritter 1886-1887 : a) à l'aide d'autres
références culturelles11. Cette aspiration reflète une pratique de son époque qui
consiste à « [dégager] le mythe wagnérien [...] de sa spécificité germanique,
[...] pour [le] tir [er] vers sa dimension universelle » (Picard 2002 : §17), c'est-

à-dire « vers la mythologie gréco-latine ou biblique » (note 48), afin de

reprendre à Wagner ce dont les écrivains estiment avoir été spoliés (§2). Peut-
être Ritter a-t-il ressenti, comme nombre de ses contemporains, que Wagner
a « germanisé, vampirisé et perverti une matière qui serait typiquement
française ou latine » (Picard 2004 : §9). Ainsi, la cavalière wagnérienne se

double, dans JEgyptiacque, d'une amazone (Ritter 2000 : 92,136), et la guerrière

Brünnhilde d'une chasseresse (« elle s'enferma la taille comme pour
une chasse », 136), devenant une nouvelle Artémis. La naïade wagnérienne
se mue en une sirène (« impératrice-sirène », 79 ; « inquiétante sirène », 119 ;

« odieuse sirène », 156). Enfin, Ritter s'inspire de la mythologie slave pour
faire dTEgyptiacque un vampire (Guillemin 2017 : 45-46) qui aspire, en lieu
et place de sang, le génie musical de Thor : « Hagarde [...] l'étrangère fluidi-
quement abattue sur lui, aspirait, narines dilatées, sa musique par tous les

pores » (Ritter 2000 : 30). Ces références renforcent la dimension prédatrice
et délétère dTEgyptiacque. En effet, après sa chasse matinale, elle paraît au
théâtre entièrement vêtue de cygne (153-154), ce qui traduit symboliquement
la mort de Thor (il a une « âme de cygne », 26, 97) ; le vêtement dTEgyptiac-
que figure ainsi la dépouille du pianiste. De plus, en tant que sirène, elle
est assimilée à un monstre connu pour attirer ses proies dans le but de les

noyer, ce qui souligne son influence mortifère. Enfin, comme vampire, elle

s'apparente à « [une] mangeuse d'énergie, [...] voire d'âme, et [son] vampirisme

se traduit par une débilitation progressive de [sa] proie » (Guillemin
2017 : 44). Ces associations, couplées aux renvois wagnériens, réaffirment
ainsi le caractère diabolique et dangereux dTEgyptiacque, car « [t]outes ces
femmes [...] sont, auprès du personnage masculin, des figures séduisantes

et mortifères » (Picard 2016b : §10), ce qui semble traduire, comme dans la
littérature post-wagnérienne en général, une « peur de la femme » (§1). Il
n'est dès lors pas étonnant de constater la disparition progressive du génie
musical de Thor au fur et à mesure de sa liaison avec Tlgyptiacque : il n'est

plus décrit jouant du piano dans les cinq derniers chapitres du roman, et
son dernier concert, lors duquel il « jou[e] sans expression, à grand bruit,
sabrant son clavier, abusant de la pédale, déchaînant une bacchanale affo-

11 II est intéressant de constater qu'en 1887 déjà, Ritter paraphrasait la Tétralogie à l'aide de

références mythologiques gréco-romaines : « La Walkyrie est une fille du Zeus germanique,
Wotan [...| » ; « [...] comme du cœur de Prométhée, la pitié va se rendre maître de celui de la
Walkyrie, et comme Prométhée la fera choir [...] » (Ritter 1887:3, nous soulignons).

43

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 36-47



Laura Vogel

lante » (Ritter 2000 :104) se clôt sur une disharmonie : « [la] main [de Thor]
frappa le clavier qui râla, dissonant » (106).

Enfin, Ritter reconfigure le thème amoureux omniprésent dans les

drames wagnériens selon une vision qui lui est propre. En effet, Wagner
attribuait à l'amour entre un homme et une femme un pouvoir rédempteur
(Viret 2006 : 70) : l'union entre Sigmund et Sieglinde, par exemple, permet
la naissance du plus parfait héros ainsi que le retour du printemps (Wagner
1894 : 333-334). Ritter, bien que profondément marqué par la conception wa-
gnérienne de l'amour12, condamne l'amour hétérosexuel, qu'il dépeint dans
le roman comme reposant sur la fausseté : si la diabolique Tïgyptiacque
paraît aimer Thor lors de la représentation de Tristan et Yseult, elle le rejette le
lendemain (Ritter 2000 :136), car au lieu d'une émotion amoureuse authentique,

c'est « la musique enjôleuse et surhumaine de Tristan et Yseult [qui]
avait [...] causé ce délire » (156), devenant « L'adjuvant" de leur amour, une
sorte d'aphrodisiaque suprême » (Guichard 1963 :137). La seconde union
hétérosexuelle du roman, qui lie la princesse au pianiste Hardan Neuenhaven,
est elle aussi mensongère. En effet, ces deux personnages sont, d'une part,
liés par leur amour de l'or, dont la convoitise nécessite - comme précisé dans
L'Or du Rhin - de renoncer à jamais à l'amour13; d'autre part, leur union est

impure car fondée sur le viol dYEgyptiacque, dont elle semble jouir, ce qui
révèle sa nature bassement sensuelle. Si Thor ne parvient à se faire aimer

par la Cosaque, c'est qu'elle est toute chair, alors que lui « ri[a] pas de physique
[et] n'[a] de beau que son âme » (Ritter 2000 : 84, nous soulignons). A la relation

charnelle liant Tlgyptiacque et Neuenhaven, Ritter oppose « un subtil
amour des âmes » (Guillemin 2017: 67), dont l'union homosexuelle suggérée
sert de modèle dans le roman. En effet, en Charles-Edouard Rocroy-Malor,
Thor « avait rencontré pour la première fois Vâme de son âme, la tant aimée à

jamais disparue [...]. Il devina une âme sœur qu'il aurait pu aimer, dont il se

sentait aimé » (Ritter 2000 : 69, nous soulignons). Aussi, cette union paraît
supérieure à celle qui lie la princesse et Neuenhaven, car elle est une union
d'artistes : Malor est un génie de la peinture (112) comme Thor un génie de la

musique. Cependant, séduit par la voluptueuse Kundry, pris dans les filets
de la sirène prédatrice, leurré par une Yseult d'un soir, Thor ne reconnaît

pas en la personne du peintre l'amant idéal. La tragédie du récit réside en ce

que Thor oublie Rocroy-Malor malgré sa demande (« en attendant, ne m'oubliez

pas », 110), comme Siegfried oublie Brünnhilde, et lie son âme à celle
de la vampiresse : « Et se trouver enfin réunis, âmes fondues dans l'obscurité
et l'harmonie d'un tel lieu » (127, nous soulignons).

12 « Nul n'a exprimé l'amour, l'amour absolu à une si prodigieuse puissance que [Wagner] »

(Ritter sans date : Ch. I).
13 « Celui-là seul qui renonce au pouvoir de l'Amour [...] pourra faire, avec l'Or, l'Anneau »

(Wagner 1894:240).

44

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 36-47



William Ritter et le wagnérisme

La femme wagnérienne constitue donc un élément perturbateur,
puisqu'elle détourne le personnage masculin de sa véritable âme sœur,
masculine elle aussi. Solidaire de la diabolisation dTEgyptiacque, la carac-
térisation négative de l'hétérosexualité dans le roman semble traduire une
volonté « d'éradication de la différence sexuelle » (Picard 2016b : §1), dans
le but de « reconstituer la vigueur d'une société originelle essentiellement
masculine » (§20). C'est là une préoccupation importante dans la littérature

post-wagnérienne (§1). L'amour homosexuel est ainsi une réplique de

l'amour gémellaire parfait qui unit Sigmund et Sieglinde, et paraît supérieur

à l'amour hétérosexuel non seulement puisqu'il n'est pas charnel et
donc plus pur, mais aussi parce qu'il permet une symbiose d'artistes, c'est-à-

dire une sorte de nouvelle synthèse des arts.
On voit donc que le roman Algyptiacque de William Ritter s'inscrit dans

une tendance littéraire majeure de son temps. Tout en étant empreint de

wagnérisme, le texte problématise les références wagnériennes et recrée en son
sein le débat littéraire qui préoccupe les contemporains de l'auteur. Dans
cette perspective, les personnages du roman, et particulièrement Tïgyptiac-
que et Thor, constituent un cas d'étude intéressant. Comme nous l'avons

vu, les références wagnériennes mobilisées par Ritter pour les caractériser

donnent au lecteur de nombreuses informations sur eux, éclairent leur
relation et préfigurent le dénouement de l'histoire. Si ces références sont
essentielles pour la compréhension du roman, elles ne semblent pourtant
pas suffisantes. En effet, Ritter confère au personnage féminin une nouvelle
complexité en associant aux références wagnériennes des éléments
empruntés à des figures de la mythologie gréco-romaine et slave. Tlgyptiac-
que s'apparente ainsi également à une guerrière amazone, à la chasseresse

Artémis, à une sirène monstrueuse et à un vampire. Le personnage féminin
est diabolisé à travers le renforcement de son caractère sensuel et prédateur,

donc dangereux pour l'homme. Cette vision traduit le fantasme d'un
monde sans femmes, motif récurrent dans la littérature fin-de-siècle.
L'admiration sans limites vouée à Wagner par le jeune Ritter est donc tempérée

par ce qui s'apparente à une volonté de questionner la suprématie esthétique

wagnérienne. Dans une perspective analogue, Ritter s'empare de la
vision wagnérienne de l'amour pour en proposer une vision personnelle :

à l'union hétérosexuelle rédemptrice illustrée par le Maître de Bayreuth, il
oppose une communion d'âmes homosexuelle qu'iTgyptiacque ne peut que
perturber. Ainsi, dépassant le stade de la paraphrase, le roman permet la
redéfinition du modèle wagnérien pour relever le défi posé par Wagner et
son œuvre, et formuler le fantasme d'un nouvel idéal amoureux.

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 36-47

45



Laura Vogel

Bibliographie
Calame, Caroline, « Le roman », dans TFgyptiacque, Neuchâtel, Nouvelle Re¬

vue Neuchâteloise, 2000, pp. 191-197.

Cœuroy, André, Appels d'Orphée. Nouvelles études de musique et de littérature
comparée, Paris, La nouvelle revue critique, 1928.

Guichard, Léon, La musique et les lettres en France au temps du waqnérisme,
Paris, PUF, 1963.

Guillemin, Océane, « JFqgptiacgue ou la splendeur de la Décadence », D'Hé¬

lène à Lilith. Figures de femmes étrangères en Suisse romande (1890-1914),

Lausanne, Archipel Essais n°25, 2017, pp. 43-71.

Picard, Timothée, « La critique musicale wagnérienne : ni la musique, ni
Wagner, mais la littérature et la France », Aspects de la critique musicale au
XIXe siècle, dirs. Sylvie Triaire et François Brunet, Presses universitaires
de la Méditerranée, 2002, p. 319-339.

—. « Tristan et Isolde de Wagner, et sa postérité littéraire », Cahiers de re¬

cherches médiévales et humanistes n°u, 2004, pp. 55-71.

—. « "Là où j'admire ; là où je trouve à redire", Wagner comme défi »,

Wagner, une question européenne. Contribution à une étude du waqnérisme (1860-

2004), dir. T. Picard, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2016a, pp.
29-48.

—. « De la femme à l'androgyne wagnérien : une crise d'identité », Wagner;
une question européenne. Contribution à une étude du waqnérisme (1860-

2004), dir. T. Picard, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2016b,

pp. 187-203.

Ritter, William, Chronique musicale étrangère, Écho de Bayreuth, extrait, sans
date.

—. Du Ie Bayreuth, d'après [illisible] Péladan. Tristan et Yseult [ms], 1886.

—. Mémorandum de Bayreuth 1886 [ms], 1886-1887, extraits.

—. Les femmes de Wagner [ms], 1887.

—. Sensations d'art. A. Musique. Ie Hiver 1886-1889. Â Mademoiselle Sonia de

Chimkewitz [ms], 1886-1889, extraits.

—. « A propos de quelques "idées vivantes" de M. Camille Mauclair », Études

d'Art étranger, Paris, Société du Mercure de France, 1906, pp. 7-80.

—. Sur Wagner [ms], 1913-1914.

—. « Inconséquences de la Tétralogie », Wagner etc. Notes Tétralogie, Tristan
[ms], 1914.

—. JFqqptiacque [1891], Neuchâtel, Nouvelle Revue Neuchâteloise, 2000.
Viret, Jacques, Qui suis-je Wagner, Grez-sur-Loing, Pardès, 2006.

Wagner, Richard, La Tétralogie de l'Anneau du Nibelung [1874], trad. Louis-Pi-
late de Brinn'Gaubast, Paris, E. Dentu, 1894.

—. Parsifal [1882], trad. Marcel Beaufils, Paris, Éditions Montaigne, 1964.

46

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 36-47



William Ritter et le wagnérisme

Windsperger, Lothar, Das Buch des Motive aus Opern und Musikdramen Ri¬

chard Wagners. Für Klavier mit überlegter Text, Mainz/Londres/New York/
Tokyo, Schott, 1920.

47

Versants 66:1, fascicule français, 2019, pp. 36-47


	William Ritter et le wagnérisme : Ægyptiacque, une "paraphrase wagnérienne"?

