
Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas románicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 65 (2018)

Heft: 3: Fascículo español. Texto e imagen en el Siglo de Oro : conexiones y
límites

Artikel: María en trampantojo : a propósito de las imágenes marianas en la
España del siglo XVII

Autor: Vincent-Cassy, Cécile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


versants

Maria en trampantojo. A propôsito de las

imâgenes marianas en la Espana del siglo xvn

Cécile Vincent-Cassy
Université Paris 13

Abstract: En este ardculo tratamos de las imâgenes marianas de culto local, cu-
yas tallas son, en muchos casos, «imâgenes de vestir», con el cuerpo sin esculpir
debajo del vestido y del manto. Estas imâgenes se distinguen las unas de las otras
por sus atuendos. Tras haber expuesto la complejidad teolôgica y antropolôgica
de la imagen mariana en Espana en la época postridentina, exponemos la idea de

que estas imâgenes, designadas como «retratos», fueron un tema récurrente de
las comedias del xvii, constituyendo un auténtico subgénero teatral. La concien-
cia de la tension existente en las imâgenes entre materialidad y referencialidad,
llegô a un grado de sofisticaciôn muy alto en los llamados «trampantojos a lo
divino», como el cuadro que realizô Tomâs Yepes de la Virgen de los Desampa-
rados en 1644.

Keywords: Imagen, Virgen Maria, comedia religiosa, trampantojo a lo divino, re-
trato.

En Ce que nous voyons, ce qui nous regarde, en espanol «Lo que vemos, lo que
nos mira», Didi-Huberman quiso interrogarse sobre la escisiôn del ver, sobre
la pareja ontolôgica entre Ueno y vacio que reside en la experiencia del ver,
sobre la pérdida (y sus derivaciones de ausencia o muerte) que implica la

presencia visible de un objeto. Para explicar su cuestionamiento, en la intro-
ducciôn toma el ejemplo de la experiencia que todo ser tiene ante la tumba,
llena de lo que ya no existe (Didi-Huberman 1992:18 y sg.). Partiendo de esta
reflexion sobre la mirada, encontramos un formidable eco en un contexto

que, a priori, se présenta como muy dispar y muy remoto al que desarrolla el

autor. Ciertamente, desde la perspectiva antropolôgica, indispensable para
abordar el uso de las imâgenes religiosas, la experiencia que un fiel tenia
en el Siglo de Oro espanol frente a las imâgenes marianas que, esculpidas
en madera, se entregaban al culto en sus capillas y altares, en un sinfin de

espacios de devociôn, por toda la peninsula ibérica, era parecida a la que
evoca Didi-Huberman en su libro. El juego entre materialidad y referencialidad

que se desarrollô en estas imâgenes sagradas fue viva expresiôn de

la ambivalencia de la relaciôn que el mundo catôlico tenia con la imago1. Se

i Es un tema que han abordado algunos historiadores del arte en las ultimas décadas.

Especialmente Felipe Pereda en Las imâgenes de la discordia. Politica y poética de la imagen
sagrada en la Espana del 400, en particular pp. 88-98, y en su reciente Crimen e ilusiôn. El arte
de la verdad en el Siglo de Oro, en que el autor indaga en el proceso por el cual los espectadores
de las imâgenes se convertian ante ellas en los «testigos» de su verdad y, a la vez, de su engano.

15

DOI 10.22015/V.RSLR/65.3.2 Versants 65:3, fasticulo espanol, 2018, pp. 13-31.



Cecile Vincent-Cassy

expresô a través de una nutrida literatura que enaltecia el poder de interce-
siôn de tal o cual «retrato» de la Virgen, situado en tal o cual santuario. Eran
tratados de defensa de las imâgenes publicados en el siglo xvii que contaban
la leyenda de su hallazgo y valorizaban sus episodios milagreros. Una de las

primeras obras impresas de este tipo fue la que publico el valenciano Jaime
Prades en 1597 en honor a la imagen de la Fuente de la Salud, Historia de la

adoraciôn y uso de las santas imâgenes y de la imagen de la Fuente de la Salud

(Valencia, Felipe Mey).
En aquel contexto, las tallas de madera o de papel, adornadas y vestidas,

se sustituian, en el régimen del ver, a la figura unica e invisible de la Virgen
Maria. Dicho de otro modo, en estas multiples imâgenes se encarnaba su

figura. Para designarlas se usa el término de «retratos». Muchas de ellas, que
hoy en dia siguen siendo objetos de culto, son imâgenes de vestir: por dentro
no son mâs que un trozo de madera sin esculpir; por fuera, solo estân pin-
tadas su cara, con rasgos a veces bastante esquemâticos, y sus manos, igual-
mente enjoyadas. De alguna manera, al igual que en la tumba evocada por
Didi-Huberman, lo que queda, y cuenta, es la envoltura; lo que se impone
al espectador-fiel es el desbordamiento de los ornamentos, la acumulaciôn y
la variedad de los mantos de la Virgen, sus coronas y atuendos de todo tipo,
que «nos habla de lo que no estâ» (Didi-Huberman 1992:15). Un paradigma
podria ser la Virgen de los Desamparados de Valencia, reconocible por los
innumerables exvotos que cuelgan de su manto. En todos los casos de culto
mariano, los ornamentos de las imâgenes invaden y organizan por un lado
el espacio devocional, y por otro el tiempo cotidiano del devoto, pues los
atuendos varian en funciôn de la liturgia ordinaria y extraordinaria del ano.
Todos los signos exteriores de los que se adornan las tallas permiten indivi-
dualizar y distinguir a las Virgenes las unas de las otras.

En el siglo xvn espanol, es decir en la época postridentina, como es de

esperar, la naturaleza material de las imâgenes marianas, atacada por los

Reformados, planted un problema de orden teolôgico. Por contradecir, al
menos en apariencia, su naturaleza referencial, representativa, produjo un
intenso debate dentro de la Iglesia catôlica. El problema no era exclusivo de

la Virgen Maria. También afectaba a Cristo y a los santos. Dentro de este

marco, se llegô a afirmar la idea de que la eficacia y la potencia de tal o cual
imagen era mayor que la de su original. Por ejemplo, en el texto de un do-
minico de finales del xvii, se encuentra esta afirmaciôn a propôsito del fun-
dador de la orden de predicadores: «Parece mas poderoso, y mayor Santo

Domingo en su Imagen que en su original» (Martinez de Llamo 1682: 224).

Cuando los textos trataban de las esculturas de madera de la Virgen con
el Nino, llama aun mâs la atenciôn que pudieran defender el concepto de

que estas imâgenes estaban hechas a semejanza de la Virgen Maria a pesar
de que su apariencia fuera desconocida, y que ella misma aprobaba, por su

16

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Maria en trampantojo

intervenciôn milagrosa, el uso y devociôn de estas imâgenes. Un ejemplo
muy claro es el «retrato» de la Virgen del Sagrario de Toledo, cuya leyenda,
repetida a principios del siglo xvn, contaba que la imagen venerada en la
catedral primada habia sido «abrazada» por la Virgen en el momento de la
Descensiôn, después de haber impuesto la casulla a San Ildefonso2.

Puede parecer sorprendente que la materialidad de las imâgenes de cul-
to se asumiera tanto después de los ataques protestantes a las prâcticas su-

persticiosas a las que estas daban lugar. Se suele pensar que la ultima sesiôn
del concilio de Trento, el 2 de diciembre de 1563, afirmô, sin mas, la esencia
referencial de las imâgenes. Al contrario, veremos que en la época postri-
dentina la conciencia de la indole paradôjica de las imâgenes locales fue plena

entre los autores catôlicos, y fue incluso un argumento para defenderlas.

Quiero aqui mostrar que la relaciôn entre lo material, lo visible, de estas

Virgenes talladas, y su prototipo, es decir la figura invisible de la Virgen
Maria, fue, en el siglo xvn espanol, tema de una investigaciôn artistica y
literaria muy compleja y refinada. Veremos que llegô a un punto âlgido en un
cuadro de Tomâs Yepes (también ortografiado Hiepes, Valencia h. 1610-Va-

lencia, 1674) de 1644 que es, segun expresiôn de Alfonso Emilio Pérez Sân-

chez, un «trampantojo a lo divino» (Pérez Sânchez 1995:139), llevando a las

ultimas consecuencias la indole paradôjica de la imagen, fuera esculpida
o pintada (fig. 1). Incluso veremos que siendo las leyendas de imâgenes un
tema predilecto de la literatura religiosa, fuera hagiogrâfica o sermonaria,
llegaron a constituir un argumento teatral, forjando lo que creo es un subgé-
nero de comedias religiosas: las comedias de imâgenes milagrosas.

2 A principios de 1616, el jesuita Francisco Portocarrero dio a las prensas de Luis Sânchez, en
Madrid, su obra titulada Lïbro de la Descensiôn de nuestra Senora a la santa Yglesia de Toledo, y vida
de San Ilefonso Arçobispo délia. En ella, el autor hilvanaba una demostraciôn de la antigüedad
de la imagen conocida como de Nuestra Senora del Sagrario, de la que afirmaba que estaba
conservada en Toledo desde el siglo vi, y no habia sido transportada a Asturias junto a otras
santas reliquias en los tiempos de gobierno musulmân. «Su antigüedad es tanta», confesaba

Portocarrero, «que no he podido averiguar en que tiempo, ni que artifice la labrô». Pasaba a

describirla como «de vulto labrado de talla y madera, vestida de plata con una orla de oro con
piedras. Tiene el nino (que tambien es de bulto) vestido de la misma forma que la imagen. Mira
a la Madré santissima, y con la mano echa la bendicion al pueblo». La Virgen del Sagrario es

pues una sencilla talla de madera, que no es particularmente hermosa, y hoy en dia se data
del siglo xii —y ha sido revestida de plata en el siglo xv (1465)—. Pero para Portocarrero esta

Virgen tenia un valor particular: segun la leyenda revitalizada después del concilio de Trento
en los entornos humanistas catôlicos de la ciudad, se trataba de la imagen ante la cual rezaba

san Ildefonso cuando se le apareciô la Virgen y le impuso la casulla.

17

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Cecile Vincent-Cassy

Fig. i. Cuadro de Tomas de Yepes, 1644.

Escisiôn del ver en las imâgenes marianas milagrosas

En Espana son innumerables las imâgenes marianas que podemos citar:
la Virgen de Atocha, la Virgen del Pilar, la Virgen de los Reyes, la Virgen de

la Regia, la Virgen de Valvanera, la Virgen del Olivar, de la Pena, de Guadalupe,

etc. Basândonos en la contribuciôn de Honorario Velasco a la excelen-
te obra sobre la Religiosidad popular que publicaron Carlos Alvarez Santalô,
Maria Jesus Buxô i Rey y Salvador Rodriguez Becerra en 1989, podemos
decir que la imagen représenta el vinculo con la persona sobrenatural que
tiene una comunidad concreta: la imagen es una «concreciôn» de lo sagrado
(Velasco 1989: 402). Como apuntâbamos antes, lo que las individualiza son
sus atuendos, algo que se intenté regular después del concilio de Trento en
los distintos sinodos, como el de Orihuela, en 1600:

Hay que dolerse de que en las iglesias, mientras se celebran las procesiones,
las imâgenes de los santos y mucho mas de la Beatisima Virgen, sean ador-

18

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Maria en trampantojo

nadas con una belleza tan desvergonzada y un esplendor tan mundano y
sean compuestas con tanto adorno y tocados de mujer, con vestidos de seda

segun la costumbre de las mujeres profanas... Mandamos que desde ahora
no sean vestidas de este modo las imâgenes segun la costumbre de otras
mujeres, peinadas con el cabello rizado en figura icônica o con vestido recibidos
en préstamo de mujeres profanas, ni alinadas con hâbito secular (Saravia
i960:129).

Se expresa aqui la problemâtica escisiôn del ver, cuestionada por Didi-
Huberman: lo que hay «dentro» de la imagen, es decir lo que no es accesible

a la vista, desaparece debajo de que lo que esta sobre o fuera de la imagen, lo

que la adorna. La imagen esta cubierta de relicarios, joyas y exvotos. De este
modo lo exterior, todo lo que los devotos colocan, cuelgan, acumulan sobre

ella, cobra una importancia esencial. La materialidad de la talla escultôrica
se extiende, y la desborda. La Virgen de los Desamparados, antes citada, es

paradigmâtica de esta constataciôn.
Sin embargo, remitiéndonos a las categorias fijadas por los teôlogos cris-

tianos desde la Edad Media, diriamos que estas esculturas se relacionan
mas con la imago que con el vestigium. Su semejanza con el prototipo es leja-
na y arquetipica (una mujer joven con un nino). Su relaciôn con lo sagrado se

expresa mas bien a través de los testimonios de su intercesiôn a favor de los
fieles: las joyas, etc. Su eficacia es visible a través de estos objetos colgados de

su manto, es decir la relaciôn entre la imagen visible y el ser invisible. Es lo

que prueba la verdad de su intercesiôn para una comunidad que la adorna

y la enjoya.
La imagen se relaciona también, como ya apuntado, con una leyenda

local. Hororario Velasco subraya que: «el lugar es la determinaciôn histôrica
de la leyenda, es decir, su prueba, su condiciôn de verdad aprobada. El sen-
tido que suele otorgarse a la leyenda es a veces el de narraciôn no verificada,
pero, localizada en un espacio concreto, la creencia en lo narrado encuen-
tra un objeto indubitable»3. Apunta esta cita al carâcter especular del culto
local: es el culto de los fieles la prueba de la verdad de la imagen, y no lo

3 Es algo que también subrayô André Vauchez, en la introducciôn de Erik Thuno et Gerhard
Wolf (eds.), The Miraculous Image In the Late Middle Ages and Renaissance. Papersfrom a conference
held at the Accademia di Danimarca in collaboration with the Bibliotheca Hertziana (Max-Planck-
Institut für Kunstgeschichte) Rome, 31 May-2 June 2003, Roma, "L'Erma" di Bretschneider, 2004,
p. 10: «En fait, l'image miraculeuse n'est pas seulement active, dans la mesure où elle effectue
des miracles. Elle est surtout interactive par rapport à un spectateur ou à un public de dévots

pour lesquels il est normal qu'elle intervienne en leur faveur, dès lors qu'ils la voient et la
vénèrent, et qu'ils la considèrent comme un "medium" privilégié entre le monde d'ici-bas et
l'au-delà. Le critère essentiel de la popularité des images miraculeuses réside en effet dans
leur efficacité et le succès de certaines d'entre elles est lié, du point de vue du fidèle ou du
pèlerin, au fait que le personnage qu'elles représentent se montre réceptif à la prière de ceux
qui l'implorent et particulièrement disposé à l'exaucer».

19

Versants 63:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Cecile Vincent-Cassy

contrario. Es decir que el culto es lo que llena el hueco —la distancia—
existente entre la imagen concreta, material, y la figura invisible de la Virgen.

El debate sobre la imagen
Hasta ahora, he utilizado el término de imagen sin cuestionarlo. El tex-

to de la ultima sesiôn del concilio de Trento Sobre la invocation, veneration

y reliquias de los santos, y de las sagradas imâgenes parece que ha zanjado el

problema de su significaciôn afirmando su uso y su referencialidad. Pero
asumiendo las posibles dérivas supersticiosas criticadas por los reformados,
el texto conciliar de diciembre de 1563, negando la total identificaciôn entre
la imagen y su referente, se conformé con delegar la responsabilidad del uso
ortodoxo de las imâgenes a los obispos, y afirmar la capacidad didâctica de
las mismas: biblia pauperum4.

Esta es la definiciôn que da Sebastian de Covarrubias en el Tesoro de la

lengua castellana (1611), antes de pasar a recordar la separaciôn que produce
la cuestiôn de la imagen entre ortodoxia y heterodoxia:

Latine imago, a nomine graeco eigma, tos, igma, atos, imago, simïlitudo. Segun
otros imagen dicitur quasi imitago, imago simulacrum, et alicuis rei repraesenta-
tio. Los griegos llaman a las imâgenes icônes, eikon, onos, imago, segun Santo

Tomas, I part. q. 35, art. I, ad primum: «Imago proprie dicitur quos proced-
it ad similitudinem alterius; id autem, a quo procedit, dicitur proprie exemplar».
Comunmente entre fieles catôlicos llamamos imâgenes las figuras que nos

representan a Cristo nuestro Senor, a su benditisima Madré y Virgen Santa
Maria, a sus apôstoles y a los demâs santos y los misterios de nuestra Fe, en
cuanto pueden ser imitados y representados para que refresquemos en ellos
la memoria; y que (a) la gente ruda, que no sabe lettras, les sirven de libro,
como al que las sabe, la historia; y de aqui viene que los libros que tienen
figuras, que significan lo que contienen cada uno y cada capitulo, se llaman
libros historiados y las estampas histôricas [...] (Covarrubias 1998: 662).

Se constata que lo material, lo visible, en las imâgenes marianas, no fue
vaciado de toda verdad, de toda eficacia, a favor de lo invisible, de la vida del
mâs allâ. Al contrario de lo que puede sugerir la separaciôn hecha por Hans

4 Citamos el texto en la traducciôn de Ignacio Lopez de Ayala (El Sacrosanto y Ecuménico
Concilio de Trento, 1798: 355-360), «Ensenen con esmero los Obispos que por medio de las
historias de nuestra Redenciôn, expresadas en pinturas, y otras copias, se instruye y confirma
al pueblo recordândoles los articulos de la fe, y recapacitândoles continuamente en ellos...Y
si aconteciere que se expresen y figuren en alguna ocasiôn historias y narraciones de la

Sagrada Escritura, por ser estas convenientes a la instrucciôn de la ignorante plebe, ensénese
al pueblo, que esto no es copiar la divinidad, como si fuera posible que se viese esta con ojos
corporales, o pudiese expresarse con colores, o figuras».

20

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Maria en trampantojo

Belting en su clâsico Bild and Cult entre imago-simulacrum (imitacion-sustitu-
ciôn de la verdad copiada por acciôn de un creador-artista) y vestigia (ruina,
resto) mas cercanas a lo que son las reliquias (imagenes acheiropoietas, he-
chas sin mano humana), las imagenes marianas permitieron expresar un
modo de comprensiôn y de uso de la imagen que, sin negar la naturaleza
material de la misma, no le quitaba tampoco su poder representativo. Vea-

mos cômo se expresô esta idea en nuestro ejemplo paradigmâtico.

La Virgen de los Desamparados

La Virgen de los Desamparados es una imagen milagrosa de principios
del xv cuyo culto naciô dentro de una comunidad de Valencianos contem-
porâneos de san Vicente Ferrer, en un grupo de promotores del primer
hospital de locos, el Hospital dels Ignoscents, Foils e Orats (Aparicio Olmos 1964 y
1968). Mas concretamente, se atribuye al fraile de la Merced Juan Gilabert
Jofré el haber solicitado la caridad de sus conciudadanos en un sermon del

primer domingo de Cuaresma de 1409. El Papa Benedicto XIII, al cual la
Corona de Aragon permaneciô fiel, dedicô el hospital al patrocinio de los Santos

Inocentes, pero los fundadores quisieron colocarlo bajo el patrocinio de

la Virgen Maria. Asi fue cômo el hospital pasô a llamarse de «Nostra Donna
Sancta Maria dels Innocens». Pero la imagen todavia no existia. Hubo que
esperar a que la cofradia fuera fundada, lo que se produjo en 1413, siendo
esta aprobada en 1414 por el rey de Aragon y por el Papa. Luego la cofradia
pidiô autorizaciôn al rey Alfonso III de Valencia (Alonso el Magnânimo) de

«tener una representaciôn o imagen de la Virgen Maria en plata dorada o en
madera para colocarla sobre las espulturas de los miembros de la cofradia

y de aquellos a quienes ofrecen sepultura». Se menciona por primera vez
la imagen en los archivos de la cofradia en 1426. Tiene la particularidad de

tener la cabeza inclinada para poder colocarla sobre un cojin en los féretros
de los cofrades. Lleva una flor de lis en la mano derecha, y el Nino Jesus lleva
la cruz. Cortada por detrâs, es decir plana, se la viste para las procesiones
con largo manto, y se la pega a la pared de un palio cuando se la expone al
culto. Pero a pesar de saber que la imagen tuvo que ser fabricada después de

la creaciôn de la cofradia, sus origenes son legendarios.
La leyenda cuenta que el Padre Gilabert, quien ya habia incitado a los

Valencianos a crear el hospital de los locos de Valencia, en varios sermones
pidiô también que los escultores e imagineros hicieran una imagen de la

Virgen Maria para la cofradia. Un dia de 1414, cuatro jôvenes peregrinos
llegados a Valencia fueron acogidos en los edificios de la cofradia. En

contrapartida ofrecieron fabricar una imagen de la Virgen en très dias, y
fueron instalados en la ermita de la cofradia. Al cabo de los très dias, la
ermita estaba silenciosa y los peregrinos no se habian presentado. Se forzô

21

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Cecile Vincent-Cassy

la puerta y se encontrô la imagen de la Virgen Maria, cuya belleza, asociada

con la desapariciôn de los peregrinos, hizo deducir que era un divino
retrato de la Virgen, y que los peregrinos desaparecidos eran unos ângeles

(Aparicio Olmos 1964 y 1968). En definitiva, la imagen es presentada como
acheiropoieta: mas cercana al vestigium, a la reliquia, que al simulacrum. Pero,
la forma cômo se define la imagen de la Virgen de los Desamparados es de

la «materia ambigua». Esta expresiôn se encuentra bajo la pluma de José

Vicente Orti, autor de la Historia de la Sagrada Imagen de Maria Santissima.
Indica que se le concedia a la imagen un poder que va mas alla del de ser una
representaciôn recordatoria de la verdadera imagen invisible.

Es su materia, de carton tan bien labrado, que nuestro D. Lorenzo Matheu,
tuvo por cierto ser dudosa: materiae ambiguitas; tal fue el primor, y habili-
dad del Artifice. Su estatura, de mas de siete palmos. El rostro, aunque por
hermosissimo, y atractivo représenta muy al vivo el Original que reyna en

cuerpo, y aima en la gloria, manifesta mas lo compassivo, y acostumbra va-
riar sus colores, segun los sucessos, y ocasiones, que han ocurrido, y se han
observado derramando sus preciosos ojos tiernas lagrimas,como que parece
nos assiste, y acompana en nuestras aflixiones (Orti 1767:15-16).

Llama la atenciôn la insistencia hecha por Orti en el rostro, los colores
de la imagen, y los sentimientos que ella suscita en los espectadores-fieles.
La imagen es considerada como vivo retrato, y retrato con vida. Esto explica
que llegara a ser un tema de «comedias amorosas» a lo divino, en las que
el retrato de la Virgen es el motor de la intriga. Se fraguô un subgénero de

piezas dramâticas que hasta ahora nunca han sido examinado. La creaciôn
de este tipo de comedias religiosas no es solo una prueba del interés central

que tenia el culto de las Virgenes para los subditos de Felipe III, Felipe IV
y Carlos II (1598-1700). También se explica porque remitian estas intrigas a

la relaciôn entre copia y realidad, imitaciôn y esencia, omniprésente en la

expresiôn tanto literaria como plastica del Barroco espanol.

Comedias de imâgenes marianas (o de imâgenes milagrosas)

El motivo del retrato de la Virgen provoca un enamorarse de la belleza
de la imagen que parece sustituirse totalmente al prototipo en unas cuan-
tas comedias del Siglo de Oro. Poemas amorosos a lo divino, las comedias

muestran cômo se enamora un personaje, masculino o femenino, de un
retrato de la Virgen, hasta el punto de que su alma sea transportada. Se ex-

presan pues las emociones del personaje, su turbaciôn. El amor se concibe

como una forma espontânea devociôn: es la senal de que el personaje ha «re-

22

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Maria en trampantojo

conocido» la «divinidad» de la imagen, ha sido capaz de ver que se trataba de

un verdadero retrato de la Virgen invisible.
Por ejemplo, en la tercera jornada de la comedia La Virgen de la Fuencisla,

de Juan de Matos y Juan de Zavaleta, el personaje de Ester, judia, apunta a

la presencia de un «no sé qué» que le anade «aima» al rostro de la Virgen.
De este modo, Ester empieza a convertirse al cristianismo. Su conversion
mediante la mirada es, por asi decirlo, «espontânea»5.

Otro ejemplo es del personaje del rey Fernando III en la Virgen de los

reges de Hipôlito de Vergara (1623). El objetivo de esta comedia, errôneamente
atribuida a Tirso de Molina hasta fechas relativamente recientes (Iscla Ro-
vira 1975), era apoyar el culto al rey Fernando III de Castilla, cuyo proceso
de beatificaciôn se introdujo en Roma en 1628. Hipôlito de Vergara, autor de

la comedia, se apoyô para ello en el culto que tanto él mismo como el candi-
dato a la santidad tenia por la Virgen de los Reyes. Cuando en 1628 dio a las

prensas la hagiografia del rey Fernando III, colocô su comedia al colofôn,
explicando en el prôlogo que: «con reciproca correspondencia y estimaciôn
de su fervoroso amor, le enviô (al rey Fernando) la Reina del cielo un retrato
suyo por mano y ministerio de los ângeles».

Fa leyenda de la Virgen de los Reyes cuenta en efecto que la Virgen se

le apareciô al santo y que este quiso transponer su vision en una imagen
material, sin conseguirlo. Finalmente unos ângeles, bajo apariencia de pe-
regrinos, ejecutaron el «retrato». Justifica pues que la talla de la Virgen se

custodie en la capilla de la catedral y se désigné como un retrato de la
Virgen. Otro ejemplo podria procéder de la comedia de Agustin Moreto y Jerô-
nimo Cancer publicada en 1670, La Virgen de la Aurora de Agustin Moreto y
Jerônimo Cancer, que por razones de largura no podremos citar. De modo
general, en esta pieza como en las otras, se activa la devociôn mariai de un
personaje y, colmo de la «mise en abîme», se procédé a esta activaciôn gracias

a la intervenciôn milagrosa de la Virgen que se représenta en las tablas,
a través de una apariencia, o sea de una imagen. Asi es como Ester, logra
imponer a los demâs personajes el culto a la imagen mariana particular de

5 En La Virgen de la Fuencisla, de Villaviciosa, Matos Fragoso y Zabaleta, en la Jornada tercera
el personaje de Ester se dirige a la imagen de Maria de la Fuencisla, confesando su turbaciôn
ante su «semblante» pp. 383-384: «Aunque el acaso ha sido/ el que de Roboan me ha dividido,/
a pensar he llegado,/ que del acaso se valiô el cuydado,/ pues desear no pudiera/ otra ocasion,

que mas agradeciera./ La corta suerte mia,/ bellissimo Retrato de Maria,/ siempre que a tus
umbrales/ passo, no sè que visos celestiales/ dulcemente me ciegan,/ que me dan luz, quando
la luz me niegan,/detenerme no puedo,/ como quisiera verte, pero el miedo/ de la nota que
diera/ de mi nacion, si en ti me suspendiera,/ mas oy que por la rara/ festividad ninguno en
mi repara,/ con cuidadoso descuido notar quiero,/ no que vi yo mas, que vio en ti el Tercero,/

y justo Rey Fernando/ que del suelo, y de ti se fue apartando/ la atencion vehemente,/ mucho
siente azia si, quien nada siente./ Respetable, y hermoso es el semblante,/ mas semblante sin
alma no es bastante/ a elevar tanto un aima,/ que dexe el cuerpo en inmobil calma;/ mas alli
un no sè que vè mi desvelo,/ o que del cielo baxa, o sube al cielo».

23

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Cecile Vincent-Cassy

la Fuencisla. La devociôn del personaje es, en todos los casos, el motor de la
acciôn dramâtica que converge hacia el culto colectivo.

El retrato es considerado aqui pues como una imagen verdadera. Dicho
de otro modo, la verdad de la imagen se traduce por el término de «retrato»,
que es la copia exacta de un modelo, capaz de sustituirse al prototipo, y los

personajes motores de la intriga lo perciben antes que los demâs.
El término de «retrato» ya habia sido también utilizado en la comedia de

Tirso de Molina, La dama del olivar, que séria una de las primeras comedias
del subgénero que aqui definimos. Es una comedia cuya redacciôn situa la
editora Bianca de los Rios en el momento de un exilio de Tirso entre agosto
de 1614 y febrero de 1615, en el cual no ha encontrado ningun documento
relativo a su presencia en Toledo. Sigue a la comedia Tanto es lo de mas como
lo de menoSy sâtira disparatada del valido de Felipe III, el duque de Lerma.
La comedia forma parte, eso es indudable, del ciclo aragonés del teatro tir-
siano, junto con La joya de las montanas Santa Orosiay anterior a El celoso

prudente, Palabras y plumas, Los Amantes de Teruely Quien calla otorya. Es decir

que formaria parte de las comedias escritas en Aragon, durante un supuesto
destierro cuya sede puede haber sido el convento mercedario de Estercuel.

Sea como fuere, en el desenlace todos los personajes de La dama del olivar
se reunen en torno al olivo santo al que Maroto, primer devoto de la Virgen
-a la que le ha aparecido ya en dos circunstancias-, les ha traido. Maroto
tiene la cabeza torcida. Es el resultado del milagro realizado por la Virgen
para dar pruebas de que le ha efectivamente aparecido, y de que hay que
creerlo cuando cuenta que ella le ha pedido que se funde un convento de

mercedarios para guardar su imagen en el olivo cerca de Estercuel. La Virgen

Maria toma la palabra después de que todos los personajes reunidos le

hayan rezado. En los versos que pronuncia instituye el culto a su «retrato»
particular, apelando a la construcciôn de un santuario para albergarlo:

Virgen. Hijos, el amor que siempre
he tenido a vuestra tierra,
pues en vida a Zaragoza
ilustré con mi presencia,
me obliga a que mi retrato
os deje, en quien todos tengan
refugio en sus aflicciones

y socorro en sus miserias.
Labradme en este olivar
un Monasterio e Iglesia
que mis hijos Redentores
dichosamente posean,
y haciendo el altar mayor
en esta parte, por prueba
de que soy paloma pura

24

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Maria en trampantojo

que el ramo de oliva lleva,
en este olivo tendré
mi sagrario, sin que vean

que sus hojas saludables
eternamente estén secas.
Sanarân enfermos tristes
de enfermedades diversas

con las hojas deste olivo,
poniendo mi gracia en ellas.
Y el pastor que descubriô
esta maravilla inmensa
(Vuélvese la cara adelante)

y ya por mi favor tiene
en su lugar la cabeza,
sirviéndome en esta casa,
trocarâ campos y ovejas

por la oveja que dio al hombre
el Agnus que Juan ensena.
Honraré de aqui adelante
a los patronos que heredan
esta villa y devociôn
con hazanas y nobleza.

Hijos, mi imagen os dejo
reverenciândome en ella,
La Dama del Olivar
ilustra la patria vuestra (Encûbrese) (Tirso de Molina 1969:1217).

La comedia, con su estructura teleolôgica propia del subgénero al que
pertenece, représenta la instituciôn del culto a la Virgen. Se trata de poner
en escena la devociôn de un grupo humano determinado. No se représenta
pues el culto a la Virgen de la narratio biblica, sino su culto particular en un
lugar concreto, del que se dramatiza el entorno. Los personajes de la pieza,
incluso los que resisten a reconocer que la imagen sea una imagen milagre-
ra, vienen a definirse, en este marco, como sus fieles potenciales, que ante
todo son los espectadores de la talla. Al final, debe triunfar su culto. Segun
esta lôgica estructural, el reconocimiento del retrato es un leitmotiv de este

tipo de comedias, igualmente présente en La Virgen de los Desamparados de

Valencia, Marco Antonio Ortiz. Si menciono este texto en particular, no es

solo para corroborar una vez mas la creencia en que las imâgenes marianas
eran retratos, copias, de la Virgen. Me importa igualmente citarla porque es

el eslabôn de una investigaciôn intelectual y creativa extremadamente refi-
nada sobre la «materia ambigua» de la imagen que tuvo muchas manifesta-
ciones a lo largo del xvii, e insistir en que el teatro fue uno de los medios de

esta investigaciôn. Encontrô una expresiôn particularmente refinada en el

género pictôrico, con el «trampantojo a lo divino», cuyo primer ejemplo se-

25

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Cecile Vincent-Cassy

ria el lienzo de la Virgen de los Desamparados ejecutado por un bodegonis-
ta, Tomas Yepes, en 1644. En la segunda mitad del siglo se cultivé este tipo
de representaciôn genérica del que desconozco ejemplos fuera de Espana.

El retrato del retrato
La obra de Yepes se conserva hoy en dia en el antecoro del monasterio

de las Descalzas Reales de Madrid y représenta a la Virgen de los
Desamparados ya mencionada. No se sabe cômo llegô a las colecciones del con-
vento, pero el vinculo que tuvo la comunidad de coletinas con el reino de

Valencia era fuerte desde su fundaciôn bajo patronazgo de Juana de Austria,
hermana de Felipe II, a mediados del siglo xvi: la primera comunidad, que
contaba con la hermana de san Francisco de Borja, era originaria de Gan-
dia. También puede explicarse la presencia de este cuadro en las Descalzas
Reaies por la estrecha relaciôn entre la Corona y el santuario de la Virgen de

los Desamparados, situado cerca de la catedral de Valencia, pues los reyes,
como monarcas de Aragon, ejercian su patronazgo sobre él desde su fundaciôn

en la Edad Media.
La inscripciôn en el papel pintado al pie del manto de la Virgen précisa:

«Thomas Yepes me fecit en Valencia 1644», lo cual invita a varios comenta-
rios. Por un lado aporta la precision de la fecha y del lugar. Por otro, mani-
fiesta la reivindicaciôn por el artista de la autoridad de la imagen. El caso es

que este artista, Tomas Yepes, era famoso por dos caracteristicas: una era su

origen valenciano (lo que permite renforzar la idea de la fuerte indole local
reivindicada por la pintura), y la otra era su especializaciôn en bodegones,
realizados con una técnica destinada a producir la sensaciôn de estar en
presencia de los objetos pintados (iluminaciôn, claroscuro, puesta en escena).
El cuadro de la Virgen de los Desamparados ha sido realizado con la misma
técnica que sus bodegones, dotando la pintura de un aspecto hiperrealista,
creando una «evidencia» fundada en la confianza en la capacidad imitativa
del arte. Pérez Sanchez lo llama un «trampantojo a lo divino».

Se trata de un tipo de cuadro piadoso, que représenta imâgenes de devo-
ciôn, generalmente escultôricas -pero en algun caso también pinturas- tal
como se las venera en sus altares -dotados con frecuencia de indulgencias
o privilegios senalados- acompanadas de sus accesorios, taies como corti-
nillas, floreros, jarrones de plata o joyas. La imagen pintada, con obsesiva
realidad y clara voluntad tridimensional, consigue -y es sin duda el objetivo
propuesto por el artista y sus comitentes- que quien contemple el lienzo
piense -y aun sienta- que se halla en presencia de la misma efigie represen-
tada y participe, por ello, de su prodigioso efluvio (Pérez Sanchez 1992:139).

Todo parte de la creencia en la «transparencia» de la imagen, en su se-

mejanza al modelo (o propotipo), expresada por el término «retrato» ya co-

26

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Maria en trampantojo

mentado. El retrato es posible porque se trata de representar no a la Virgen
Maria del relato evangélico, sino a la Virgen de los Desamparados represen-
tada en su lugar. Retomando una vez mas la terminologia de Pérez Sanchez,
se podria hablar de una composiciôn de lugar, al modo de lo que preconizô
Ignacio de Loyola en sus Ejercicios espirituales. Pero la composiciôn de lugar
aqui operada es de un tipo especial. Lo que coloca en su lugar es mas bien la

imagen. En efecto, la pintura de Yepes da la ilusiôn de estar ante la imagen
verdadera en su lugar de culto6.

Se produce por lo tanto con esta pintura el mismo fenômeno estructu-
ral que el ya descrito en las comedias: estamos frente a una imagen que es

fisicamente real, tan real para los ojos como una escultura es real para los

ojos y las manos. Lo que esta en juego es el concepto de «realidad» sensible,

sensorial, de la imagen no tanto esculpida como vestida, cubierta, para
provocar en el espectador la experiencia de estar ante la imagen. Aqui de-

beriamos hacer referencia a otro libro de Didi-Huberman cuyo titulo indica
de rondôn que la reflexion atane a la cuestiôn de lo que se produce cuando
uno esta «frente a la imagen»: Devant l'image. Question posée auxfins d'une
histoire de l'art. En el caso que examinamos, se incita al espectador a orar ante
esta imagen como haria un peregrino ante la imagen mariana en la capilla
de Valencia, depositando un exvoto. Provoca un deseo de colocar un objeto
devocional. Esta presentaciôn toma la forma de una ofrenda.

La acumulaciôn de exvotos, relicarios, joyas, imâgenes sagradas repro-
ducidas con detalles en el cuadro de Yepes acentua la naturaleza inanimada
de lo que esta representado. Sin embargo el rostro de la Virgen y del Nino
estân animados. La imagen se vuelve aun mas «verdadera», pues los santos
rostros estân como engarzados en la inmobilidad total del objeto. Por lo tanto,

el término de «trampantojo» parece no adecuarse a este tipo de imagen,
pues no hay «engano». Remitiéndonos una vez mas al Tesoro de Sebastian
de Covarrubias, el trampantojo se entendia en el xvn como «La trampa y
engano que alguno nos hace en nuestra presencia y delante de nuestros ojos»
(Covarrubias 1998: 974).

6 Juan Martinez Cuesta ha dedicado un ardculo titulado «Los trampantojos "a lo divino".
Imâgenes pictôricas de cultos marianos populäres en fundaciones reaies. Un caso singular:
el monasterio de las Descalzas Reaies de Madrid» a todos los «trampantojos a lo divino» que
pueden encontrarse en el monasterio de las Descalzas. A propôsito del cuadro de Yepes,
dice con mucha razôn: «El pintor ha decidido representar la imagen tal y como se la venera
en su altar, adornada con sus mismos elementos, bajo un concepto de obsesivo realismo

que busca crear el mismo efecto religioso que si el espectador estuviera ante ella. De esta
forma, la pintura se convierte en algo mâs que un simple recordatorio ya que casi se puede

pensar que ante los ojos del creyente aparece como un auténtico objeto de culto con la misma
validez que la obra original» (162), y también: «El pintor no busca emular la realidad de la obra
representada en una auténtico trampantojo, sino en la representaciôn de una imagen dentro
de su contexto, de ahi el insistir en los elementos decorativos que van junto a ella: el retablo

que la enmarca, los candeleros que la alumbran o las flores que la hermosean» (163).

27

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Cecile Vincent-Cassy

Hay que recordar que hubo otros muchos ejemplos de este tipo de

imageries que reflejaba una rebuscada conciencia de la «materia ambigüa» de

la que las imâgenes marianas eran hechas. Francisco Rizi ejecutô un tram-
pantojo de la Virgen del Sagrario de Toledo por encargo del capitulo de la
catedral para mandarlo al capitân don Manuel de Miranda, originario de

Toledo, y entonces residente en Puebla de los Angeles (México). Hacia 1680

Juan Carreno de Miranda hizo el cuadro de la Virgen de Atocha hoy conser-
vado en el museo del Prado7.

Pero de entre todos los ejemplos posibles, el cuadro de Yepes lleva esta
reflexion en pinceles a sus ultimas consecuencias. En efecto no solo tien-
de hacia la reproducciôn mas fiel posible de la talla valenciana, imitando
todos los exvotos, relicarios, accesorios (que no son tan accesorios), segun
la técnica del bodegôn8, sino el altar sobre el cual esta colocada la Virgen
con el Nino. Finalmente, donde en las tavolette o milagritos que depositan los
fieles al pie de la imagen se suelen encontrar inscripciones sobre las circuns-
tancias de la cura, encontramos la inscripciôn ya citada con el nombre y la
fecha de ejecuciôn del cuadro. Esta inscripciôn nos hace asistir a la fâbrica
de la imagen que se nos hace présente. De este modo se déclara la potencia
y la calidad milagrosa del artificio pictôrico, segun un proceso comparable
(pero no idéntico) al del Ticiano con su famosa Piedad de 1571 de la Galleria
dellAcademia de Venecia, en que la Mater dolorosa con Cristo en brazos
esta situada en un nicho, aunque no esta representada como una escultura.
Yepes hace triunfar el acto de pintar como un acto de devociôn que permite
«reconocer» la verdad de la imagen mariana. Un colmo, tratândose de un
trampantojo.

Por lo tanto, después del concilio de Trento, hubo un debate muy nu-
trido dentro de la Iglesia catôlica sobre la indole teolôgica de las imâgenes.
Se expresô en particular en las imâgenes marianas de culto local, que te-
nian la funciôn de representar a la Virgen Maria del relato evangélico, pero
también tenian una identidad autônoma como esculturas con cultos locales
fuertemente arraigados. Sus leyendas hacian de ellas unos objetos milagre-
ros y milagrosos, de origen divino en algunos casos. Eran de «materia ambi-

gua». El debate sobre estas imâgenes fue de tal importancia que se plasmô
en el teatro. Se creô un auténtico subgénero de comedias dedicadas a estas

7 La Virgen de Atocha, h. 1680, ôleo sobre lienzo, 218x148 cm, numéro del catâlogo P05536.
En la parte inferior de la peana: «CARRENO PIC. CAMARAE R. CAROLIII». Actualmente,
depositado en el Museo de Historia de Madrid, https://www.museodelprado.es/coleccion/
obra-de-arte/la-virgen-de-atocha/2f97b75a-2328-43ec-ac3e-ef7bfo94ed27 [consultado el 10 de

enero de 2018].
8 Remito también a la pâgina web del museo del Prado para que el lector pueda apreciar
la técnica y el estilo de Yepes https://www.museodelprado.es/coleccion/artista/hiepes-tomas/
ei4i256b-o8f7-447d-8866-7i4bi4469a58?searchMeta=tomas%2ohiepes [consultado el 10 de

enero de 2018].

28

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Maria en trampantojo

imâgenes marianas. Una de ellas se dedicô a la Virgen de los Desamparados
de Valencia. Esta imagen fue paradigmatica del debate, hasta el punto de

provocar una investigaciôn artistica muy sofisticada en el famoso cuadro
de Yepes. Desatô, a su vez, la creaciôn de un subgénero pictôrico, el llamado
«trampantojo a lo divino». Escritores y pintores llevaron el cuestionamiento
sobre la «materia ambigua» a sus ultimas consecuencias. El espectador ante
ellas se pregunta qué es lo que ve, qué es lo que mira.

Bibliografïa

Aguirre, Joachin de, Comedia nueva. La mejor Rosa entre espinas, y Virgen de

Aranzazu, suelta, s.l, s.d, s.n.
Andrés Ordax, Salvador, «La expresiôn artistica de los "exvotos" y los "cua-

dros de santuarios"», Religiosidad Popular en Espana, actas del Simposium,
II, R.C.U. Escorial-Ma Cristina, Servicio de Publicaciones, 1997, pp. 9-27.

Aparicio Olmos, Emilio Maria, Del sermon del P. Jofré al breve de Juan XXIII.
Madré de Desamparados é, Valencia, Ediciones Mater desertorum, 1964.

—. Santa Maria de los inocentes y desamparados en su iconografia original y sus

precedentes histôricos, Valencia, Servicio de estudios artisticos, Institu-
ciôn Alfonso el Magnânimo, Diputaciôn provincial de Valencia, 1968.

Arranz Otero, José Luis & Ismael Gutiérrez Pastor, «Virgen de los Desamparados

de Valencia», El Mundo de Carlos V. De la Espana Medieval al Siglo de

Oro, México, 2000, pp. 308-309.
Covarrubias, Sebastian de, Tesoro de la lengua castellana 0 espanola, ed. Martin

de Riquer (1943), 4a ed. 1998, Barcelona, Ed. Alta Fulla.
Didi-Huberman, Georges, Devant l'image. Question posée aux fins d'une histoire

de l'art, Paris, Ed. de Minuit, 1999.

—. Ce que nous voyons, ce qui nous regarde, Paris, Ed. de Minuit, 1992.
El Quijote en sus trajes, exposiciôn, comisarias Sofia Rodriguez Bernis y Rosa

Pereda, Madrid, Ministerio de Cultura, 2005.
Garcia Sanz, Ana, «Virgen de los Desamparados (1644)», en Arte y Saber. La

cultura en tiempos de Felipe III y Felipe IV: exposiciôn 15 abril-27 junio 1999,
Museo Nacional de Escultura, Palacio de Villena, Valladolid, Direcciôn
General de Bellas Artes y Bienes Culturales - Secretaria de Estado de

Cultura, 1999, p. 101.

—. «Virgen de los Desamparados, 1644» en Ronda Kasl (ed.), Sacred Spain.
Art and Belief in the Spanish World: exhibition, Indianapolis, Indianapolis
Museum ofArt, 2009, p. 222.

Godinez, Felipe, Comedia famosa, la Virgen de Guadalupe, suelta, Sevilla,
Manuel Nicolas Vazquez, s.d.

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.

29



Cecile Vincent-Cassy

Grana, M. C., «La Virgen de Guadalupe: de la leyenda al teatro», en La meta-

morfosi e il testo: studio tematico e teatro aureo, eds. M. G. Profeti, S. Monti,
F. Sandrelli, M. C. Grana [et al.], Milano, Franco Angeli, 1990, pp. 77-125.

Iscla Rovira, Luis, Hipôlito de Vergara autor de La reina de los reyes de Tirso de

Molina. Estudio u ediciôn critica anotada de La Viraén de los reues, Madrid,
CSIC, 1975.

Leôn Marchante, Manuel de, Comediafamosa de la Virgen de la Salceda, suelta,
Madrid, Alonso del Riego, s.a. [entre 1700-1760].

Lopez de Ayala, Ignacio, El Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento traducido
al idioma castellano por..., Madrid, Ramôn Ruiz, 4a ed. 1798.

Martinez Cuesta, Juan, «Los trampantojos "a lo divino". Imâgenes pictôricas
de cultos marianos populäres en fundaciones reaies. Un caso singular:
el monasterio de las Descalzas Reaies de Madrid», en Religiosidad Popular
en Espana, actas del Simposium, II, R.C.U. Escorial-Ma Cristina, Servicio
de Publicaciones, 1997, pp. 159-179.

Moreto, Agustin & Jerônimo Cancer, La Virgen de la Aurora, en Parte treinta

y guatro de comedias nuevas, escritas por los mejores ingeniös de Espana,
Madrid, Joseph Fernandez de Buendia, 1670, pp. 282-317.

Orti, Marco Antonio, La Virgen de los Desamparados de Valencia, Comediafa¬
mosa de Marco Antonio Orti, suelta sin fecha, Sevilla, Francisco de Leef-
dael, en la Casa del Correo Viejo, s.f., s.n.

Pérez Sanchez, Alfonso Emilio, Thomas Yepes, exposiciôn, Madrid, Funda-
ciôn Bancaja, 1995.

—. «Trampantojos "a lo divino"», Lecturas de historia del arte, Ephialte, 1992, 3,

pp. 139-156.

Prades, Jaime, Historia de la adoraciôn y uso de las santas imâgenes y de la imagen
de la Fuente de la Salud, Valencia, Felipe Mey, 1597.

Saravia, Crescenciano, «Repercusiôn en Espana del decreto del concilio de

Trento sobre las imâgenes», Boletin del Seminario de estudios de arte y ar-
gueologia, 26, i960, pp. 129-143.

Tirso de Molina, La dama del Olivar, ed. Bianca de los Rios, t. I, Madrid,
Aguilar, 1969, pp. 1173-1218.

Velasco, Honorario M., «Las leyendas de hallazgos y de apariciones
de imâgenes. Un replanteamiento de la religiosidad popular como
religiosidad local», en La Religiosidad popular, IL Vida y muerte: La

imaginaciôn religiosa, coords. Carlos Alvarez Santalô, Maria Jesus Buxô i
Rey & Salvador Rodriguez Becerra, Barcelona, Anthropos, 1989, pp. 401-

410.
Villafane, Juan de, S.J., Compendio histôrico en gue se da noticia de las milagro-

sas y devotas imâgenes de la Reina de los cielos y tierra, Maria Santisima, gue
se veneran en los mâsfamosos santuarios de Espana, Madrid, 1740.

30

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.



Maria en trampantojo

Villaviciosa, Sebastian de, Juan de Matos Fragoso & Juan de Zavaleta, La

Virgen de la Fuencisla, en Parte veinte y très de comedias nuevas, escritas por
los mejores ingeniös de Espana, Madrid, Joseph Fernandez de Buendia,
1666.

Zugasti, Miguel, «De iconografia mariana en dos comedias del Siglo de Oro:
La Virgen de los Reyes de Hipôlito de Vergara y La aurora en Copacabana de

Calderôn», en Calderôn. Innovaciôn y legado, eds. Ignacio Arellano y
German Vega Garcia-Luengos, Actas selectas del IX Congreso de laAsociaciôn de

Teatro Espanol y Novohispano en colaboraciôn con el Grupo de Investigaciôn
Siglo de Oro de la Universidad de Navarra (Pamplona, 27 al 29 de marzo de

2000), Nueva York, Peter Lang, pp. 425-450.

Versants 65:3, fasctculo espanol, 2018, pp. 13-31.

31




	María en trampantojo : a propósito de las imágenes marianas en la España del siglo XVII

