Zeitschrift: Versants : revue suisse des littératures romanes = Rivista svizzera delle
letterature romanze = Revista suiza de literaturas romanicas

Herausgeber: Collegium Romanicum (Association des romanistes suisses)

Band: 65 (2018)

Heft: 3: Fasciculo espariol. Texto e imagen en el Siglo de Oro : conexiones y
limites

Artikel: Maria en trampantojo : a propdsito de las imagenes marianas en la
Espafa del siglo XVII

Autor: Vincent-Cassy, Cécile

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

versants

Maria en trampantojo. A propésito de las
imagenes marianas en la Espana del siglo xvi

Cécile VINCENT-CASSY
Université Paris 13

Abstract: En este articulo tratamos de las imigenes marianas de culto local, cu-
yas tallas son, en muchos casos, «<imagenes de vestir», con el cuerpo sin esculpir
debajo del vestido y del manto. Estas imagenes se distinguen las unas de las otras
por sus atuendos. Tras haber expuesto la complejidad teoldgica y antropoldgica
de laimagen mariana en Esparia en la época postridentina, exponemos laidea de
que estas imagenes, designadas como «retratos», fueron un tema recurrente de
las comedias del xv11, constituyendo un auténtico subgénero teatral. La concien-
cia de la tension existente en las imagenes entre materialidad y referencialidad,
llegb a un grado de sofisticacién muy alto en los llamados «trampantojos a lo
divino», como el cuadro que realizé6 Tomés Yepes de la Virgen de los Desampa-
rados en 1644.

Keywords: Imagen, Virgen Maria, comedia religiosa, trampantojo a lo divino, re-
trato.

En Ce que nous voyons, ce qui nous regarde, en espanol «Lo que vemos, lo que
nos mira», Didi-Huberman quiso interrogarse sobre la escision del ver, sobre
la pareja ontologica entre lleno y vacio que reside en la experiencia del ver,
sobre la pérdida (y sus derivaciones de ausencia o muerte) que implica la
presencia visible de un objeto. Para explicar su cuestionamiento, en la intro-
duccion toma el ejemplo de la experiencia que todo ser tiene ante la tumba,
llena de lo que ya no existe (Didi-Huberman 1992: 18 y sg.). Partiendo de esta
reflexién sobre la mirada, encontramos un formidable eco en un contexto
que, a priori, se presenta como muy dispar y muy remoto al que desarrolla el
autor. Ciertamente, desde la perspectiva antropolégica, indispensable para
abordar el uso de las imagenes religiosas, la experiencia que un fiel tenia
en el Siglo de Oro espanol frente a las imagenes marianas que, esculpidas
en madera, se entregaban al culto en sus capillas y altares, en un sinfin de
espacios de devocion, por toda la peninsula ibérica, era parecida a la que
evoca Didi-Huberman en su libro. El juego entre materialidad y referencia-
lidad que se desarroll6 en estas imagenes sagradas fue viva expresion de
la ambivalencia de la relacion que el mundo catélico tenia con la imago'. Se

1 Es un tema que han abordado algunos historiadores del arte en las tltimas décadas.
Especialmente Felipe Pereda en Las imdgenes de la discordia. Politica y poética de la imagen
sagrada en la Esparia del 400, en particular pp. 88-98, y en su reciente Crimen e ilusién. El arte
de la verdad en el Siglo de Oro, en que el autor indaga en el proceso por el cual los espectadores
de las imdgenes se convertian ante ellas en los «testigos» de su verdad y, a la vez, de su engario.

5

DOI10.22015/V.RSLR/65.3.2 Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



CECILE VINCENT-CASSY

expresoé a través de una nutrida literatura que enaltecia el poder de interce-
sion de tal o cual «retrato» de la Virgen, situado en tal o cual santuario. Eran
tratados de defensa de las imagenes publicados en el siglo xviI que contaban
la leyenda de su hallazgo y valorizaban sus episodios milagreros. Una de las
primeras obras impresas de este tipo fue la que publicé el valenciano Jaime
Prades en 1597 en honor a la imagen de la Fuente de la Salud, Historia de la
adoracién y uso de las santas imdgenes y de la imagen de la Fuente de la Salud
(Valencia, Felipe Mey).

En aquel contexto, las tallas de madera o de papel, adornadas y vestidas,
se sustituian, en el régimen del ver, a la figura tnica e invisible de la Virgen
Maria. Dicho de otro modo, en estas multiples imagenes se encarnaba su fi-
gura. Para designarlas se usa el término de «retratos». Muchas de ellas, que
hoy en dia siguen siendo objetos de culto, son imagenes de vestir: por dentro
no son mas que un trozo de madera sin esculpir; por fuera, solo estan pin-
tadas su cara, con rasgos a veces bastante esquematicos, y sus manos, igual-
mente enjoyadas. De alguna manera, al igual que en la tumba evocada por
Didi-Huberman, lo que queda, y cuenta, es la envoltura; lo que se impone
al espectador-fiel es el desbordamiento de los ornamentos, la acumulacién y
la variedad de los mantos de la Virgen, sus coronas y atuendos de todo tipo,
que «nos habla de lo que no esta» (Didi-Huberman 1992: 15). Un paradigma
podria ser la Virgen de los Desamparados de Valencia, reconocible por los
innumerables exvotos que cuelgan de su manto. En todos los casos de culto
mariano, los ornamentos de las imagenes invaden y organizan por un lado
el espacio devocional, y por otro el tiempo cotidiano del devoto, pues los
atuendos varian en funcion de la liturgia ordinaria y extraordinaria del afio.
Todos los signos exteriores de los que se adornan las tallas permiten indivi-
dualizar y distinguir a las Virgenes las unas de las otras.

En el siglo xvi1 espanol, es decir en la época postridentina, como es de
esperar, la naturaleza material de las imagenes marianas, atacada por los
Reformados, plante6 un problema de orden teoldgico. Por contradecir, al
menos en apariencia, su naturaleza referencial, representativa, produjo un
intenso debate dentro de la Iglesia catodlica. El problema no era exclusivo de
la Virgen Maria. También afectaba a Cristo y a los santos. Dentro de este
marco, se llegd a afirmar la idea de que la eficacia y la potencia de tal o cual
imagen era mayor que la de su original. Por ejemplo, en el texto de un do-
minico de finales del xv11, se encuentra esta afirmacion a proposito del fun-
dador de la orden de predicadores: «Parece mas poderoso, y mayor Santo
Domingo en su Imagen que en su original» (Martinez de Llamo 1682: 224).

Cuando los textos trataban de las esculturas de madera de la Virgen con
el Nifio, llama aiin mas la atencion que pudieran defender el concepto de
que estas imagenes estaban hechas a semejanza de la Virgen Maria a pesar
de que su apariencia fuera desconocida, y que ella misma aprobaba, por su

16

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



MARIA EN TRAMPANTOJO

intervencion milagrosa, el uso y devocion de estas imagenes. Un ejemplo
muy claro es el «retrato» de la Virgen del Sagrario de Toledo, cuya leyenda,
repetida a principios del siglo xvii, contaba que la imagen venerada en la
catedral primada habia sido «abrazada» por la Virgen en el momento de la
Descension, después de haber impuesto la casulla a San Ildefonso’.

Puede parecer sorprendente que la materialidad de las imagenes de cul-
to se asumiera tanto después de los ataques protestantes a las practicas su-
persticiosas a las que estas daban lugar. Se suele pensar que la tltima sesion
del concilio de Trento, el 2 de diciembre de 1563, afirmd, sin mas, la esencia
referencial de las imagenes. Al contrario, veremos que en la época postri-
dentina la conciencia de la indole paradéjica de las imagenes locales fue ple-
na entre los autores catoélicos, y fue incluso un argumento para defenderlas.

Quiero aqui mostrar que la relacion entre lo material, lo visible, de estas
Virgenes talladas, y su prototipo, es decir la figura invisible de la Virgen
Maria, fue, en el siglo xviI espafiol, tema de una investigacion artistica y li-
teraria muy compleja y refinada. Veremos que llegd a un punto algido en un
cuadro de Tomas Yepes (también ortografiado Hiepes, Valencia h. 1610-Va-
lencia, 1674) de 1644 que es, seguin expresiéon de Alfonso Emilio Pérez San-
chez, un «trampantojo a lo divino» (Pérez Sanchez 1995: 139), llevando a las
ultimas consecuencias la indole paradodjica de la imagen, fuera esculpida
o pintada (fig. 1). Incluso veremos que siendo las leyendas de imagenes un
tema predilecto de la literatura religiosa, fuera hagiografica o sermonaria,
llegaron a constituir un argumento teatral, forjando lo que creo es un subgé-
nero de comedias religiosas: las comedias de imagenes milagrosas.

2 A principios de 1616, el jesuita Francisco Portocarrero dio a las prensas de Luis Sanchez, en
Madrid, su obra titulada Libro de la Descensién de nuestra Seriora a la santa Yglesia de Toledo, y vida
de San Ilefonso Arcobispo della. En ella, el autor hilvanaba una demostracién de la antigiiedad
de la imagen conocida como de Nuestra Sefiora del Sagrario, de la que afirmaba que estaba
conservada en Toledo desde el siglo vi, y no habia sido transportada a Asturias junto a otras
santas reliquias en los tiempos de gobierno musulman. «Su antigiiedad es tanta», confesaba
Portocarrero, «que no he podido averiguar en que tiempo, ni que artifice la labro». Pasaba a
describirla como «de vulto labrado de talla y madera, vestida de plata con una orla de oro con
piedras. Tiene el nifio (que tambien es de bulto) vestido de la misma forma que laimagen. Mira
a la Madre santissima, y con la mano echa la bendicion al pueblo». La Virgen del Sagrario es
pues una sencilla talla de madera, que no es particularmente hermosa, y hoy en dia se data
del siglo x1 —y ha sido revestida de plata en el siglo xv (1465)—. Pero para Portocarrero esta
Virgen tenia un valor particular: segtin la leyenda revitalizada después del concilio de Trento
en los entornos humanistas catdlicos de la ciudad, se trataba de la imagen ante la cual rezaba
san Ildefonso cuando se le apareci6 la Virgen y le impuso la casulla.

7

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



CECILE VINCENT-CASSY

Fig. 1. Cuadro de Tomés de Yepes, 1644.

Escision del ver en las imagenes marianas milagrosas

En Espana son innumerables las imagenes marianas que podemos citar:
la Virgen de Atocha, la Virgen del Pilar, la Virgen de los Reyes, la Virgen de
la Regla, la Virgen de Valvanera, la Virgen del Olivar, de la Pefia, de Guada-
lupe, etc. Basandonos en la contribucion de Honorario Velasco a la excelen-
te obra sobre la Religiosidad popular que publicaron Carlos Alvarez Santals,
Maria Jestis Bux6 i Rey y Salvador Rodriguez Becerra en 1989, podemos
decir que la imagen representa el vinculo con la persona sobrenatural que
tiene una comunidad concreta: la imagen es una «concrecion» de lo sagrado
(Velasco 1989: 402). Como apuntabamos antes, lo que las individualiza son
sus atuendos, algo que se intent6 regular después del concilio de Trento en
los distintos sinodos, como el de Orihuela, en 1600:

Hay que dolerse de que en las iglesias, mientras se celebran las procesiones,
las iméagenes de los santos y mucho mas de la Beatisima Virgen, sean ador-

18

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



MARIA EN TRAMPANTOJO

nadas con una belleza tan desvergonzada y un esplendor tan mundano y
sean compuestas con tanto adorno y tocados de mujer, con vestidos de seda
segln la costumbre de las mujeres profanas... Mandamos que desde ahora
no sean vestidas de este modo las imagenes segtin la costumbre de otras mu-
jeres, peinadas con el cabello rizado en figuraicénica o con vestido recibidos
en préstamo de mujeres profanas, ni alinadas con habito secular (Saravia
1960: 129).

Se expresa aqui la problematica escision del ver, cuestionada por Didi-
Huberman: lo que hay «dentro» de la imagen, es decir lo que no es accesible
a la vista, desaparece debajo de que lo que esta sobre o fuera de laimagen, lo
que la adorna. Laimagen esta cubierta de relicarios, joyas y exvotos. De este
modo lo exterior, todo lo que los devotos colocan, cuelgan, acumulan sobre
ella, cobra una importancia esencial. La materialidad de la talla escultorica
se extiende, y la desborda. La Virgen de los Desamparados, antes citada, es
paradigmatica de esta constatacion.

Sin embargo, remitiéndonos a las categorias fijadas por los teblogos cris-
tianos desde la Edad Media, diriamos que estas esculturas se relacionan
mas con la imago que con el vestigium. Su semejanza con el prototipo es leja-
nay arquetipica (una mujer joven con un nino). Su relacién con lo sagrado se
expresa mas bien a través de los testimonios de su intercesion a favor de los
fieles: las joyas, etc. Su eficacia es visible a través de estos objetos colgados de
su manto, es decir la relacion entre la imagen visible y el ser invisible. Es lo
que prueba la verdad de su intercesion para una comunidad que la adorna
y la enjoya.

La imagen se relaciona también, como ya apuntado, con una leyenda lo-
cal. Hororario Velasco subraya que: «el lugar es la determinacion histérica
de la leyenda, es decir, su prueba, su condiciéon de verdad aprobada. El sen-
tido que suele otorgarse a la leyenda es a veces el de narracion no verificada,
pero, localizada en un espacio concreto, la creencia en lo narrado encuen-
tra un objeto indubitable»’. Apunta esta cita al caracter especular del culto
local: es el culto de los fieles la prueba de la verdad de la imagen, y no lo

3 Esalgo que también subrayé André Vauchez, en la introducciéon de Erik Thune et Gerhard
Wolf (eds.), The Miraculous Image In the Late Middle Ages and Renaissance. Papers from a conference
held at the Accademia di Danimarca in collaboration with the Bibliotheca Hertziana (Max-Planck-
Institut fiir Kunstgeschichte) Rome, 31 May-2 June 2003, Roma, “LErma” di Bretschneider, 2004,
p. 10: «En fait, 'image miraculeuse n’est pas seulement active, dans la mesure ou elle effectue
des miracles. Elle est surtout interactive par rapport a un spectateur ou a un public de dévots
pour lesquels il est normal quelle intervienne en leur faveur, dés lors qu’ils la voient et la
vénérent, et qu’ils la considérent comme un “medium” privilégié entre le monde d’ici-bas et
l'au-dela. Le critére essentiel de la popularité des images miraculeuses réside en effet dans
leur efficacité et le succes de certaines d’entre elles est lié, du point de vue du fidéle ou du
pélerin, au fait que le personnage qu’elles représentent se montre réceptif a la priére de ceux
qui 'implorent et particulierement disposé a I'exaucer».

19

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



CECILE VINCENT-CASSY

contrario. Es decir que el culto es lo que llena el hueco —la distancia— exis-
tente entre la imagen concreta, material, y la figura invisible de la Virgen.

El debate sobre la imagen

Hasta ahora, he utilizado el término de imagen sin cuestionarlo. EI tex-
to de la Gltima sesién del concilio de Trento Sobre la invocacién, veneracion
y reliquias de los santos, y de las sagradas imdgenes parece que ha zanjado el
problema de su significacion afirmando su uso y su referencialidad. Pero
asumiendo las posibles derivas supersticiosas criticadas por los reformados,
el texto conciliar de diciembre de 1563, negando la total identificacion entre
laimagen y su referente, se conformo con delegar la responsabilidad del uso
ortodoxo de las imagenes a los obispos, y afirmar la capacidad didactica de
las mismas: biblia pauperum*.

Esta es la definicion que da Sebastian de Covarrubias en el Tesoro de la
lengua castellana (1611), antes de pasar a recordar la separaciéon que produce
la cuestion de la imagen entre ortodoxia y heterodoxia:

Latine IMAGO, a nomine graeco eigma, tos, igma, atos, imago, similitudo. Segun
otros imagen dicitur quasi imitago, imago simulacrum, et alicuis rei repraesenta-
tio. Los griegos llaman a las imégenes icones, eikon, onos, imago, segin san-
to Tomas, I part. q. 35, art. I, ad primum: «Imago proprie dicitur quos proced-
it ad similitudinem alterius; id autem, a quo procedit, dicitur proprie exemplar».
Comunmente entre fieles catdlicos llamamos imagenes las figuras que nos
representan a Cristo nuestro Sefor, a su benditisima Madre y Virgen Santa
Maria, a sus apdstoles y a los demds santos y los misterios de nuestra Fe, en
cuanto pueden ser imitados y representados para que refresquemos en ellos
la memoria; y que (a) la gente ruda, que no sabe lettras, les sirven de libro,
como al que las sabe, la historia; y de aqui viene que los libros que tienen
figuras, que significan lo que contienen cada uno y cada capitulo, se llaman
libros historiados y las estampas histéricas [...] (Covarrubias 1998: 662).

Se constata que lo material, lo visible, en las imagenes marianas, no fue
vaciado de toda verdad, de toda eficacia, a favor de lo invisible, de la vida del
mas alla. Al contrario de lo que puede sugerir la separacion hecha por Hans

4 Citamos el texto en la traduccion de Ignacio Lopez de Ayala (El Sacrosanto y Ecuménico
Concilio de Trento, 1798: 355-360), «Ensetien con esmero los Obispos que por medio de las
historias de nuestra Redencidn, expresadas en pinturas, y otras copias, se instruye y confirma
al pueblo recordandoles los articulos de la fe, y recapacitandoles continuamente en ellos...Y
si aconteciere que se expresen y figuren en alguna ocasioén historias y narraciones de la
Sagrada Escritura, por ser estas convenientes a la instruccién de la ignorante plebe, enséfiese
al pueblo, que esto no es copiar la divinidad, como si fuera posible que se viese esta con ojos
corporales, o pudiese expresarse con colores, o figuras».

20

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



MARIA EN TRAMPANTOJO

Belting en su clasico Bild and Cult entre imago-simulacrum (imitacion-sustitu-
cion de la verdad copiada por accién de un creador-artista) y vestigia (ruina,
resto) mas cercanas a lo que son las reliquias (imagenes acheiropoietas, he-
chas sin mano humana), las imagenes marianas permitieron expresar un
modo de comprension y de uso de la imagen que, sin negar la naturaleza
material de la misma, no le quitaba tampoco su poder representativo. Vea-
mos cOmo se expreso esta idea en nuestro ejemplo paradigmatico.

La Virgen de los Desamparados

La Virgen de los Desamparados es una imagen milagrosa de principios
del xv cuyo culto naci6é dentro de una comunidad de Valencianos contem-
poraneos de san Vicente Ferrer, en un grupo de promotores del primer hos-
pital de locos, el Hospital dels Ignoscents, Folls e Orats (Aparicio Olmos 1964 y
1968). Mas concretamente, se atribuye al fraile de la Merced Juan Gilabert
Jofré el haber solicitado la caridad de sus conciudadanos en un sermén del
primer domingo de Cuaresma de 1409. El Papa Benedicto XIII, al cual la Co-
rona de Aragén permanecio fiel, dedicé el hospital al patrocinio de los San-
tos Inocentes, pero los fundadores quisieron colocarlo bajo el patrocinio de
la Virgen Maria. Asi fue como el hospital pas6 a llamarse de «Nostra Donna
Sancta Maria dels Innocens». Pero la imagen todavia no existia. Hubo que
esperar a que la cofradia fuera fundada, lo que se produjo en 1413, siendo
esta aprobada en 1414 por el rey de Aragon y por el Papa. Luego la cofradia
pidi6 autorizacion al rey Alfonso III de Valencia (Alonso el Magnanimo) de
«tener una representacion o imagen de la Virgen Maria en plata dorada o en
madera para colocarla sobre las espulturas de los miembros de la cofradia
y de aquellos a quienes ofrecen sepultura». Se menciona por primera vez
la imagen en los archivos de la cofradia en 1426. Tiene la particularidad de
tener la cabeza inclinada para poder colocarla sobre un cojin en los féretros
de los cofrades. Lleva una flor de lis en la mano derecha, y el Nifo Jesus lleva
la cruz. Cortada por detras, es decir plana, se la viste para las procesiones
con largo manto, y se la pega a la pared de un palio cuando se la expone al
culto. Pero a pesar de saber que la imagen tuvo que ser fabricada después de
la creacion de la cofradia, sus origenes son legendarios.

La leyenda cuenta que el Padre Gilabert, quien ya habia incitado a los
Valencianos a crear el hospital de los locos de Valencia, en varios sermones
pidié también que los escultores e imagineros hicieran una imagen de la
Virgen Maria para la cofradia. Un dia de 1414, cuatro jovenes peregrinos
llegados a Valencia fueron acogidos en los edificios de la cofradia. En
contrapartida ofrecieron fabricar una imagen de la Virgen en tres dias, y
fueron instalados en la ermita de la cofradia. Al cabo de los tres dias, la
ermita estaba silenciosa y los peregrinos no se habian presentado. Se forz6

21

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



CECILE VINCENT-CASSY

la puerta y se encontr6 la imagen de la Virgen Maria, cuya belleza, asociada
con la desaparicién de los peregrinos, hizo deducir que era un divino
retrato de la Virgen, y que los peregrinos desaparecidos eran unos angeles
(Aparicio Olmos 1964 y 1968). En definitiva, la imagen es presentada como
acheiropoieta: mas cercana al vestigium, a la reliquia, que al simulacrum. Pero,
la forma cémo se define la imagen de la Virgen de los Desamparados es de
la «materia ambigua». Esta expresion se encuentra bajo la pluma de José
Vicente Orti, autor de la Historia de la Sagrada Imagen de Maria Santissima.
Indica que se le concedia a laimagen un poder que va mas alla del de ser una
representacion recordatoria de la verdadera imagen invisible.

Es su materia, de carton tan bien labrado, que nuestro D. Lorenzo Matheu,
tuvo por cierto ser dudosa: materiae ambiquitas; tal fue el primor, y habili-
dad del Artifice. Su estatura, de mas de siete palmos. El rostro, aunque por
hermosissimo, y atractivo representa muy al vivo el Original que reyna en
cuerpo, y alma en la gloria, manifiesta mas lo compassivo, y acostumbra va-
riar sus colores, segun los sucessos, y ocasiones, que han ocurrido, y se han
observado derramando sus preciosos ojos tiernas lagrimas,como que parece
nos assiste, y acompana en nuestras aflixiones (Orti 1767: 15-16).

Llama la atencidn la insistencia hecha por Orti en el rostro, los colores
de la imagen, y los sentimientos que ella suscita en los espectadores-fieles.
La imagen es considerada como vivo retrato, y retrato con vida. Esto explica
que llegara a ser un tema de «comedias amorosas» a lo divino, en las que
el retrato de la Virgen es el motor de la intriga. Se fragud un subgénero de
piezas dramaticas que hasta ahora nunca han sido examinado. La creacion
de este tipo de comedias religiosas no es solo una prueba del interés central
que tenia el culto de las Virgenes para los stibditos de Felipe III, Felipe IV
y Carlos II (1598-1700). También se explica porque remitian estas intrigas a
la relacion entre copia y realidad, imitacion y esencia, omnipresente en la
expresion tanto literaria como plastica del Barroco espanol.

Comedias de imagenes marianas (o de imagenes milagrosas)

El motivo del retrato de la Virgen provoca un enamorarse de la belleza
de la imagen que parece sustituirse totalmente al prototipo en unas cuan-
tas comedias del Siglo de Oro. Poemas amorosos a lo divino, las comedias
muestran coOmo se enamora un personaje, masculino o femenino, de un
retrato de la Virgen, hasta el punto de que su alma sea transportada. Se ex-
presan pues las emociones del personaje, su turbaciéon. El amor se concibe
como una forma espontanea devocion: es la senal de que el personaje ha «re-

22

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



MARIA EN TRAMPANTOJO

conocido» la «divinidad» de la imagen, ha sido capaz de ver que se trataba de
un verdadero retrato de la Virgen invisible.

Por ejemplo, en la tercera jornada de la comedia La Virgen de la Fuencisla,
de Juan de Matos y Juan de Zavaleta, el personaje de Ester, judia, apunta a
la presencia de un «no sé qué» que le anade «alma» al rostro de la Virgen.
De este modo, Ester empieza a convertirse al cristianismo. Su conversion
mediante la mirada es, por asi decirlo, «espontanea»’.

Otro ejemplo es del personaje del rey Fernando III en la Virgen de los re-
yes de Hipolito de Vergara (1623). El objetivo de esta comedia, erroneamente
atribuida a Tirso de Molina hasta fechas relativamente recientes (Iscla Ro-
vira 1975), era apoyar el culto al rey Fernando III de Castilla, cuyo proceso
de beatificacion se introdujo en Roma en 1628. Hipoélito de Vergara, autor de
la comedia, se apoy6 para ello en el culto que tanto él mismo como el candi-
dato a la santidad tenia por la Virgen de los Reyes. Cuando en 1628 dio a las
prensas la hagiografia del rey Fernando III, colocé su comedia al colofén,
explicando en el prélogo que: «con reciproca correspondencia y estimacion
de su fervoroso amor, le envié (al rey Fernando) la Reina del cielo un retrato
suyo por mano y ministerio de los angeles».

La leyenda de la Virgen de los Reyes cuenta en efecto que la Virgen se
le apareci al santo y que este quiso transponer su visidén en una imagen
material, sin conseguirlo. Finalmente unos angeles, bajo apariencia de pe-
regrinos, ejecutaron el «retrato». Justifica pues que la talla de la Virgen se
custodie en la capilla de la catedral y se designe como un retrato de la Vir-
gen. Otro ejemplo podria proceder de la comedia de Agustin Moreto y Jero-
nimo Cancer publicada en 1670, La Virgen de la Aurora de Agustin Moreto y
Jerénimo Cancer, que por razones de largura no podremos citar. De modo
general, en esta pieza como en las otras, se activa la devocion marial de un
personaje y, colmo de la «<mise en abime», se procede a esta activacion gra-
cias a la intervencioén milagrosa de la Virgen que se representa en las tablas,
a través de una apariencia, o sea de una imagen. Asi es como Ester, logra
imponer a los demas personajes el culto a la imagen mariana particular de

5 En La Virgen de la Fuencisla, de Villaviciosa, Matos Fragoso y Zabaleta, en la Jornada tercera
el personaje de Ester se dirige a la imagen de Maria de la Fuencisla, confesando su turbacién
ante su «<semblante» pp. 383-384: «Aunque el acaso ha sido/ el que de Roboan me ha dividido,/
a pensar he llegado,/ que del acaso se valio el cuydado,/ pues desear no pudiera/ otra ocasion,
que mas agradeciera./ La corta suerte mia,/ bellissimo Retrato de Maria,/ siempre que a tus
umbrales/ passo, no sé que visos celestiales/ dulcemente me ciegan,/ que me dan luz, quando
la luz me niegan,/detenerme no puedo,/ como quisiera verte, pero el miedo/ de la nota que
diera/ de mi nacion, si en ti me suspendiera,/ mas oy que por la rara/ festividad ninguno en
mi repara,/ con cuidadoso descuido notar quiero,/ no que vi yo mas, que vio en ti el Tercero,/
y justo Rey Fernando/ que del suelo, y de ti se fue apartando/ la atencion vehemente,/ mucho
siente azia si, quien nada siente./ Respetable, y hermoso es el semblante,/ mas semblante sin
alma no es bastante/ a elevar tanto un alma,/ que dexe el cuerpo en inmobil calma;/ mas alli
un no sé que vé mi desvelo,/ o que del cielo baxa, o sube al cielo».

23

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



CECILE VINCENT-CASSY

la Fuencisla. La devocién del personaje es, en todos los casos, el motor de la
accion dramatica que converge hacia el culto colectivo.

El retrato es considerado aqui pues como una imagen verdadera. Dicho
de otro modo, la verdad de la imagen se traduce por el término de «retrato»,
que es la copia exacta de un modelo, capaz de sustituirse al prototipo, y los
personajes motores de la intriga lo perciben antes que los demas.

El término de «retrato» ya habia sido también utilizado en la comedia de
Tirso de Molina, La dama del olivar, que seria una de las primeras comedias
del subgénero que aqui definimos. Es una comedia cuya redaccion sittia la
editora Blanca de los Rios en el momento de un exilio de Tirso entre agosto
de 1614 y febrero de 1615, en el cual no ha encontrado ningtin documento
relativo a su presencia en Toledo. Sigue a la comedia Tanto es lo de mds como
lo de menos, satira disparatada del valido de Felipe III, el duque de Lerma.
La comedia forma parte, eso es indudable, del ciclo aragonés del teatro tir-
siano, junto con La joya de las montarias Santa Orosia, anterior a El celoso pru-
dente, Palabras y plumas, Los Amantes de Teruel, Quien calla otorga. Es decir
que formaria parte de las comedias escritas en Aragon, durante un supuesto
destierro cuya sede puede haber sido el convento mercedario de Estercuel.

Sea como fuere, en el desenlace todos los personajes de La dama del olivar
se retinen en torno al olivo santo al que Maroto, primer devoto de la Virgen
—a la que le ha aparecido ya en dos circunstancias—, les ha traido. Maroto
tiene la cabeza torcida. Es el resultado del milagro realizado por la Virgen
para dar pruebas de que le ha efectivamente aparecido, y de que hay que
creerlo cuando cuenta que ella le ha pedido que se funde un convento de
mercedarios para guardar su imagen en el olivo cerca de Estercuel. La Vir-
gen Maria toma la palabra después de que todos los personajes reunidos le
hayan rezado. En los versos que pronuncia instituye el culto a su «retrato»
particular, apelando a la construccion de un santuario para albergarlo:

Virgen. Hijos, el amor que siempre
he tenido a vuestra tierra,
pues en vida a Zaragoza
ilustré con mi presencia,

me obliga a que mi retrato

os deje, en quien todos tengan
refugio en sus aflicciones

Y SOCOITo en sus miserias.
Labradme en este olivar

un Monasterio e Iglesia

que mis hijos Redentores
dichosamente posean,

y haciendo el altar mayor

en esta parte, por prueba

de que soy paloma pura

24

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



MARIA EN TRAMPANTOJO

que el ramo de oliva lleva,
en este olivo tendré

mi sagrario, sin que vean
que sus hojas saludables
eternamente estén secas.
Sanaran enfermos tristes
de enfermedades diversas
con las hojas deste olivo,
poniendo mi gracia en ellas.
Y el pastor que descubrid
esta maravilla inmensa
(Vuélvese la cara adelante)

y ya por mi favor tiene

en su lugar la cabeza,
sirviéndome en esta casa,
trocard camposy ovejas

por la oveja que dio al hombre
el Agnus que Juan ensefia.
Honraré de aqui adelante

a los patronos que heredan
esta villa y devocién

con hazafasy nobleza.
Hijos, mi imagen os dejo
reverenciandome en ella,
La Dama del Olivar

ilustra la patria vuestra (Enctibrese) (Tirso de Molina 1969: 1217).

La comedia, con su estructura teleologica propia del subgénero al que
pertenece, representa la instituciéon del culto a la Virgen. Se trata de poner
en escena la devocioén de un grupo humano determinado. No se representa
pues el culto a la Virgen de la narratio biblica, sino su culto particular en un
lugar concreto, del que se dramatiza el entorno. Los personajes de la pieza,
incluso los que resisten a reconocer que la imagen sea una imagen milagre-
ra, vienen a definirse, en este marco, como sus fieles potenciales, que ante
todo son los espectadores de la talla. Al final, debe triunfar su culto. Segin
esta logica estructural, el reconocimiento del retrato es un leitmotiv de este
tipo de comedias, igualmente presente en La Virgen de los Desamparados de
Valencia, Marco Antonio Ortiz. Si menciono este texto en particular, no es
solo para corroborar una vez mas la creencia en que las imagenes marianas
eran retratos, copias, de la Virgen. Me importa igualmente citarla porque es
el eslabon de una investigacion intelectual y creativa extremadamente refi-
nada sobre la «<materia ambigua» de la imagen que tuvo muchas manifesta-
ciones a lo largo del xv1i, e insistir en que el teatro fue uno de los medios de
esta investigacion. Encontrd una expresion particularmente refinada en el
género pictorico, con el «trampantojo a lo divino», cuyo primer ejemplo se-

25

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



CECILE VINCENT-CASSY

ria el lienzo de la Virgen de los Desamparados ejecutado por un bodegonis-
ta, Tomas Yepes, en 1644. En la segunda mitad del siglo se cultivo este tipo
de representacion genérica del que desconozco ejemplos fuera de Espana.

El retrato del retrato

La obra de Yepes se conserva hoy en dia en el antecoro del monasterio
de las Descalzas Reales de Madrid y representa a la Virgen de los Desam-
parados ya mencionada. No se sabe como llegé a las colecciones del con-
vento, pero el vinculo que tuvo la comunidad de coletinas con el reino de
Valencia era fuerte desde su fundacion bajo patronazgo de Juana de Austria,
hermana de Felipe II, a mediados del siglo xvi: la primera comunidad, que
contaba con la hermana de san Francisco de Borja, era originaria de Gan-
dia. También puede explicarse la presencia de este cuadro en las Descalzas
Reales por la estrecha relacién entre la Coronay el santuario de la Virgen de
los Desamparados, situado cerca de la catedral de Valencia, pues los reyes,
como monarcas de Aragon, ejercian su patronazgo sobre él desde su funda-
cién en la Edad Media.

La inscripcién en el papel pintado al pie del manto de la Virgen precisa:
«Thomas Yepes me fecit en Valencia 1644», lo cual invita a varios comenta-
rios. Por un lado aporta la precision de la fecha y del lugar. Por otro, mani-
fiesta la reivindicacion por el artista de la autoridad de la imagen. El caso es
que este artista, Tomas Yepes, era famoso por dos caracteristicas: una era su
origen valenciano (lo que permite renforzar la idea de la fuerte indole local
reivindicada por la pintura), y la otra era su especializaciéon en bodegones,
realizados con una técnica destinada a producir la sensacion de estar en pre-
sencia de los objetos pintados (iluminacion, claroscuro, puesta en escena).
El cuadro de la Virgen de los Desamparados ha sido realizado con la misma
técnica que sus bodegones, dotando la pintura de un aspecto hiperrealista,
creando una «evidencia» fundada en la confianza en la capacidad imitativa
del arte. Pérez Sanchez lo llama un «trampantojo a lo divino».

Se trata de un tipo de cuadro piadoso, que representa imagenes de devo-
cion, generalmente escultoricas —pero en algin caso también pinturas— tal
como se las venera en sus altares —dotados con frecuencia de indulgencias
o privilegios senalados— acompanadas de sus accesorios, tales como corti-
nillas, floreros, jarrones de plata o joyas. La imagen pintada, con obsesiva
realidad y clara voluntad tridimensional, consigue —y es sin duda el objetivo
propuesto por el artista y sus comitentes— que quien contemple el lienzo
piense —y auiin sienta— que se halla en presencia de la misma efigie represen-
tada y participe, por ello, de su prodigioso efluvio (Pérez Sanchez 1992: 139).

Todo parte de la creencia en la «transparencia» de la imagen, en su se-
mejanza al modelo (o propotipo), expresada por el término «retrato» ya co-

26

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



MARIA EN TRAMPANTOJO

mentado. El retrato es posible porque se trata de representar no a la Virgen
Maria del relato evangélico, sino a la Virgen de los Desamparados represen-
tada en su lugar. Retomando una vez mas la terminologia de Pérez Sanchez,
se podria hablar de una composicién de lugar, al modo de lo que preconizé
Ignacio de Loyola en sus Ejercicios espirituales. Pero la composicion de lugar
aqui operada es de un tipo especial. Lo que coloca en su lugar es mas bien la
imagen. En efecto, la pintura de Yepes da la ilusion de estar ante la imagen
verdadera en su lugar de culto®.

Se produce por lo tanto con esta pintura el mismo fenémeno estructu-
ral que el ya descrito en las comedias: estamos frente a una imagen que es
fisicamente real, tan real para los ojos como una escultura es real para los
ojos y las manos. Lo que esta en juego es el concepto de «realidad» sensi-
ble, sensorial, de la imagen no tanto esculpida como vestida, cubierta, para
provocar en el espectador la experiencia de estar ante la imagen. Aqui de-
beriamos hacer referencia a otro libro de Didi-Huberman cuyo titulo indica
de rondon que la reflexion atafie a la cuestion de lo que se produce cuando
uno esta «frente a la imagen»: Devant l'image. Question posée aux fins d'une his-
toire de lart. En el caso que examinamos, se incita al espectador a orar ante
esta imagen como haria un peregrino ante la imagen mariana en la capilla
de Valencia, depositando un exvoto. Provoca un deseo de colocar un objeto
devocional. Esta presentacion toma la forma de una ofrenda.

La acumulacion de exvotos, relicarios, joyas, imagenes sagradas repro-
ducidas con detalles en el cuadro de Yepes acentta la naturaleza inanimada
de lo que esta representado. Sin embargo el rostro de la Virgen y del Nifo
estan animados. La imagen se vuelve ain mas «verdadera», pues los santos
rostros estan como engarzados en la inmobilidad total del objeto. Por lo tan-
to, el término de «trampantojo» parece no adecuarse a este tipo de imagen,
pues no hay «engano». Remitiéndonos una vez mas al Tesoro de Sebastian
de Covarrubias, el trampantojo se entendia en el xvii como «La trampa y en-
gano que alguno nos hace en nuestra presencia y delante de nuestros ojos»
(Covarrubias 1998: 974).

6 Juan Martinez Cuesta ha dedicado un articulo titulado «Los trampantojos “a lo divino”.
Imagenes pictéricas de cultos marianos populares en fundaciones reales. Un caso singular:
el monasterio de las Descalzas Reales de Madrid» a todos los «trampantojos a lo divino» que
pueden encontrarse en el monasterio de las Descalzas. A propésito del cuadro de Yepes,
dice con mucha razén: «El pintor ha decidido representar la imagen tal y como se la venera
en su altar, adornada con sus mismos elementos, bajo un concepto de obsesivo realismo
que busca crear el mismo efecto religioso que si el espectador estuviera ante ella. De esta
forma, la pintura se convierte en algo més que un simple recordatorio ya que casi se puede
pensar que ante los ojos del creyente aparece como un auténtico objeto de culto con la misma
validez que la obra original» (162), y también: «El pintor no busca emular la realidad de la obra
representada en una auténtico trampantojo, sino en la representaciéon de una imagen dentro
de su contexto, de ahi el insistir en los elementos decorativos que van junto a ella: el retablo
que la enmarca, los candeleros que la alumbran o las flores que la hermosean» (163).

27

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



CECILE VINCENT-CASSY

Hay que recordar que hubo otros muchos ejemplos de este tipo de ima-
genes que reflejaba una rebuscada conciencia de la «materia ambigtia» de
la que las imagenes marianas eran hechas. Francisco Rizi ejecuté un tram-
pantojo de la Virgen del Sagrario de Toledo por encargo del capitulo de la
catedral para mandarlo al capitan don Manuel de Miranda, originario de
Toledo, y entonces residente en Puebla de los Angeles (México). Hacia 1680
Juan Carreno de Miranda hizo el cuadro de la Virgen de Atocha hoy conser-
vado en el museo del Prado’.

Pero de entre todos los ejemplos posibles, el cuadro de Yepes lleva esta
reflexion en pinceles a sus altimas consecuencias. En efecto no solo tien-
de hacia la reproduccién mas fiel posible de la talla valenciana, imitando
todos los exvotos, relicarios, accesorios (que no son tan accesorios), segin
la técnica del bodegoén?, sino el altar sobre el cual esta colocada la Virgen
con el Nino. Finalmente, donde en las tavolette o milagritos que depositan los
fieles al pie de laimagen se suelen encontrar inscripciones sobre las circuns-
tancias de la cura, encontramos la inscripcioén ya citada con el nombre y la
fecha de ejecucion del cuadro. Esta inscripcion nos hace asistir a la fabrica
de la imagen que se nos hace presente. De este modo se declara la potencia
y la calidad milagrosa del artificio pictérico, seglin un proceso comparable
(pero no idéntico) al del Ticiano con su famosa Piedad de 1571 de la Galleria
del’Academia de Venecia, en que la Mater dolorosa con Cristo en brazos
esta situada en un nicho, aunque no esta representada como una escultura.
Yepes hace triunfar el acto de pintar como un acto de devocién que permite
«reconocer» la verdad de la imagen mariana. Un colmo, tratandose de un
trampantojo.

Por lo tanto, después del concilio de Trento, hubo un debate muy nu-
trido dentro de la Iglesia catélica sobre la indole teoldgica de las imagenes.
Se expresd en particular en las imagenes marianas de culto local, que te-
nian la funcién de representar a la Virgen Maria del relato evangélico, pero
también tenian una identidad auténoma como esculturas con cultos locales
fuertemente arraigados. Sus leyendas hacian de ellas unos objetos milagre-
ros y milagrosos, de origen divino en algunos casos. Eran de «materia ambi-
gua». El debate sobre estas imagenes fue de tal importancia que se plasmoé
en el teatro. Se cre6 un auténtico subgénero de comedias dedicadas a estas

7 La Virgen de Atocha, h. 1680, 6leo sobre lienzo, 218x148 cm, niimero del catalogo Pos5536.
En la parte inferior de la peana: <cCARRENO PIC. CAMARAE R. CAROLI II». Actualmente,
depositado en el Museo de Historia de Madrid. https://www.museodelprado.es/coleccion/
obra-de-arte/la-virgen-de-atocha/2f97b75a-2328-43ec-ac3e-ef7bfog4ed27 [consultado el 10 de
enero de 2018].

8 Remito también a la pagina web del museo del Prado para que el lector pueda apreciar
la técnicay el estilo de Yepes https://www.museodelprado.es/coleccion/artista/hiepes-tomas/
e141256b-08{7-447d-8866-714b14469a58?searchMeta=tomas%2ohiepes [consultado el 10 de
enero de 2018].

28

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



MARIA EN TRAMPANTOJO

imagenes marianas. Una de ellas se dedic6 a la Virgen de los Desamparados
de Valencia. Esta imagen fue paradigmatica del debate, hasta el punto de
provocar una investigacion artistica muy sofisticada en el famoso cuadro
de Yepes. Desato, a su vez, la creacion de un subgénero pictorico, el llamado
«trampantojo a lo divino». Escritores y pintores llevaron el cuestionamiento
sobre la «<materia ambigua» a sus altimas consecuencias. El espectador ante
ellas se pregunta qué es lo que ve, qué es lo que mira.

Bibliografia

Aguirre, Joachin de, Comedia nueva. La mejor Rosa entre espinas, y Virgen de
Aranzazu, suelta, s.1, s.d, s.n.

Andrés Ordax, Salvador, «La expresion artistica de los “exvotos” y los “cua-
dros de santuarios”, Religiosidad Popular en Esparia, actas del Simposium,
I1, R.C.U. Escorial-M? Cristina, Servicio de Publicaciones, 1997, pp. 9-27.

Aparicio Olmos, Emilio Maria, Del sermén del P. Jofré al breve de Juan XXIII.
Madre de Desamparados é, Valencia, Ediciones Mater desertorum, 1964.

—. Santa Maria de los inocentes y desamparados en su iconografia original y sus
precedentes histéricos, Valencia, Servicio de estudios artisticos, Institu-
cion Alfonso el Magnanimo, Diputacion provincial de Valencia, 1968.

Arranz Otero, José Luis & Ismael Gutiérrez Pastor, «Virgen de los Desampa-
rados de Valencia», El Mundo de Carlos V. De la Esparia Medieval al Siglo de
Oro, México, 2000, pp. 308-309.

Covarrubias, Sebastian de, Tesoro de la lengua castellana o espariola, ed. Mar-
tin de Riquer (1943), 4a ed. 1998, Barcelona, Ed. Alta Fulla.

Didi-Huberman, Georges, Devant l'image. Question posée aux fins d’une histoire
de l'art, Paris, Ed. de Minuit, 1999.

—. Ce que nous voyons, ce qui nous regarde, Paris, Ed. de Minuit, 1992.

El Quijote en sus trajes, exposicién, comisarias Sofia Rodriguez Bernisy Rosa
Pereda, Madrid, Ministerio de Cultura, 2005.

Garcia Sanz, Ana, «Virgen de los Desamparados (1644)», en Arte y Saber. La
cultura en tiempos de Felipe I1I y Felipe IV: exposicion 15 abril-27 junio 1999,
Museo Nacional de Escultura, Palacio de Villena, Valladolid, Direccién
General de Bellas Artes y Bienes Culturales - Secretaria de Estado de
Cultura, 1999, p. 101.

—. «Virgen de los Desamparados, 1644» en Ronda Kasl (ed.), Sacred Spain.
Art and Belief in the Spanish World: exhibition, Indianapolis, Indianapolis
Museum of Art, 2009, p. 222.

Godinez, Felipe, Comedia famosa, la Virgen de Guadalupe, suelta, Sevilla, Ma-
nuel Nicolas Vazquez, s.d.

29

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



CECILE VINCENT-CASSY

Grana, M. C., «La Virgen de Guadalupe: de la leyenda al teatro», en La meta-
morfosi e il testo: studio tematico e teatro aureo, eds. M. G. Profeti, S. Monti,
F. Sandrelli, M. C. Grana [et al.], Milano, Franco Angeli, 1990, pp. 77-125.

Iscla Rovira, Luis, Hipdlito de Vergara autor de La reina de los reyes de Tirso de
Molina. Estudio y edicion critica anotada de La Virgén de los reyes, Madrid,
CSIC, 1975.

Leén Marchante, Manuel de, Comedia famosa de la Virgen de la Salceda, suelta,
Madrid, Alonso del Riego, s.a. [entre 1700-1760].

Loépez de Ayala, Ignacio, El Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento traducido
al idioma castellano por..., Madrid, Ramoén Ruiz, 4a ed. 1798.

Martinez Cuesta, Juan, «Los trampantojos “a lo divino”. Imagenes pictdricas
de cultos marianos populares en fundaciones reales. Un caso singular:
el monasterio de las Descalzas Reales de Madrid», en Religiosidad Popular
en Esparia, actas del Simposium, II, R.C.U. Escorial-M® Cristina, Servicio
de Publicaciones, 1997, pp. 159-179.

Moreto, Agustin & Jeronimo Cancer, La Virgen de la Aurora, en Parte treinta
y quatro de comedias nuevas, escritas por los mejores ingenios de Esparia, Ma-
drid, Joseph Fernandez de Buendia, 1670, pp. 282-317.

Orti, Marco Antonio, La Virgen de los Desamparados de Valencia, Comedia fa-
mosa de Marco Antonio Orti, suelta sin fecha, Sevilla, Francisco de Leef-
dael, en la Casa del Correo Viejo, s.f., s.n.

Pérez Sanchez, Alfonso Emilio, Thomas Yepes, exposicion, Madrid, Funda-
cion Bancaja, 1995.

—. «Irampantojos “a lo divino”», Lecturas de historia del arte, Ephialte, 1992, 3,
pp- 139-156.

Prades, Jaime, Historia de la adoracién y uso de las santas imdgenes y de la imagen
de la Fuente de la Salud, Valencia, Felipe Mey, 1597.

Saravia, Crescenciano, «Repercusion en Espana del decreto del concilio de
Trento sobre las imagenes», Boletin del Seminario de estudios de arte y ar-
queologia, 26,1960, pp. 129-143.

Tirso de Molina, La dama del Olivar, ed. Blanca de los Rios, t. I, Madrid,
Aguilar, 1969, pp. 1173-1218.

Velasco, Honorario M., «Las leyendas de hallazgos y de apariciones
de imagenes. Un replanteamiento de la religiosidad popular como
religiosidad local», en La Religiosidad popular, II: Vida y muerte: La
imaginacién religiosa, coords. Carlos Alvarez Santal6, Maria Jestis Buxé i
Rey & Salvador Rodriguez Becerra, Barcelona, Anthropos, 1989, pp. 401-
410.

Villafane, Juan de, S.]., Compendio histérico en que se da noticia de las milagro-
sas y devotas imdgenes de la Reina de los cielos y tierra, Maria Santisima, que
se veneran en los mds famosos santuarios de Espafia, Madrid, 1740.

30

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.



MARIA EN TRAMPANTOJO

Villaviciosa, Sebastian de, Juan de Matos Fragoso & Juan de Zavaleta, La
Virgen de la Fuencisla, en Parte veinte y tres de comedias nuevas, escritas por
los mejores ingenios de Esparia, Madrid, Joseph Fernandez de Buendia,
1666.

Zugasti, Miguel, «De iconografia mariana en dos comedias del Siglo de Oro:
La Virgen de los Reyes de Hipdlito de Vergaray La aurora en Copacabana de
Caldero6n», en Calderdén. Innovacién y legado, eds. Ignacio Arellano y Ger-
man Vega Garcia-Luengos, Actas selectas del IX Congreso de la Asociacion de
Teatro Espariol y Novohispano en colaboracién con el Grupo de Investigacion
Siglo de Oro de la Universidad de Navarra (Pamplona, 27 al 29 de marzo de
2000), Nueva York, Peter Lang, pp. 425-450.

31

Versants 65:3, fasciculo espariol, 2018, pp. 15-31.






	María en trampantojo : a propósito de las imágenes marianas en la España del siglo XVII

